

ઃ લેખક ઃ **ડો. આર. ટી. સાવલિયા** એમ.એ., પીએચ.ડી.



(ધર્મ, કલા અને સંસ્કૃતિને સ્પર્શતા લેખોનો સંગ્રહ)

: લેખક : **ડૉ. આર. ટી. સાવલિયા** <sup>એમ.એ.,પીએચ.ડી. અધ્યાપક, ભો.જે. વિદ્યાભવન, એચ. કે. કૉલેજ કમ્પાઉન્ડ, આશ્રમ રોડ, અમદાવાદ</sup>

For Private and Personal Use Only

Shree Dharmachakra Prabhav Tirth.Nashik

### Kalā-Vīmarša by Dr. R. T. Savalia

પ્રકાશક :

**ડૉ. આર. ટી. સાવલિયા** એ-૪, યજ્ઞપુરુષનગર, કર્મચારી નગર સામે, રન્નાપાર્ક, ઘાટલોડિયા, અમદાવાદ-૩૮૦૦૬૧ ફોન : ૭૪૯૭૧૦૨

પ્રત : ૫૦૦

પ્રથમ આવૃત્તિ : ૨૦૦૦

કિંમત : રૂા. ૯૦/-

ગુજરાત સાહિત્ય અકાદમીની આર્થિક સહાયથી પ્રકાશિત

મુદ્રક : **કિષ્ના ગ્રાફિક્સ,** કિરીટ હરજીભાઈ પટેલ ૯૬૬, નારણપુરા જૂના ગામ, અમદાવાદ - ૩૮૦૦૧૩ ફોન : ૭૪૯૪૩૯૩ Shree Dharmachakra Prabhav Tirth, Nashik

# અર્પણ

ग्रन्थदिभिर्मूर्तिविधानदाक्ष्यं शिल्पं कला मन्दिरवास्तुजातम् । ग्रन्थो गुरूणां कृपया निबद्धः प्रचारमाप्नोतु कलाविमर्शः ।। Shree Dharmachakra Prabhav Tirth, Nashik

,

,

For Private and Personal Use Only

.,

### પ્રાક્કથન

ભારતીય સંસ્કૃતિનાં વિવિધ પાસાં ગુજરાતમાં કેવી રીતે વિકાસ પામતા રહ્યાં છે એ વિશે હજી ઘણું સંશોધન તથા નિરૂપણ કરવાનું છે. આ સંદર્ભમાં ગુજરાતની સંસ્કૃતિને સ્પર્શતા લેખો પૈકી અત્રે ૩૫ લેખોને ગ્રંથ સ્વરૂપે પ્રગટ કરતાં આનંદ થાય છે. આ લેખો અગાઉ જે સામયિક કે ગ્રંથમાં પ્રગટ થયેલા હતા તે અંગેની નોંધ પ્રત્યેક લેખને અંતે આપવામાં આવી છે. સામીપ્ય, કુમાર, સ્વાધ્યાય, પથિક, વિદ્યાપીઠ, ગુજરાતનો રાજકીય અને સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ ગ્રંથ ૯ (પ્રકરણ ૧૩) ધર્મધારામાંથી આ લેખો લેવામાં આવ્યા છે, તે માટે એમના સંપાદકોનો અહીં ઋણ સ્વીકાર કરું છું.

આ ગ્રંથની સમીક્ષા કરતું વિદ્વત્તાપૂર્શ આમુખ લખી આપવા માટે પૂ. કે. કા. શાસ્ત્રીજીનો હું દૃદયપૂર્વક ઉપકાર માનું છું.

ગુજરાત રાજ્યની ગુજરાત સાહિત્ય અકાદમીએ આ પ્રકાશનમાં આર્થિક સહાય કરી છે તેની અત્રે સાભાર નોંધ લઉં છું.

આશા છે કે આ પ્રકાશન ગુજરાતના ઇતિહાસ, કલા, પુરાતત્ત્વ તેમજ સંસ્કૃતિના અભ્યાસીઓ તેમજ જિજ્ઞાસુઓને ઉપયોગી થશે.

રામજી સાવલિયા

તા. ૧૮-૭-૨૦૦૦ અમદાવાદ

### આ મુખ

પ્રો. ડૉ. રામજીભાઈ સાવલિયાને 'કલાવિમર્શ' ગ્રંથ ગુજરાતી કલાવિવેચન સાહિત્યમાં નવી ભાત પાડનારું મહત્ત્વનું સોપાન બની શક્યો છે. ત્રણ વિભાગોમાં વિભક્ત આ ગ્રંથમાં, દેખાવમાં નાનો લાગતો છતાં આગવી ભાત પાડતો 'ભારતીય કલા' એ શીર્ષકથી આપેલો અભ્યાસ 'ભારતીય કલા' વિશે સપ્રમાણ માહિતી આપે છે. ભારતીય સંસ્કૃતિ અને કલા પર પ્રાચીનકાલથી ગાઢ અસર કરનારાં કેટલાંક પરિબળો ગણાવતાં એમણે ત્રણ પરિબળો તરફ ધ્યાન દોર્યું છે, જેવા કે (૧) ભૌગોલિક (Geographical), (૨) જલવાયુક (Climatic) (૩) જાતિજનિત (Racial). આમાંનામાં ત્રીજું એ ભારતીય કલાનું અન્ય દેશોમાં સુલભ નંથી, કારણ કે, અન્ય દેશોમાં વંશોનું વૈવિધ્ય નથી, જયારે ભારતીય ઉપખંડમાં ચાતુર્વર્શ્ય પ્રજા હોવાને કારણે જાતિગત વિશિષ્ટતાનાં દર્શન થાય છે. એ ધ્યાનમાં રાખીને ડૉ. સાવલિયાએ કહ્યું જ છે કે "આ ઉપરાંત ધર્મ એ સંસ્કૃતિ અને કલાના વિકાસનું એક મહત્ત્વનું પરિબળ હોઈ ભારતીય કલાના વિકાસના વિવિધ વર્ગોમાં ધર્મ-સંપ્રદાયોએ અગ્રિમ ભાગ ભજવ્યો છે." ચારે વર્શો પાસે પોતપોતાની આગવી લાક્ષણિકતા છે, જેણે ૬૪ જેટલી કલાઓને વિકસાવી છે. આખું પ્રકરણ કહો, વિભાગ કહો, છેક વૈદિકકાલથી આધુનિક કાલ સુધીની પરંપરાનો અવિકલ વિકાસ એમાં સૂચિત કરવામાં આત્યો છે.

વ્યાપક ભારતીય ધર્મ અને એના નેજા નીચે વિકસેલા અનેક સંપ્રદાયોએ પોતપોતાના માનેલા ઇષ્ટદેવોની પ્રતિમાઓને પોતપોતાની લાક્ષણિકતાએ પોતાના ઇષ્ટદેવો પ્રતિમાઓ-મૂર્તિઓમાં અસાધારજ્ઞ રીતે- અનન્ય રીતે સાધ્યું છે. એમાં મંદિર-સ્થાપત્ય જે વિકસ્યું એમાં મૂર્લ ઇષ્ટદેવ ઉપરાંત દીવાલો-સ્તંભો - છત આદિમાં જે વૈવિધ્ય સાધ્યું છે તેના અન્ય કોઈ દેશનાં દેવસ્થાનોમાં દર્શન થતાં નથી. ડૉ. સાવલિયા બીજા વિભાગમાં 'ગુજરાતના ધર્મ-સંપ્રદાયોનાં દેવ-દેવીઓનું પ્રતિમા વિધાન રજૂ કરતાં 'ગણપતિ, વિષ્ણુ, શિવ, દેવી-માતૃદેવી-શક્તિ-માતૃકાઓ, યુગલ પ્રતિમાઓ, પાશુપત-સંપ્રદાય, બૌદ્ધ અને જૈન વિચારધારા અને કલા આ શીર્ષકો નીચે મનમૂકીને અસામાન્ય પ્રકારની જે વિવિધતા છે અને તેથી જ જે વિશિષ્ટતાનો પરિચય આપ્યો છે. મૂર્તિપ્રકારનું આ પ્રકારના વિવેચનનો સ્વ. કનૈયાલાલ ભા. દવેના ગ્રંથ પછીનો મારી જાણમાં આ બીજો ગ્રંથ છે. ભારતીય ઉપખંડની જ આ આગવી લાક્ષણિકતા છે કે મંદિરોની દીવાલોમાં દેવ-દેવીઓની અને કવિધ પ્રતિમાઓ અને તદંગે આવશ્યક ઉપકરણોનાં પર્થરોને કંડારીને શિલ્પોને શરીરની ચેષ્ટાઓ સહિત મુખભાવો પણ મૂર્ત કરવામાં અદ્ભુત કૌશલ બતાવ્યું જોઈ શકાય છે, અનુભવી શકાય છે, માણી પણ શકાય છે.

વિભાગ ત્રીજામાં ભારતીય સંસ્કૃતિને સ્પર્શતા ૬ લેખો સંગૃહિત કરવામાં આવ્યા

For Private and Personal Use Only

છે, આ પણ વિવિધ કલાને મૂર્ત કરતા લેખો છે, જેવા કે ૧. પાળિયા, ૨. કાષ્ઠશિલ્પ, ૩. ભારતીય પ્રાચીન સાહિત્યમાં નિર્દિષ્ટ આભૂષણ, રત્નો, કેશવિન્યાસ-વસ્નો-સિક્કાઓ, ૪. ભારતીય સંસ્કૃતિ અને સંતો, ૫. ભારતીય ધર્મપ્રણાલિમાં ગુરુ-શિષ્ય, ૬. હુન્નરકલાઓ અને લોકકલાઓ. ચોથા-પાચમાં લેખ સિવાયના ચારે લેખ પોતપોતાની વિશિષ્ટતા ધરાવે છે. પાળિયા આપણી બે હજાર વર્ષની આગવી વિશિષ્ટતા છે. જૂનામાં જૂના કચ્છના ઇશાન કોણમાં આવેલા "આંધો"માં જોવા મળ્યા છે. કલા સાથેનો સંબંધ એ છે કે મથાળે સૂર્યચંદ્ર કંડારેલા હોય છે. જ્યારે સદ્દગત વ્યક્તિને ઊભો અથવા ઘોડેસવારના રૂપમાં કંડારવામાં આવેલ હોય છે. પ્રતિમાકલાનો આ સુંદર નમૂનો બની રહે છે. કચ્છ-સૌરાષ્ટ્રમાં સતીના પાળિયાઓ પણ જોવા મળે છે, જેમાં કંકણોથી વિભૂષિત હાથ બતાવવામાં આવ્યો હોય છે. કાષ્ઠશિલ્પકલા તો ગૃહનુંન્મહાલયોનું વિશિષ્ટ સોપાન બની રહે છે.

ગંજાર(કચ્છ)માંનો ર્મકમર્ડા અંગ્રેજ અમલદારે બનાવેલી હવેલીમાં પણ દેશી કાષ્ઠશિલ્પના દર્શન થાય છે. જૂનાં મોટાં મકાનો-હવેલીઓમાં પ્રવેશભાગે તેમ અંદર પણ કાષ્ઠની મૂર્તિઓ અને અન્ય પ્રતીકો કોતરાયેલાં જોવા મળે છે. ત્રીજો લેખ વિવિધતાથી ભરેલો છે. છઠ્ઠો લેખ વિવિધ પ્રકારના હુત્રરોમાં ક્યાં ક્યાં કલાનો કોઈ અને કોઈ પ્રકાર વિકસતો રહ્યો છે એ વિશે માહિતી આપી લોકકલા (Folk Art) ની અનેક વિધ વિશિષ્ટતાઓનો પરિચય આપવામાં આવ્યો છે. ડૉ. સાવલિયાનો આ સમુદ્યમ પણ આવકારપાત્ર છે. આ ગ્રંથ પ્રસિદ્ધ કરવા માટે આશીર્વાદ અભિનંદન.

કુેશવરામ કા. શાસ્ત્રી

અમદાવાદ

તા. ૮-૬-૨૦૦૦

આમુખ

# અનુક્રમણિકા

~

| પ્રાક્કથન   |                                                       |     |
|-------------|-------------------------------------------------------|-----|
| અનુક્રમણિકા |                                                       |     |
| વિભાગ : ૧   | ભારતીય કલા                                            | ٩   |
| વિભાગ : ૨   | ગુજરાતના ધર્મ-સંપ્રદાયોનાં દેવ-દેવીઓનું પ્રતિમા વિધાન | 99  |
|             | ૧. ગણપતિ                                              | ૧૩  |
|             | ર. વિષ્ણુ                                             | ૨૦  |
|             | ૩. શિવ                                                | ૩૯  |
|             | ૪. દેવી-માતૃદેવી-શક્તિ-માતૃકાઓ                        | ૫૪  |
|             | ૫. યુગલ પ્રતિમાઓ                                      | ૯૬  |
|             | ૬. દિક્પાલ-પ્રતિમાઓ                                   | ૧૦૨ |
|             | ૭. પાશુપત સંપ્રદાય                                    | ૧૧૭ |
|             | ૮. બૌદ્ધ અને જૈન વિચારધારા અને કલા                    | ૧૩૮ |
| વિભાગ : ૩   | ભારતીય સંસ્કૃતિને સ્પર્શતા લેખો                       | ૧૫૭ |
|             | ૧. પાળિયા                                             | ૧૫૯ |
|             | ૨. કાષ્ઠ શિલ્પકલા                                     | ૧€૩ |
|             | ૩. ભારતીય પ્રાચીન સાહિત્યમાં નિર્દિષ્ટ આભૂષણ રત્નો -  |     |
|             | કેશવિન્યાસ - વસ્રો - સિક્કાઓ.                         | ૧૬૭ |
|             | ૪. ભારતીય સંસ્કૃતિ અને સંતો                           | १८७ |
|             | ૫. ભારતીય સંસ્કૃતિ-ધર્મપ્રજ્ઞાલિમાં ગુરુ-શિષ્ય        | ૧૯૨ |
|             | ૬. હુશ્વરકલાઓ અને લોકકલાઓ.                            | 200 |

For Private and Personal Use Only

# વિભાગ-૧

# ભારતીય ક્લા

For Private and Personal Use Only

Shree Dharmachakra Prabhav Tirth, Nashik

### ભારતીય કલા

કલા એ માનવ મનનું ખેડાણ છે. એ ખેડાણ માનવ જીવનની અનિવાર્ય આવશ્યકતા . મનાય છે. કલાની મદદ વડે જ માનવજીવન સંસ્કૃતિની ચમક ધારણ કરે છે. માનવ જીવનને કલાનો સ્પર્શ ન થાય તો તે ગમે એટલું સમૃદ્ધ હોવા છતાં કૃતાર્થ થઈ શકતું નથી. જીવનને પ્રસન્નગંભીર અને રસમય બનાવવા માટે કલાનું ખેડાણ આવશ્યક છે. કલાના આ ખેડાણ દ્વારા મનુષ્ય સમગ્ર પ્રકૃતિમાં જે સૌંદર્ય પડેલું છે તેને પામવાનો પ્રયત્ન કરે છે. કલાની ઉપાસના એટલે જ સૌંદર્ય ઉપાસના.

સમગ્ર સષ્ટિમાં જે રસ, રૂપ, ગંધ અને સ્વર વ્યાપેલાં છે તેને કલાકાર પોતાનું આગવું અને વિશિષ્ટ રૂપ આપીને તેમજ ક્ષણે ક્ષણે નાવિન્ય સર્જીને સૌંદર્યની અલૌકિક સષ્ટિ ઊભી કરે છે. પળે પળે પલટાતા સૃષ્ટિના સૌંદર્યને આકૃતિ આપીને તેને શાશ્વત બનાવે છે. વ્યવહાર જીવનમાં જે કંઈ અવ્યવસ્થિત, ક્લિષ્ટ, અતંત્ર અને અપૂર્ણ છે તેને કલાકાર પૂર્ણસ્વરૂપે પ્રગટ કરવા પ્રયાસ કરે છે. આપણે જે સૃષ્ટિમાં જીવન ગુજારીએ છીએ તેમાં અનેક વિષમતાઓ. વિટંબણાઓ અને વિસંવાદિતાઓ પડેલી છે. જ્યારે કલાની સૃષ્ટિ એ નિરંતર આનંદથી સભર ભરેલી છે, તેમાં ક્યાંય શોક કે દુઃખ નથી. કલાની સૃષ્ટિમાં ભૌતિક જગતની વિષમતાઓ વિટંબણાઓ અને વિસંવાદિતાઓનું આનંદમાં રસાયણ થઈ જાય છે! ક્લાસર્જન દ્વારા કલાકાર અલૌકિક ભાવસૃષ્ટિનું સર્જન કરે છે જેમાં કરુણરસ પણ આનંદનું સ્વરૂપ ધારણ કરે છે. કલાની સાધના દ્વારા મનુષ્યે જે કંઈ સિદ્ધ કર્યું છે તેનાથી તે સમગ્ર ચૈતન્યસષ્ટિમાં ઊંચે આસને બેઠો છે. રાજાઓ અને સમ્રાટો ઇતિહાસનાં પાનાં ઉપરથી ભૂંસાઈ જશે, સામાજીક જીવનમાં વૈભવો અને સિદ્ધિઓ પણ ભૂંસાઈ જશે, પરંતુ નિરંતર સૌંદર્યનો આનંદ આપતી કલાકૃતિઓ અમર રહેશે. સાંચીના સ્તૂપનું સ્થાપત્ય, અજન્ટાની ચિત્રકલા, તાજમહેલનું બારીક નકશીકામ. પંડિત ઓમકારનાથનું સંગીત કે બીરજુ મહારાજનું કથક નૃત્ય આપણને સૌંદર્યની દનિયામાં લઈ જઈ અલૌકિક આનંદ આપે છે. ભારતીય શાસકારો માને છે કે કલા એ ભોગવિલાસનં સાધન નહીં, પરંતુ પરમાનંદમાં લીને થવાનું સાધન છે, કલાની ઉપાસના એટલે જ સત્યમ. शिवम् अने सन्दरम् नी ઉપાसना.

"કલા" શબ્દ સંસ્કૃત ધાતુ कल् – કળવું, પામવું જાણવું ઉપરથી બન્યો છે સંસ્કૃતકોશોમાં તેની વ્યુત્પત્તિ कल्यति, कलते; कल्यते ज्ञायते वा इति कल એટલે કે જે જાશે છે, જાણી શકાય છે તે કલા. આમ ભારતીય પરંપરામાં "કલા" શબ્દનો અર્થ "જ્ઞાન" અથવા "જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાનું સાધના" એવો થાય છે. અંગ્રેજી ભાષામાં કલા માટે વપરાતો શબ્દ Art લાતિન Ars સાથે સંબંધ ધરાવે છે અને તેનો અર્થ પણ "શિક્ષણ મેળવવું", "જ્ઞાન

૪,મે,૧૯૯૯ રોટરી ક્લબ ઑફ અમદાવાદ, ખાનપુર, સ્લાઈડ સાથે આપેલ વ્યાખ્યાન.

પ્રાપ્ત કરવું" એવો થાય છે. કલા દ્વારા આપશે જીવનનું સાચું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી શકીએ છીએ. દુનિયાની બધી સંસ્કૃતિઓમાં જ્ઞાન અને વિશેષ કરીને ભારતીય સંસ્કૃતિમાં જ્ઞાન અને કલાનું વિશેષ મહત્ત્વ સ્વીકારાયું છે. કલા સંસ્કૃતિને ઓપ આપવાનું કામ કરે છે. કલા સંસ્કૃતિના વારસાને સમૃધ્ધ કરે છે. પછી તે સ્થાપત્ય હોય, શિલ્પ હોય, ચિત્ર હોય, સંગીત હોય કે નૃત્ય હોય. સાડીમાં જે સ્થાન પાલવનું છે, સંસ્કૃતિમાં એ સ્થાન કલાનું છે. સંસ્કૃતિની જેમ સભ્યતાના વિકાસમાં પણ કલાનું ખેડાશ અગત્યનો ભાગ ભજવે છે. કલા વિવેચકો કહે છે કે કલાના ખેડાશ વિના સભ્યતાની સિધ્ધિ અપૂર્શ રહેવાની. હડપ્પા સભ્યતા ધરાવનાર પ્રજા લેખનકલા, ચિત્ર, શિલ્પ નૃત્ય અને અન્ય કલાઓનું ખેડાશ કરવામાં ક્રશળ હતી.

પ્રકૃતિ એ ઇશ્વરી રચના છે. એ રચનામાં મનુષ્યનો પ્રત્યક્ષ યા પરોક્ષ સહેતુક યા અહેતુક જરાયે ભાગ નથી. જયારે કલા એ માનવીય રચના છે. માનવે અંતઃસ્ફૂરિત કામના કે દુરંદેશથી વિચાર કરી હેતુપૂર્વકનું જેમાં આયોજન કર્યું છે તે કલા. મનુષ્યની મનોકામના બે પ્રકારની હોય છે. એક સાંસારિક જરૂરિયાત પૂરી પાડવાની એટલે કે ઐહિક જીવનને સુખ આપવાની એષણા. આ કાર્યકૌશલ (applied)art કે crafts દ્વારા સધાય છે. બીજી પ્રકારની એષણામાં પોતાના અંતરાત્માને સંતોષવા તરફ પ્રવૃત્ત થાય અને આ કાર્ય લલિતકલા (Fine Arts) દ્વારા સધાય છે.

ભારતીય સંસ્કૃતિ અને કલા પર પ્રાચીન કાળથી ગાઢ અસર કરનારા કેટલાંક પરિબળો અસ્તિત્ત્વ ધરાવે છે. જે પૈકી (૧) ભૌગોલિક (Geographical) (૨) જલવાયુક (Climatic) (૩) જાતિજનિત (Racial) મુખ્ય છે. આ ઉપરાંત ધર્મ એ સંસ્કૃતિ અને -કલાના વિકાસનું એક મહત્ત્વનું પરિબળ હોઈ ભારતીય કલાના વિકાસના વિવિધ વર્ગોમાં ધર્મ-સંપ્રદાયોએ અગ્રિમ ભાગ ભજવ્યો છે.

ભારતીય કલાનાં મૂલ્યો મુખ્યત્વે ધર્મ, સંસ્કૃતિ અને તત્ત્વજ્ઞાન પર નિર્ભર છે. હિંદુ ધર્મ વિશ્વને વિશ્વનિયંતાનું પરમ પરિસ્ફુરજ્ઞ માને છે. ભારતીય કલામાં પરિસ્ફુરજ્ઞનો આ દિવ્યઅંશ દેખાય છે. મોક્ષપ્રાપ્તિએ ભારતીય જનનો અંતિમ આદર્શ છે. આ ધાર્મિક દષ્ટિ બિંદુ પર ભારતીય કલા નિર્ભર છે. ધર્મની માફક કલામાં પજ્ઞ ધ્યાનનું મહત્ત્વ સ્વીકારાયું છે.

ભારતીય કલાનું હાર્દ તેના વાચ્યાર્થ કરતાં વ્યંગ્યાર્થમાં સવિશેષ રહેલું છે. ગ્રીક કલામાં ભૌતિક શારીરિક સૌંદર્યની પરિપૂર્ગ્રતાનું પ્રાગટ્ય પ્રાધાન્ય ભોગવે છે, પણ ભારતીય કલાને તો આત્મિક સૌંદર્યના પ્રાગટ્ય સાથે જ નિસ્બત છે. આ તત્ત્વ જ ભારતીય કલા, ધર્મ અને તત્ત્વજ્ઞાનમાં એક સરખી રીતે નિષ્પન્ન થાય છે. ભારતીય કલાનાં તમામ પ્રતીકો લોકમાનસમાં રૂઢ થઈ ગયેલા આત્મિક સૌંદર્યની નિષ્પતિ સાથે સંબંધ ધરાવે છે.

ભારતીય કલા બહુધા ઇશ્વર પરક એટલે કે ઇશ્વર પરની આસ્થાને પ્રગટ કરનારી તથા પૌરોહિત પરંપરાને અનુસરનારી છે. આધિભૌતિક, આધિદૈવિક અને આધ્યાત્મિક જગતને

#### ભારતીય કલા

નિયંત્રિત કરનારા પરિબળ પરબ્રહ્મનો આવિર્ભાવ કરવો એ ભારતીય કલાનો પ્રધાન હેતુ છે. આ પરમતત્ત્વ પ્રગટ કરવા કલાનો દરેક અંશ મથે છે. પરિણામે ભારતમાં દરેક મંદિરમાં મૂર્તિ છે.

"Indian art may, in a general way, be described as theological, hieratic as perhaps best of all, as traditional"

#### (Benzamin Holland)

ų

જીવનના દરેક ક્ષેત્રમાં ધર્મનું સ્થાન ભારતમાં સવિશેષ છે. કલાનું ક્ષેત્ર પણ તેનાથી વંચિત રહ્યું નથી. બીજી રીતે કહીએ તો ધર્મ અને ચિંતનને જીવનના જે મર્મ અભિપ્રેત છે તે જ મર્મ કલામાં નિરૂપાયેલા વિષયો છે અને તેથી જ કલાકાર પોતાના સર્જનમાં જીવનના પરમ આનંદનો અનુભવ કરે છે. પ્રતિમા નિર્માશની કલા કલાકાર માટે મોક્ષપ્રદ છે તેમ ભારતીય કલાના સિધ્ધાંતો નિરૂપે છે. આથી ભારતીય કલાકારની પ્રતિભા કેવળ આંતરમુખી ન રહેતા સર્વજન હિતાયના સિધ્ધાંતને પ્રસ્કૂટ કરતી બહુમુખી બને છે. પ્રતિભા વિષયક એના જ્ઞાન અને તાલીમ પૌરોહિત પરંપરાને આભારી છે. એ એની આગવી સિધ્ધી નથી, પરંતુ સમગ્ર પ્રજામાનસના વિકાસની એ દેન છે. ભારતીય કલાકાર પ્રકૃતિનું અનુકરણ નથી કરતો, પરંતુ પ્રતીકો દ્વારા પ્રકૃતિનાં સ્વાભાવિક પરીબળોના આલેખનો કરી ભારતીય જનમાનસને અનુરૂપ અર્થ યા વ્યંજના પ્રગટ કરે છે.

"The Indian artist never draws simply what he sees, but rather, like the untatored but desarming child, draws what he means."

ભારતીય કલાકાર પ્રતિમા નિર્માણની બાબતમાં પ્રતિમાના શારીરિક બાહ્ય સૌંદર્ય પર ધ્યાન આપતો નથી. પરંતુ પ્રતિમાના આત્મિક સૌંદર્ય, પ્રસન્નતા, ગાંભીર્ય અને શક્તિ કે પ્રાસાદિકતાના ભાવ વ્યક્ત થાય છે કે નહિ તે પર લક્ષ્ય આપે છે. આથી જ મનુષ્યદેહી દેવોનું આલેખન નિર્માતાની નજરે પ્રતિમા વિધાનના સિધ્ધાંતને અનુસરે એ ઘણું મહત્ત્વનું ગણાતું નથી, પણ તેનામાં દેવત્વ અને પારલૌકિક ચિત્ર પોતાને અભિપ્રેત કલ્પના જગત દ્વારા પરમસત્યના એક યા બીજા પાસાંને સૌંદર્ય સંપન્નતા પ્રગટે છે, કે કેમ તે જોવામાં આવે છે. દેવત્વ અને પારલૌકિકતાનાં પ્રાગટ્ય અર્થે દેવોના આલેખનમાં તેમને ઘણા મસ્તક કે હસ્તવાળા બતાવવામાં આવે છે. પ્રજા માનસમાં રૂઢ થઈ ગયેલા કલા સંસ્કારોનું અહીં નિરૂપણ થતું જોવામાં આવે છે. દેવોના દેવત્વ તેમજ પરમ અગાધ ને અપાર શક્તિનું તે ઘોતક બની રહે છે. આમ ભારતીય કલા પ્રતીકો દારા પોતાના હાર્દને પ્રગટ કરે છે.

પાશ્ચાત્ય વિચારસરણીની મા<del>ક</del>ક ભારતીય કલા, કલા ખાતર, કલાના સિધ્ધાંતને આ ધર્માભિમુખતાને કારણે સ્વીકારતી નથી, અહીં કલાને ધર્મ અનુસરે છે, અને ધાર્મિક અનુદાતા પ્રમાણે અનુજ્ઞાઓ પ્રમાણે તેનું સર્જન થાય છે. આથી જ શિલ્પગ્રંથોના નિયત સિધ્ધાંતોનું માત્ર અનુકરણ એ ભારતીય કલાનો પ્રાણ નથી, એ ભારતીય કલાકારો સારી રીતે

જાણતા, પરિણામે તેમણે કલામાં માનવીય પ્રકૃતિ તેમજ પ્રાકૃતિક પરીબળોના અનુકરણયુક્ત આલેખનો નથી કર્યા પણ પ્રતિકુળ વત્તિઓનો વિરોધ કરી, પ્રકૃતિના અંતરતત્ત્વને પ્રસ્કુટ કર્યું છે. અહીં કલાપ્રવત્તિના રહસ્યને છતું કરવામાં આવે છે (Interpret). મનુષ્ય સ્વભાવને સમજી લઈ તેના અંતઃરંગ રહસ્યને બહાર લાવવામાં જ કલાની ખરી સાર્થકતા રહેલી છે. બાહ્ય ઇન્દ્રીયો વડે આપણે જે જોઈએ છીએ તે ખરૂ દર્શન નથી, આંતરદર્શન એ જ કલાનું ખરૂં દિવ્યલોચન છે. ભારતીય કલાકાર ચર્મચક્ષુ કરતાં મનઃચક્ષુ દ્વારા વધુ કામ કરે છે, પરિણામે શાસ્ત્રીય સિધ્ધાંતોનું અનુકરણ તેમનુ લક્ષ્ય બનતું નથી: તે તો એક માત્ર સાધન તરીકે ઉપયોગમાં લેવાય છે.

શિલ્પ પોતે એક આગવી કલા છે એ વાત પણ ઇતિહાસ દ્વારા સિધ્ધ થાય છે. એક રીતે એમ કહેવાય કે રાષ્ટ્રની સંસ્કાર સમૃધ્ધિ સાચા અર્થમાં વ્યક્ત થાય છે, કારણ કે પ્રતિભાશાળી જીવોએ નક્કર સ્વરૂપમાં લાંબો વખત ટકી રહે તેવા સાધનો વડે પોતાના ભાવો વ્યક્ત કરવાનું કામ તેમાં કર્યું છે આનું પરિણામ શિલ્પ કલા.

'શિલ્પ'શબ્દ વેદોમાં વાસ્તુશબ્દની જેમ વપરાયેલો છે. ત્યાં તેનો વિશેષણ તરીકે 'વિવિધતાવાળું' એવો અર્થ થાય છે. નામ તરીકે વિવિધતા વાળો આકાર, વિભૂષણ વગેરે અર્થો થાય છે. નિઘણ્ટ (અ ૨,૧)માં શિલ્પ ૨૬ કર્મ નામોમાં અને અ. ૩,૭ માં ૧૬ રૂપ નામોમાં ગણાવ્યું છે. શિલ્પના આ બે અર્થો ઉપરૂયી રૂપ અને રૂપ ઘડવાની ક્રિયા કે કલા અર્થો પ્રચારમાં આવ્યા છે. ઐતતરેય બ્રાહ્મણમાં શિલ્પોનાં ઉલ્લેખ છે. આ શિલ્પોની અનુકૃતિને અહીં (માનવ લોકમાં) સમજવાનું છે. હાથી, કાસું (કાસાંનું દર્પણ) વસ્ર, સોનું (સોનાનાં ઘરેણા), અશ્વતરી રથ (ખચ્ચર ગાડી) શિલ્પ છે. (અ. ૩૦ ખ. ૧, પૃ. ૭૬૪)

આ કર્ડિકાનું ભાષ્ય કરતા સાયશા ચાર્ય કહે છે. शिल्पशब्दचार्य करं कर्म बूते। શિલ્પ શબ્દ આશ્ચર્ય કર્મ સૂચવે છે. તે શિલ્પ બે પ્રકારનું છે. દેવ શિલ્પ અને માનુષ શિલ્પ. આ દેવ શિલ્પોની અનકૃતિ સદેશરૂપ મનુષ્ય લોકમાં ઓળખાય છે.

ઐતરેય બ્રાહ્મણમાં આ ઉલ્લેખમાં મૂર્તિ દર્પણ, વસ્ર, ઘરેણા અને રથ આદિ ઘાટની કળાઓ માટે શિલ્પ શબ્દ વપરાયો છે.

કૌશિતકી બ્રાહ્મણ (૨૯-૫)માં શિલ્પને ત્રણ પ્રકારનું કહી તેમાં નૃત્ય, ગીત અને વાદિત ગણાવ્યા છે.

આમ વેદ સાહિત્યના બ્રાહ્મણ ભાગમાં શિલ્પ શબ્દ ઘાટની તેમજ સ્વર તથા ગતિની કલાઓ માટે વપરાયો છે.

For Private and Personal Use Only

અર્થાત્ કે પ્રાચીન કાળથી શિલ્પ શબ્દ બધી કલાઓ માટે વપરાયો છે. શિલ્પ એ ઘાટ આપનારી કલા છે. જેનું કામ ઘનરૂપમાં કુદરતી પદાર્થો અને

9

મુખ્યત્વે માનવ શરીરની અનુકૃતિથી ભાવ વ્યક્ત કરવાનું અને ઉત્તેજવાનું છે. આ પુનઃસર્જન તે અનુકાર્ય પદાર્થના ત્રણ પરિમાણો (લંબાઈ, ઊંચાઈ, પહોળાઈ અને ઊંડાઈ કે જાડાઈ) માં તેમના વાસ્તવિક પ્રમાણો દ્વારા કરે, અગર ફક્ત બે પરિમાણોમાં લંબાઈ, ઊંચાઈ અને પહોળાઈમાં, અને ત્રીજા પરિમાણ ગહરાઈ અથવા જાડાઈનાં અપચય સાથેના પ્રમાણોમાં કરે છે.

આ પ્રમાશે ઘડેલી મુર્તિઓ બે પ્રકારની હોય છે. એક આખી ઘન હોય અને બીજી અશતઃઘન હોય છે. શિલ્પો બે પ્રકારના થતા. આ બંને પ્રકારના નમૂનાઓ ભારતમાં શિલ્પાવશેષોમાં મોજૂદ છે. એક પ્રકારમાં સમગ્ર બાજુઓથી મૂર્તિને ઘડવામાં આવતી, જેની ચારે બાજુએ ફરી શકાય. મૂર્તિઓમાં શરીરના આગળ અને પાછળના ભાગો, વસ્નો કે અલંકાર સહિત જે કાંઈ હોય તે વિગતથી ઘડવામાં આવતા. આને અંગ્રેજીમાં Sculpture in round કહે છે. બીજા પ્રકારમાં આગળ પાછળ પૂરેપુરી ન ઘડતાં જેટલો ભાગ બતાવવાનો હોય તેટલો જ ઘડાતો. આ પ્રકારમાં કેટલીક વખત મૂર્તિ અડધાથી વધારે ઉપસાવવામાં આવતી, તો કેટલીક વખત અડધા જેટલી અથવા તેથી ઓછી ઉપસાવવામાં આવતી. આ બીજો પ્રકાર "Sculpture in relief" ના નામથી અંગ્રેજીમાં ઓળખાય છે.

ભારતમાં શિલ્પના ઇતિહાસ તથા વિકાસને સમજવા માટે આ બંને પ્રકારને ધ્યાનમાં લેવા પડશે. જો કે વધારે પ્રમાણ ઉપસાવેલા શિલ્પોનું છે અને તેથી સ્તૂપ, ચૈત્ય, વિહાર અને મંદિરમાં જે શિલ્પો રચવામાં આવ્યા છે તે દ્વારા જ આ અભ્યાસ કરવાનું પ્રાપ્ત થાય છે.

માટી, લાકડું, પથ્થર, ધાતુ અને હાથીદાંત આદિ નક્કર કે ઘન પદાર્થોનો શિલ્પ માટે ઉપયોગ થતો. જે પદાર્થો જ્યાં સુલભ હોય ત્યાં તેનો શિલ્પ બનાવવા માટે ઉપયોગ થાય એ સ્વાભાવિક છે. આ ઉપરથી અમુક શિલ્પ ક્યાંનું હશે તેની અટકળ પણ કરી શકાય છે. જુદા જુદા યુગમાં ક્યા ક્યા પદાર્થો વપરાતા તેનો નિર્દેશ મેળવી શકાય છે.

ભારતમાં સૌથી જુનામાં જુનું શિલ્પ સિંધુ ખીજ્ઞની સંસ્કૃતિમાંથી મળી આવ્યું છે. સિંધુ ખીજ્ઞની નગરસંસ્કૃતિ ઇ સ. પૂ.ત્રીજી સહસ્રાબ્દીની ગણાય છે. ત્યાર પછીની આશરે ૨૦૦૦ વરસની તૂટ શિલ્પ પરંપરામાં જણાય છે. કારણ તે સમયના શિલ્પાવશેષો પ્રાપ્ત થયાં નથી, જોકે આ સમયના બ્રાહ્મણ ધર્મની મૂર્તિઓના વર્જ્ઞનો વેદમાં તેમજ મહાકાવ્યના સાહિત્યમાં મળી આવે છે. તેવી જ રીતે બૌધ્ધ ધર્મની વિગતો પાલી સાહિત્યમાંથી મળી આવે છે. આમ સાહિત્ય દ્વારા બે હજાર વર્ષનો ગાળો પૂરી શકાય છે. પરંતુ આ સમયની કોઈ પજ્ઞ પ્રકારની શિલ્પાકૃતિ મળી નથી.

ઇ.સ.પૂ.૩૨૨માં ચંદ્રગુપ્તે મૌર્ય સામ્રાજ્ય સ્થાપ્યું. આ સમય ભારતના પાષણ શિલ્પનો સૌથી જુનો ઐતિહાસિક યુગ બને છે. મૌર્ય સમય (ઇ.સ.પૂ. ૩૨૨-૧૮૫) માં પારખમ (મથુરા) અને પટણામાંથી મળેલી યક્ષની મૂર્તિ તેમજ એકજ પથ્થરમાંથી ઘડેલા થાંભલાઓ કે જેની ટોચ પશુની આકૃતિઓથી શોભે છે વગેરે મળી આવ્યાં છે. આ બધાં

અવશેષો મૌર્યકાલીન માનવામાં આવે છે.

ત્યાર પછીનો ગાળો ઇ.સ.પૂ. બીજો-પહેલો સૈકો શુંગો અંગે તેમના ઉત્તરાધિકારીઓનો છે. આ સમયના ભારહુત અને સાંચીના કઠેડા અને તોરણદારો પ્રાપ્ત થાય છે. ઇ.સ.ના પહેલા અને બીજા સૈકામાં એટલે કે કુશાન રાજાઓના સમયમાં ગાંધાર શૈલીનો ઉદ્ભવ થયો. આ સમય મથુરામાં શિલ્પની સ્થાનિકશૈલીનો સુવર્ણયુગ હતો. આ સ્થાનિક શૈલીમાં સૌ પ્રથમ બુદ્ધની મૂર્તિ નજરે પડે છે. શિલ્પાકૃતિથી લાદેલા સંગેમરમરના અમરાવતી અને નાગાજૂનીકોંડાના મહાન સ્તૂપો ઇ.સ.ના ૧પ૦ થી ૩૦૦ના ગાળામાં બનેલા હતા.

ભારતના ઇતિહાસમાં ગુપ્તસમ્રાટોનો સમય (૪થો-૫મો સૈકો) સુવર્ણયુગ તરીકે પંકાયેલો છે. આ યુગમાં મથુરા, સારનાથ, દેવગઢ, ઉદયગીરી, ભુમરા, ભીતરગાંવ, અજંતા વગેરે કલા અને શિલ્પના બેનમૂન કેન્દ્રો હતા.

મધ્યયુગના પૂર્વકાલીન શિલ્પોના ચાર મુખ્ય કેન્દ્રો હતા-જેવાં કે (૧) બાદામી અને ઐહૌલની ચાલુક્ય ઇમારતો (ઇ.સ. ૫૫૦-૬૪૨): (૨) કાંચીનાં પલ્લવો (ઇ.સ. ૬૦૦-૭૦૦)ના આશ્રયે મહાબલિપુરમમાં કોરાયેલાં ખડકમંદિરો અને શિલ્પો (૩) રાષ્ટ્રકૂટો (આઠમો-નવમો સૈકો)ના સમય દરમ્યાન ઇલોરા અને એલિફન્ટામાં શિવના કંડારેલા ગુફા-મંદિરો અને (૪) પાલ રાજાઓ (ઇ.સ. ૭૫૦-૧૦૦૦)ના સમયના દરમ્યાન અને બંગાળના મહાયાન બૌધ્ધ શિલ્પો.

મધ્યયુગના ઉત્તરકાલીન (નવમાંથી બારમા સૈકા) બાંધકામવાળા ઇમારતી મંદિરોએ વિકાસ કરીને મહાન સિધ્ધિ પ્રાપ્ત કરી હતી. આ સમયના મંદિરસ્થાપત્યમાં ગૂઢ પ્રતીકો અને સુશોભનોનું મિશ્રણ સ્થાન પામેલું જણાય છે. શિલ્પની દષ્ટિએ ઉપસાવીને કોરેલા પથ્થરો, અલંકૃત સુશોભન અને ભવ્ય આકૃતિઓથી આ યુગ નોંધપાત્ર હતો. પરિણામે ગોળ ફરતી ઘડાતી શિલ્પની મૂર્તિઓનું સ્થાન કાંઈક ઓછું થયું અને ઉપસાવીને કરેલા શિલ્પો મંદિરસ્થાપત્યને આધિન થયા.

ચંદેલ (ઇ.સ. ૧૧૦૦)ની કલામય ઇમારતો બુંદેલખંડમાં ખજીરાહોના ભવ્યમંદિરો છે. આ મંદિરોમાં શિલ્પો વધારે પડતાં લાદેલા છે. આ શિલ્પોમાં રજુ કરાયેલા ભોગાસનોના કઠિન આસનોમાં કારીગરોની નિપૂણતા જોઈ શકાય છે. આ શિલ્પોમાં કારીગોરોનો પ્રભાવ વ્યક્ત થાય છે.

ભુવનેશ્વરના મંદિરો (ઇ.સ. ૧૧૦૦) અને કોણાર્કનું સૂર્યમંદિર (તેરમો સૈકો) શિલ્પાકૃતિનું વૈવિધ્ય બતાવે છે. તેમાં રજૂ કરાયેલી પશુ અને માનવની સુશોભનની અસંખ્ય આકૃતિઓથી આ મંદિરો સમૃધ્ધ બનેલાં છે. સોલંકી રાજાઓના રાજ્યકાળ (દસથી બારમા સૈકા) દરમ્યાન ગિરિરાજ આબુ, ગિરનાર અને શત્રુંજ્યમાં જૈન મંદિરો બંધાયાં હતા. આ મંદિરોએ શિલ્પાકતિઓને કારણે સ્થાપત્યકલાના ઇતિહાસમાં મહત્ત્વનું સ્થાન પ્રાપ્ત કર્યું છે.

८

આ યશ શિલ્પીઓએ એકલે હાથે ભક્તિભાવથી ઘડેલા શિલ્પોને આભારી છે. આ રીતે શિલ્પ અને સ્થાપત્ય એક બીજાની સાથે વણાઈ ગયેલાં છે.

દક્ષિણ ભારતમાં આવેલું તાંજોર મંદિર-નિર્માણનું મહાન કેન્દ્ર હતું. દક્ષિણ ભારતના ચોળોના પરોપકારશીલ મહાન રાજરાજ (ઇ.સ. ૯૮૫-૧૦૧૮) અને તેના પુત્ર રાજેન્દ્ર (ઇ.સ. ૧૦૧૮-૧૦૩૫)ના અમલ દરમ્યાન મંદિર સ્થાપત્ય પરાકાષ્ઠાએ પહોંચ્યું. મંદિ સ્થાપત્યની સાથે સાથે શિલ્પ પણ ભવ્ય અને અસરકારક બન્યું. આ રીતે શિલ્પ પણ મંદિરના એક અંગ તરીકે અસ્તિત્ત્વમાં આવ્યું. આ સમયમાં મહાકાય મૂર્તિઓ બનાવવાની ઘેલછા પણ નજરે પડે છે, જેમકે મૈસૂરના શ્રવણબેલ્ગોલામાં ગોમટેશ્વરની જૈન મૂર્તિ પછ ફૂટ ઊંચી છે. જગતમાં આના જેવી એકલી અટૂલી ઊભેલી મહાકાય મૂર્તિ બીજે ક્યાંય હોય એ જાણમાં નથી. આ મૂર્તિ એક જ નક્કર ખડકમાંથી કોરી કાઢેલી છે. પહેલાં હોયશલ રાજા વિષ્ણુવર્ધન (ઇ.સ. ૧૧૧૧-૧૧૪૧)ના આશ્રયે બેલૂર અને હલેબીડમાં મંદિરો બંધાયાં. આ મંદિરમાં હિંદુ દેવદેવીઓની મૂર્તિઓ વિપૂલ પ્રમાણમાં છે. મંદિરોની શૈલી અલંકૃત છે. ધાતુમાં કરાતા કોતરકામ જેવું કોતરકામ આ મંદિરમાં પથ્થરમાં થયેલું છે. ભારતીય શ્રિલ્પસમૃદ્ધિનો આ છેલ્લો ઝળહળતો દીપક જણાય છે.

ઇ.સ. ૧૩૦૦થી ભારતીય શિલ્પે પોતાનો પ્રભાવ ગુમાવ્યો. રોજિંદા વપરાશની જરૂરિયાતો ઘડવા માટેની કારીગીરી શરૂ થઈ. પરીણામે ઉમદા કલા નીચી કક્ષાએ ઊતરવા લાગી.

ભારતીય શિલ્પનો ઇતિહાસ તપાસીએ તો તેમાં વિવિધ વિષયો આવરી લેવાયેલા જોઈ શકાય છે. આ બધા વિષયોનું વર્ગીકરણ કરતાં આ શિલ્પો મુખ્ય ચાર ધાર્મિક વિભાગમાં વહેંચી શકાય છે. પહેલા વિભાગમાં બૌદ્ધ કથા, બીજા વિભાગમાં બ્રાહ્મણ દેવદેવીઓના પૌરાષ્ટ્રિક કથાના દશ્યો, ત્રીજા વિભાગમાં જૈન પરંપરાના વિષયો અને ચોથામાં સર્વ સાધારણ સુશોભિત આકૃતિઓ અને તેમના પ્રતીકો મૂકી શકાય.

પ્રાચીન ભારતીય શિલ્પમાં બુદ્ધની જીવન કથાએ મહત્ત્વનું સ્થાન પ્રાપ્ત કર્યું છે. ધાર્મિક ઇતિહાસ તરીકે વિચારીએ તો પણ બૌદ્ધ ઇમારતોમાં કલા તરીકે બૌદ્ધજીવનકથાઓએ જે સ્થાન લોકોના હાર્દમાં ભક્તિભાવથી ઉત્પન્ન કર્યું છે અને જે કથાઓ આટલી લોકપ્રિય થઈ છે તેટલી બીજા કોઈ સંપ્રદાયની કથાઓ શિલ્પ્રમાં આકાર પામી નથી. આવી બૌદ્ધ ઇમારતો દખ્ખણ અને ઉત્તર ભારતમાં જોઈ શકાય છે.

સૌથી પ્રાચીન બૌદ્ધકલા સમ્રાટ અશોકના રાજ્યકાળ દરમ્યાન જણાય છે. આ સમયના અસ્તિત્ત્વ ધરાવતા સુંદર કલામય અવશેષોમાં નોંધપાત્ર સ્તંભો અને સ્તંભટોંચ ઉપર કરેલી શિલ્પાકૃતિઓ ગણાવી શકાય. આ સ્તંભો અને તેના ઉપરની શિલ્પાકૃતિઓ ભારતીય કલાની શૈલીમાં અને ભારતીય કલાના ઇતિહાસમાં નિરાળી ભાત પાડે છે.

ઇ.સ.પૂ. ૨૦૦માં મહાન સ્તૂપોના અલંકાર રૂપ તોરણ દ્વારો અને ભવ્ય અસર ઉપજાવે તેવા કઠેડાઓ બનાવવાનું પ્રાચારમાં આવ્યું. આ યુગના ગણનાપાત્ર કઠેડાઓ મધ્યભારતમાં આવેલા ભારહુત અને સાંચીના છે. કલકત્તાના ઇન્ડિયન મ્યુઝિયમમાં ભારહુતના કઠેડાના મળી આવેલા અવશેષોને વ્યવસ્થિત કઠેડાના સ્વરૂપમાં ઊભા કરવામાં આવ્યા છે. આ કઠેડાના શિલ્પના વિષયોમાં મુખ્યત્વે બુદ્ધના છેલ્લા જીવનપ્રસંગો અને પૂર્વજીવનની જાતક કથાઓ રજુઆત પામેલી છે, આ જાતક કથાઓ જાતકોના પાલી ગ્રંથોમાં નોંધાયેલી છે. ભારતીય કારીગરોના અખૂટ ધીરજને કારણે કથાઓને સાકાર દેહમાં આપણે જોઈ શકીએ છીએ.

છતાં પણ આ કલાનું મુખ્ય લક્ષણ લોકસંપ્રદાયના યક્ષ યક્ષિણી, જંગલના સ્થાનિક ઇષ્ટદેવતા, ગ્રામ્યજીવન, વૃક્ષદેવતા અને નાગનાગિણીઓને આપેલા સ્થાનમાં જોઈ શકાય છે. આ લોકસંપ્રદાયની પ્રેરણા ભારતની ભૂમિમાં રહેલી છે. આ સંપ્રદાયને કલા દારા રજ્ કરીને લોકમાનસને મૂર્ત સ્વરૂપ આપેલું નજરે પડે છે. કલાની સીધી અસર તેની રજૂઆતમાં છે. કેટલાકના મતે આ લોકકલા પ્રાકૃત કક્ષાની છે છતાં પણ આ રજૂઆતમાં ધારી અસર કલા ઉપજાવી શકે છે. વ્યક્ત કરાયેલા દશ્યો બુદ્ધાવસ્થા પહેલાંની બુદ્ધની દશા બતાવે છે. પાછળથી કલાકારોએ બુદ્ધને સંપૂર્ણ માનવ તરીકે નિહાળ્યા છે. અને તે જ અસર આખા વાતાવરણને ભરી દે છે. પરંતુ બુદ્ધનો માનવદેહ કે માનવશરીરનું અસ્તિત્ત્વ પ્રતીકથી રજૂ કરવામાં આવેલું છે. પ્રાચીન બૌદ્ધને માનવદેહમાં કદી રજૂ કરવામાં આવ્યા નથી. ભારતહુત, સાંચી અને બોધગયા આવી પ્રતીકકલાના ખાસ નમૂનાઓ છે.

સંદર્ભ ગ્રંથો

9. Benjamin Rowland, 'Art & Architecture of India', 1953.

૨. કાંતિલાલ સોમપુરા, 'ભારતીય સ્થાપત્ય અને શિલ્પ', અમદાવાદ, ૧૯૬૫.

૩. પ્રિયબાળા શાહ, 'પ્રાચીન ભારતીય શિલ્પકળો અને સ્થાપત્ય', અમદાવાદ, ૧૯૬૮.

૪. પ્રવીશચંદ્ર પરીખ, 'ભારતીય પ્રાચીન શિલ્પકલા', અમદાવાદ, ૧૯૭૮.

૫. ચીનુભાઈ નાયક, 'ભારતીય ચિત્રકળા : એક રૂપરેખા', અમદાવાદ, ૧૯૯૭.

# ગુજરાતના ધર્મ - સંપ્રદાચોનાં દેવ-દેવીઓનું પ્રતિમા-વિધાન

વિભાગ-૨

Shree Dharmachakra Prabhav Tirth, Nashik

.



# ૧. ગણપતિ

# ાણેશ : પુરાણકાલ

वक्रतुंड महाकाय सूर्यकोटि समप्रभ । निर्विघ्नं कुरुमे देव सर्वकार्येषु सर्वदा ॥

ભારતીય પરંપરામાં પ્રાચીન કાલથી ગણેશને એક વિઘ્નહર્તા અને મંગલકારી દેવ તરીકે પૂજવામાં આવ્યા છે. ગણેશ એક પ્રાચીન દ્રવિડ સંસ્કૃતિના દેવ છે. દરેક શુભ કાર્ય નિર્વિઘ્ને પાર પાડવા જેનું પ્રથમ સ્મરણ-પૂજન થાય છે તે ગણપતિ બીજા દેવોને મુકાબલે સિંદુ સમાજમાં અનોખું સ્થાન ધરાવે છે. 'ગણ' શબ્દનો સામાન્ય અર્થ 'સ્વામી' થાય છે. ગણ એટલે શિવના ગણોના વડા. પૌરાણિક કાળમાં હાલના ગણપતિનું સ્વરૂપ અને વિભાવનાનો ખ્યાલ મળે છે.

શરૂઆતમાં આ દેવને વિઘ્નકર્તા દેવ ગણી લોકો તેમનાથી ભય પામી તેની પૂજા કરતા. સમય જતાં ગણેશ વિઘ્નહર્તા દેવ બન્યા અને વિઘ્નેશ્વર તરીકે ઓળખાયા. લિંગપુરાણમાં વિઘ્નેશ્વરની ઉત્પત્તિની કથા છે. શિવે પોતાની શક્તિના એક અંશથી પાર્વતીની કુખે સુંદર પુત્ર ઉત્પન્ન કર્યો. શિવે તેનું નામ વિઘ્નેશ્વર રાખ્યું અને તેને સૂચના આપવામાં આવી કે અસુરો અને રાક્ષસો તથા બીજા દુષ્ટ લોકો જે યજ્ઞો કે સેવાકાર્ય કરતા હોય તેમાં અંતરાય નાખવા. પરંતુ દેવો અને બીજી વ્યક્તિઓ આવાં કાર્યો કરતાં હોય તો તેમને મદદરૂપ થવું. શિવે ઉત્પન્ન કરેલા વિઘ્નેશ્વરે પોતાનું કાર્ય શરૂ કર્યું અને હિંદુ પૂજકો અને ભક્તો પ્રત્યેની ફરજ અદા કરવા માંડી.

મત્સ્યપુરાશ, સ્કન્ધપુરાશ અને વરાહપુરાશમાં વિઘ્નેશ્વરની ઉત્પત્તિ આ પ્રમાશે જણાવી છે. દેવોની વિનંતીથી શિવે પોતાના દૈવી અંશથી એક યુવક ઉત્પન્ન કર્યો. તેના સૌન્દર્યથી સ્વર્ગની અપ્સરાઓ પણ તેના તરફ આકર્ષાતી હતી. તેથી ઉમાએ ગુસ્સે થઈને શાપ આપ્યો કે, 'તું તારા સૌંદર્યથી મારી દષ્ટિને ખેંચી નહિ શકે માટે તું ગજમુખવાળો અને દુંદાળો થા અને તે રીતે તારું તમામ સૌંદર્ય નાશ પામશે.' શિવે તેના પુત્રને કહ્યું, 'તું શિવના પુત્રને નામે તેમ જ ગણેશ, વિનાયક, વિઘ્નરાજના નામે જાણીતો થઈશ. તું વિનાયક અને ગણોનો સરદાર બનીશ. યજ્ઞોમાં અને બધાં કાર્યોમાં દેવો તારી પ્રતિષ્ઠા કરશે. આથી દરેક સારા કાર્યમાં તારી પૂજા સૌપ્રથમ થશે. જેઓ તારી પ્રાર્થના કર્યા વગર પોતાનું શુભ કામ કરશે તેઓ નિષ્ઠળ જશે.

ઐત્તરેય બ્રાહ્મણ(૧.૧૧)માં ગણપતિને બ્રહ્મા, બ્રહ્મણસ્પતિ કે બૃહસ્પતિ તરીકે ઓળખાવ્યા છે. ગણોના નાયક ગણપતિનું નામ બ્રહ્મણસ્પતિ હતું. ધીરે ધીર જ્ઞાન અને પછી

બ્રહ્મ તરીકે જાણીતા થયા અને તે જ વેદ તરીકે ઓળખાયા.

એમ કહેવાય છે કે, વ્યાસે મહાભારતની રચના ગણેશની મદદથી કરેલી અને ગણેશે પોતાના દંતશૂળની મદદથી લખ્યું.

બ્રહ્મવૈવર્ત પુરાણમાં જણાવ્યું છે કે, ગણેશ પોતે માનવ આકારમાં કૃષ્ણ હતા. તે જ્યારે બાળક હતા ત્યારે શનિ તેના પાસે ગયા. પરિણામે બાળકનું મસ્તક જુદું થયું અને ગૌલોકમાં ગયું. ઐરાવતનું બચ્ચું જંગલમાં હતું, તેનું મસ્તક કાપીને આ બાળકના શરીર ઉપર લગાવવામાં આવ્યું.

આ ઉપરથી જોઈ શકાય છે કે, ગણેશ તે જ વિઘ્નેશ્વર કે જે માત્ર શિવથી, માત્ર પાર્વતીથી કે શિવ અને પાર્વતીથી જન્મ્યા. તે તેના બીજા સ્વરૂપે કૃષ્ણ તે પરબ્રહ્મ, બ્રહ્મણસ્પતિ કે બૃહસ્પતિના નામે પણ ઓળખાયા. આ રીતે વિઘ્નેશ્વરની ઉત્પત્તિ વિશે જુદી જુદી કથાઓ પ્રચલિત છે.

હાલમાં વિઘ્નેશ દેવ છે અને હિંદુઓ તેની પૂજા પોતાના યજ્ઞો કે ધાર્મિક વિધિઓ શરૂ કરતાં પહેલાં કરે છે. કોઈ પણ જાતનું લખાણ કરતાં પહેલાં અથવા દુન્યવી કાર્યોમાં પણ તેની પૂજા કરવામાં આવે છે.

વિઘ્નેશ્વર જુદાં જુદાં નામોથી જાણીતા છે. ગણપતિ, એકદન્ત, હેરમ્બ, લંબોદર, શૂર્પકર્શ, ગજાનન અને ગુહાગ્રજ. આ દેવનાં કેટલાંક નામોની સમજૂતી આ પ્રમાણે આપવામાં આવે છેઃ ગણપતિમાંનો π ડહાપણ અને **ण** મોક્ષનું સૂચક છે અને તે ગણેશ પરબ્રહ્મ છે. એકદન્તમાંનો एक શબ્દ સર્વશક્તિમાન માટે અને दन્त શક્તિસૂચક છે. વિષ્ણુ અને શિવે અર્પણ કરેલો ખોરાક કે મોદક ખાઈ ખાઈને ગણેશનું પેટ મોટું થયું છે માટે તે લંબોદરને નામે ઓળખાય છે. ગજાનનના બંને કાન આગળપાછળ હાલ્યા કરે છે, તેથી તે ભક્તોના અંતરાયો દૂર કરે છે, તેના સૂચક છે, વળી તે ડહાપણના સૂચક છે. તે સારા માર્ગ ઉપર દીરે છે માટે વિનાયક કહેવાય છે. વિઘ્નેશ્વરનાં મંદિરો ઘણાં જોવા મળે છે. નાનાં નાનાં ગામડાંનાં મંદિરમાં કે પીપળાના ઝાડ નીચે, શિવમંદિરના પ્રવેશની જમણી બાજુએ વગેરે સ્થાનોમાં વિઘ્નેશ્વરની મૂર્તિ મૂકેલી જોવા મળે છે.

ગણપતિની મૂર્તિ સામાન્ય રીતે બેઠેલી કે ઊભેલી હોય છે. ગણપતિની બેઠેલી મૂર્તિઓમાં વિવિધતા જોવા મળે છે. ક્યારેક તેઓ પદ્માસનમાં કે ઉદર ઉપર કે સિંહ ઉપર બેઠેલા હોય છે. સામાન્ય રીતે તેનો ડાબો પગ વાળેલો અને જમણો પગ ઊંચો રાખેલો હોય છે. જો તેની ઊભેલી મૂર્તિ હોય તો દિભંગ, નૃત્ય કરતા કે અતિભંગમાં હોય છે. તેમની સૂંઢ ડાબી બાજુ તરફ હોય છે. ભાગ્યે જ જમણી બાજુ વાળેલી હોય છે. સામાન્ય રીતે બે આંખો, ક્યારેક શિવની માફક ત્રિનેત્ર બતાવેલ હોય છે. સર્પનું યજ્ઞોપવીત, મોટું પેટ, બાજુમાં બે પત્નીઓ સિદ્ધિ અને બુદ્ધિ હોય છે. ગણેશના ચાર હાથમાં અંકુશ, પાશ, મોદક અને

٩४

#### ગણપતિ

અભયમુદ્રા હોય છે. પગ પાસે ઉંદરનું વાહન હોય છે.

શિલ્પશાસના ગ્રંથોમાં ગણપતિનાં સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છેઃ

### लम्बोदरं त्रिनयनं पाशाङ्कशधरं परम् ।

वरदाभयहस्तश्च लसत्कर्णं सचामरम् ॥ (रुपमंडन, अ. ५/१८)

મોટા ઉદરવાળા, ત્રણ નેત્રોવાળા, (ઉપલા બે હાથમાં) પાશ અને અંકુશ ધારણ કરનાર, (નીચલા બે હાથ) વરદ અને અભય મુદ્રાવાળા, શોભતા કર્ણવાળા, ચામરસહિત ગણપતિ દેવ,

दन्तपरशुं पद्मं मोदकञ्च गजाननः ।

गणेशो मूषिकारुढो बिभ्राण: सर्वकामद: ॥ (रुपमंडन, अ.५/१६)

ગણેશ (ભગ્ન)દંત, પરશુ, પદ્મ અને મોદક ધારણ કરનારા, ગજમુખવાળા, ઉંદર પર આરૂઢ અને સર્વ કામનાઓને બક્ષનાર, અર્થાત પૂર્ણ કરનાર છે.

ભારતમાં અને ગુજરાતમાં ગણપતિની નાની મોટી, પ્રાચીન-અર્વાચીન અનેક પ્રતિમાઓ મળે છે. ખાસ કરી ગણેશ ચતુર્થીના પ્રસંગે અનેક સ્વરૂપની પ્રતિમાઓ બનાવવામાં આવે છે. ભક્તો ગણપતિને અનેક રીતે લાડ લડાવી તેની પૂજા-ભક્તિ કરે છે. મહારાષ્ટ્ર અને ગુજરાતમાં ગણપતિ મહોત્સવનું વિશેષ મહત્ત્વ જોવા મળે છે. ગુજરાતમાંથી ગણપતિની પ્રાચીન પ્રતિમા શામળામાંથી મળી છે. તે પછીના કાળની ગણેશની વિવિધ રૂપવિધાનવાળી પ્રતિમાઓ અસંખ્ય મળે છે.

★ કુમાર, સપ્ટેમ્બર, ૧૯૯૬

# ગુજરાતની ગણેશ પ્રતિમાઓ : કેટલીક નવીન ઉપલબ્ધિઓ

દરેક કાર્ય નિર્વિઘ્ને પાર પાડવા માટે જેનું પ્રથમ સ્મરણ-પૂજન કરવામાં આવે છે તે વિઘ્નહર્તા ગણપતિ બીજા દેવોને મુકાબલે હિંદુ સમાજમાં અનોખું સ્થાન ધરાવે છે. સમગ્ર ભારત વર્ષમાં ગણપતિ અને તેની પૂજાનો પ્રચાર સર્વસામાન્ય બન્યો છે. ગણેશ પૂજાની ઉત્પત્તિ અને વિકાસ તથા ગણેશના પૌરાણિક અને શિલ્પશાસ્ત્રીય મૂર્તિવિધાન વિશે અગાઉ ઘણું સાહિત્ય ઉપલબ્ધ છે. ઉપરાંત ગણેશ પ્રતિમાની પ્રાચીનતા વિશે પણ ગ્રંથો અને સામયિકોમાં ચર્ચા વિચારણા ગઈ છે.' તેથી અત્રે પુનરાવર્તન કરવું ઉચિત માન્યું નથી.

ગુજરાતમાંથી ઉપલબ્ધ ગણેશ પ્રતિમાઓ વિશે અન્ય લેખકોએ પ્રાચીન અને મધ્યકાલથી શરૂ કરી જુદા જુદા સમયની ઘણી મૂર્તિઓ વિશે અલગ અલગ ગ્રંથો અને સામાયિકોમાં વિગતવાર માહિતી પ્રસિદ્ધ કરેલ છે.'

અત્રે પ્રસ્તુત ગણેશ પ્રતિમાઓ ગુજરાતમાંથી પ્રાપ્ત અન્ય મૂર્તિઓમાં નવીન ઉપલબ્ધિઓ ગણાવી શકાય. આ પ્રતિમાઓ પીઠાઈ, લીલવા (ઠાકોર-પંચમહાલ), બાવકા, નગરા, વિષ્ણુ મંદિર શામળાજીમાં જોઇ શકાય છે. પીઠાઈની ગણેશ પ્રતિમા

પીઠાઈ (તા. કપડવંજ) ગામના પીઠેશ્વરી માતાના મંદિરના પ્રાંગણમાં આ પ્રતિમા આવેલી છે. ગોળ તકિયા જેવા અલંકૃત આસન ઉપર ગણેશ ડાબો પગ વાળીને, જમણો પગ ઢીંચણથી વાળી ઊભો રાખીને બેઠોલા છે. ગજમુખધારી દેવના મસ્તકે ચક્રાકાર પદક્યુક્ત અલંકાર નિહાળી શકાય છે. મોટા કાનમાં પદ્મકળી આકારનું કર્ણાલંકાર શોભી રહ્યું છે. ત્રણ નેત્ર, મુખ પર પ્રસન્નતાનો ભાવ, મુખની બહાર ખંડિત દંતશૂળ સ્પષ્ટ નજરે પડે છે. જમણી તરફ વાળેલી સૂંઢ અસામાન્ય લક્ષણ તરીકે અલગ તરી આવે છે. ગણેશના કંઠમાં ઘંટડીયુક્ત હાર, બાજુઓ પર મણકાયુક્ત બાજુબંધ, હાથમાં કંકણ તથા પગમાં ઘૂઘરાયુક્ત ઝાંઝર નોંધપાત્ર છે. ડાબા હાથ પર થઈ પાછળથી જમણા હાથ સુધી વીંટળાયેલ નાગની ફેણનો ભાગ ખંડિત છે. અધોવસ્ત તરીકે લંગોટી પહેરેલી છે. જાંઘ પર થઈ બંને બાજુ લટકતું વસ્ન તેમજ ડાબા પગની નીચે વસ્તના છેડાની ગોમૂત્રિકાઘાટની કરચલી ધ્યાનાકર્ષક છે. ચતુર્ભુજ સ્વરૂપમાં પરિક્રમાક્રમે જોતાં જમણા નીચલા હાથમાં ફૂલ કે દંત, ઉપલા જમણા હાથમાં પદ્મ, ડાબા ઉપલા હાથમાં પરશુ અને નીચલો ડાબો હાથ અનુચરના મસ્તક પર ટેકવેલ છે, જેની આંગળીઓ મોદકપાત્રને સ્પર્શતી બતાવી છે. અહીં ડાબા પગ પાછળ ઊભેલા અનુચરે બંને હાથે મોદકપાત્ર ધારણ કરેલ છે. અનુચરના મસ્તક પરના ગુંચળાયુક્ત વાળ છેક ખભા પર પથરાયેલા છે. તેની ઉપસેલી આંખો અને મુખનું આલેખન ઉલ્લેખનીય છે.

# ગુજરાતની ગણેશ પ્રતિમાઓ : કેટલીક નવીન ઉપલબ્ધિઓ

ઉપર્યુક્ત પ્રતિમાનું સમગ્ર આલેખન જોતાં અધોવસ્નની કલામય વલ્લીઓ અને અંતભાગમાં ગોમૂત્રિકાઘાટ ગ્રીક અને ગાંધાર શૈલીની યાદ અપાવે છે. વળી અંગોની રચનામાં મોટા જ્વન અને દેહવળાંકને ભારપૂર્વક દર્શાવવાની આ શૈલી પ્રાચીન શિલ્પોમાં પ્રચલિત હતી.

આ ગણેશ પ્રતિમાની બેંસવાની પદ્ધતિને અમઝારા, કોટેશ્વર અને રોડામાંથી પ્રાપ્ત ગણેશ પ્રતિમાઓ સાથે સરખાવતા એક જ પદ્ધતિની શૈલી હોવાનું માલૂમ પડે છે. અલંકારોની બાબતમાં શામળાજી, ઈડર, અમઝારા, કોટેશ્વર, શિહોર, રોડાની ગણેશ પ્રતિમાના અલંકરણો સાથે સ્પષ્ટ સામ્ય ધરાવે છે, વળી ગણેશના ડાબા પગ પાસે ઊભેલ અનુચરના મસ્તકના ગૂંચળાયુક્ત વાળ અને મુખનું સૌષ્ઠવ યાવની (Hellenistic) શિલ્પ-શૈલીની અસર બતાવે

છે. આને શામળાજીમાંથી પ્રાપ્ત ચામુંડાએ ધારણ કંરેલ મસ્તક સાથે સરખાવી શકાય. આમ આ ગણેશ પ્રતિમાના સમગ્ર લક્ષણોને ધ્યાનમાં લઈ ગુપ્તક્લાની અસર સૂચવતા આ શિલ્પને ઇસવી સનના સાતમા સૈકામાં મૂકી શકાય.

### પંચમહાલમાંની નૃત્ય ગણેશ પ્રતિમા

પંચમહાલ જિલ્લાના લીંબડી નજીક લીલવા (ઠાકોર) નામના ગામમાં નૃત્યમુદ્રામાં ઊભેલા ગણેશની અપ્રતિમ મૂર્તિ આવેલી છે. નૃત્ય મુદ્રામાં ગણેશજીએ જમણો પગ ઊંચો લઈને આંગળીઓ પર ટેકવેલ છે. જ્યારે ડાબો પગ ઢીંચણથી સહેજ વાળેલો છે. ગજ મસ્તક પર નાનો મુકુટ અને આગળના ભાગે મૌક્તિકની સેરયુક્ત કેરીઘાટનો અલંકરણયુક્ત પટ્ટો શોભી રહ્યો છે. બંને કાનના ઉપરના ભાગમાં પદ્મકળી આકારના નાના કર્શ-અલંકારો નોંધપાત્ર છે. વિસ્ફારિત નેત્રો, મુખમાં ખંડિત દંતશૂળ છે. ખભાને સમાન્તર ડાબી તરફ સૂંઢ રાખેલ છે. કંઠમાં ઘંટડીયુક્ત હાર અને એકાવલિ દષ્ટિગોચર થાય છે. ડાબા ખભા પરથી પસાર થઈ જમણા હાથ નીચેથી ઉદર ઉપર દેખાતો નાગબંધ આકર્ષક છે. બાજુ પર કાપા-પાડેલાં કડાં અને હાથમાં કટકવલય છે. કેડ પર અધોવસ્તને બાંધતો દોરડા ઘાટનો કટિબંધ, ઢીંચણ નીચે સુધી ઝૂલતી વનમાલા, પાદવલય અને પાદજાલક સમગ્ર પ્રતિમાની સુંદરતામાં વધારો કરે છે. દેવના જમણા પગ પાસે વાહન મૂષક જોઈ શકાય છે. ગણેશના ચાર હાથમાં અનુક્રમે દંત, પરશુ, પદ્મ અને મોદકપાત્ર ધારણ કરેલ છે.

આ પ્રતિમાની સમગ્ર ઘડતર શૈલીમાં ગણેશનો ડાબો પગ વધારે પડતો સ્થૂળ બતાવેલ છે. બાકીનું ઘડતર અને અલંકરણો ધ્યાનાકર્ષક અને સપ્રમાણ જણાય છે. આ પ્રતિમાને તેના મુખ્ય લક્ષણોને ધ્યાનમાં લેતાં ઇ.સ.ની ૧૦ મી સદી જેટલી પ્રાચીન માનવી જોઈએ. બાવકાની ગણેશ પ્રતિમા

બાવકા (પંચમહાલ) ગામના શિવમંદિરમાં સ્તંભિકાયુક્ત ગવાક્ષમાં ગણેશની સુંદર પ્રતિમા આવેલી છે. ગણેશ ત્રિભંગમાં ઊભેલા છે. સ્તંભોમાંના મકરમુખમાંથી નીકળતી

C

પદ્મયુક્તવેલના મથાળે કીર્તિમુખનું આલેખન ધ્યાનાકર્ષક છે. સ્તંભોની બહારની બંને બાજુએ સિંહવ્યાલ અને હસ્તિવ્યાલનાં શિલ્પો નજરે પડે છે.

આ પ્રતિમાના ગજમુખ ઉપર ત્રિકૂટ મુકુટ અને કપાળના ભાગે પદકયુક્ત ત્રિસેરી મૌક્તિકની સેરો નિહાળી શકાય છે. સૂંઢને ડાબી તરફ વાળેલી છે. કંઠમાં પાંદડીયુક્ત હાર, ઉદર પર નાગબંધ, કેડ પર ત્રણ સેરી કમરબંધ, મુક્તાદામ, વનમાલા તથા કટકવલય અને પગમાં કલ્લાં તેમજ પાદજાલક ધારણ કરેલ છે. દેવના ડાબા પગ પાસે વાહન મૂષક લાડુ આરોગતો જણાય છે.

ગણેશના ચતુર્ભુજમાં પરિક્રમાર્ક્રમે દંત, પરશુ, પદ્મ અને મોદકપાત્ર ધારણ કરેલ જોઈ શકાય છે.

કલાશૈલીની દષ્ટિએ આ પ્રતિમા ઇ.સ.ની ૧૧મી સદીની પ્રતીત થાય છે. શામળાજીની નૃત્ય ગણેશ પ્રતિમા

શામળાજી(તા. ભિલોડા, સા. કાં.)માં આવેલ વિષ્ણુમંદિરના પશ્ચિમ તરફના મંડોવરના મુખ્ય ગવાક્ષમાં નૃત્ય કરતા ગણેશની નયનરમ્ય પ્રતિમા આવેલી છે. પદ્મપીઠ પર ડાબો પગ ટેકવેલો છે. જમણો પગ નૃત્ય મુદ્રામાં ઉપર ઉઠાવેલ છે. ભારે શરીર હોવા છતાં નૃત્યની અંગભંગીઓ આકર્ષક છે. નૃત્યની તલ્લીનતામાં ગજમુખ છેક ડાબી બાજુ નમાવી દીધું છે. નૃત્ય સાથે તાલ આપતાં વાદ્યો અનેરું આકર્ષણ જમાવે છે. દેવના જમણા વાળેલા પગ નીચે મયૂરનૃત્યમુદ્રામાં નિહાળાતી મૃદંગવાદિનીના અંગમરોડ સમગ્ર નૃત્યની પરાકાષ્ઠા દર્શાવે છે. ડાબી બાજુ વીણા અને મંજીરા સાથે નૃત્યમાં તાલ પુરાવતી બે સ્રી આકૃતિઓ નજરે પડે છે.

ગણેશને ત્રિનેત્ર છે. મસ્તકે કિરીટ મુકુટ, મુખ પર પ્રસન્નતાનો ભાવ છે. સૂંઢ ડાબી તરફ વાળેલ છે. શરીર પર ધારણ કરેલ મૌક્તિકના અલંકારોને નૃત્યને લીધે આપેલ ઝોલ નૃત્યની ગતિ બતાવે છે. સર્પનો ઉદરબંધ સ્પષ્ટ નજરે પડે છે. ગણેશ ષડ્ભુજ છે. જમણા બે હાથમાં દંત અને પરશુ છે. ઉપલા બંને હાથ નૃત્ય મુદ્રામાં કલાત્મક રીતે વાળેલા છે. નૃત્યનો ભાવ રજૂ કરતી અંગુલિઓના વળાંક શિલ્પીના નૃત્ય વિશેના જ્ઞાનને સાકાર કરે છે. ડાબા બે હાથમાં પદ્મ અને મોદકપાત્ર ધારણ કરેલાં છે.

ગુજરાતમાંથી પ્રાપ્ત ગગ્નેશની અન્ય નૃત્ય પ્રતિમાઓમાં આ પ્રતિમા જુદી તરી આવે છે. સમગ્ર પ્રતિમામાં નૃત્યની ગતિ અને તલ્લીનતા, ઘડતર શૈલી અને મૌક્તિકના અલંકારની પ્રચુરતા તથા દેહની અંગભંગીઓ સિદ્ધહસ્ત ક્લાકારની સિદ્ધિ બતાવે છે. આ પ્રતિમા ઇ.સ.ની ૧૧મી સદી જેટલી પ્રાચીન છે.

### નગરાની ગુજ્રેશ પ્રતિમા

ખંભાતથી ૩ કિ.મી. ઉત્તરમાં આવેલ નગરા ગામના બ્રહ્માજીના મંદિરમાં સફેદ

### ગુજરાતની ગણેશ પ્રતિમાઓ : કેટલીક નવીન ઉપલબ્ધિઓ

આરસમાં કંડારેલ ગણેશની પ્રતિમા આવેલી છે. ગોળ અલંકૃત તકિયા આકારના ઊંચા આસન પર ગણેશ લલિતાસનમાં બિરાજેલા છે, જમણા લટકતા પગને પદ્મ પર ટેકવેલ છે. ગજમસ્તકે નાનો મુકુટ અને આગળના ભાગે મોતીની બે સેર બાંધેલી છે. કર્શમાં ઉપરના ભાગે મોતીની સળંગ સેરનો અલંકાર નજરે પડે છે. કંઠમાં પાંદડીયુક્ત હાર, મણિયુક્ત બાજુબંધ, કંક્શ અને નાગનો ઉદરબંધ જોઈ શકાય છે. અહીં પગમાં કોઈ જ આભૂષણ ધારણ કરેલ નથી. સૂંઢને ઉદર પર ટેકવીને ગોળ વળાંક આપેલ છે, જેમાં મોદકનું આલેખન સ્પષ્ટ નિહાળી શકાય છે. ચતુર્ભુજ દેવના હાથમાં અનુક્રમે દંત, પરશુ, ખંડિત અને મોદકપાત્ર ધારણ કરેલ છે.

ગણેશ પ્રતિમાની સાદી ઘડતર શૈલી અને મુખ પરના સૌમ્ય ભાવ તથા અલંકારોની શૈલીને લઈને આ પ્રતિમાને ઇ.સ.ની ૧૩મી સદી જેટલી પ્રાચીન ગણવી જોઈએ.

★ સામીપ્ય : એપ્રિલ - સપ્ટે. ૧૯૯૩

#### પાદટીપ

- Alice Getty, GANESA : A Monograph on the Elephant Faced God, Oxford, 1936; Haridas mitra, GANAPATI, Visva-Bharati Annals, Vol. VIII, Calcutta; Gopinath Rao, Elements of Hindu Iconography, Vol. I, Part I, 1914, pp. 35-67; ક. ભા. દવે, 'ગુજરાતનું મૂર્તિવિધાન', પૃ. ૧૪૯-૧૫૬; પિયબાળા શાહ, 'હિન્દુ મૂર્તિ વિધાન', ૧૯૭૪, પૃ. ૩-૧૬; કિશોરીલાલ કોઠારી, 'વિદેશમાં શ્રી વિનાયક પુજા', 'પશિક', વર્ષ ૧૭, ઓક્ટો-નવે. ૧૯૭૭, પૃ. ૬૩
- ૨. R. N. Mehta, 'A few GANES'A Images from Gujarat', "Bulletin of the Baroda Museum and picture Gallery, Vol. V, 19474-48, pp. 23-27; U. P. Shah, Sculptures from samalaji and Roda, p. 91, Fig. 55; "કુમાર" (કલા અંક), અં.૩૮૨, ઓક્ટો. ૧૯૫૫, પૃ. ૩૮૭; હસમુખ સાંકળિયા, 'પુરાતત્ત્વમાં ગુજરાત', પૃ. ૫૫-૫૭; યુ.પી.શાહ, "સ્વાધ્યાય", પૃ. ૧૭, અંક ૩, ૧૯૮૦, પૃ. ૨૭૮-૭૯; હરિલાલ ગૌદાની, 'મહાગુજરાતનાં શિલ્પ-સ્થાપત્ય', પૃ. ૧૬૮; રવિ હજરનીસ, 'શામળાજીની દિભુજ ગણેશ પ્રતિમા : સમયાંકન અને વિચારજ્ઞા', "પથિક", ઓક્ટ-નવે. ૧૯૮૫, પૃ. ૧૦૦-૧૦૨.

# ૨. વિષ્ણુ

# ઓગણજ ગામની વિશ્વરૂપ વિષ્ણુની વિરલ પ્રતિમા⁺

અમદાવાદથી પશ્ચિમે ૧૨ કિ.મી. દૂર ઓગણજ(તા. દસકોઈ)ગામના પશ્ચિમ છેડે પૂર્વાભિમુખ શિવાલય આવેલું છે. આ મંદિરની રચના જોતાં એ ૩૦૦ વર્ષ જેટલું જૂનું જણાય છે. મંદિર કરતો ઊંચો પ્રાકાર કરેલો છે. એમાં ચોરસ ગર્ભગૃહ, નાનો અંતરાલ અને સંમુખ મંડપ કરેલ છે. આઠ સ્તંભ પર ઘુમ્મટ આકારનું વિતાન ટેકવેલ છે. મંડપમાં મધ્યમાં આરસનો નંદિ અને કાચબો મૂકેલા છે. અંતરાલમાં ઉત્તરાભિમુખ ગણપતિ અને દક્ષિણાભિમુખ હનુમાનજી બિરાજેલ છે. બંને પ્રતિમાઓ આરસની છે. ગણપતિ લલિતાસનમાં બેઠેલ, ચતુર્ભુજ છે. જેના જમણા હાથમાં પરશુ અને અભયમુદ્રા તથા ડાબા હાથમાં અંકુશ અને મોદક છે. આસન નીચે ઉદર મોદક ખાતો બતાવેલ છે. હનુમાનજી દ્વિભુજ છે, જમણા હાથમાં ગદા અને ડાબા હાથમાં પર્વત ધારણ કરેલ છે. મંદિરની બહાર પશ્ચિમ બાજુની દીવાલના મધ્ય ગવાક્ષમાં શેષશાયી વિષ્ણુની રેતિયા પથ્થરની સુંદર પ્રતિમા છે. દક્ષિણ બાજુની દીવાલના ગવાક્ષમાં વીરાસનમાં બેઠેલ ગરુડજીની મૂર્તિ છે. આ બંને મૂર્તિઓ સોલંકીકાલીન જણાય છે.

ગર્ભગૃહમાં મધ્યમાં એક મોટું અને એક નાનું એમ બે શિવલિંગ સ્થાપેલાં છે. જેના **૫૨ છ**ત્ર ફેશધારી તાંબાના નાગ મૂકેલ છે. ગર્ભગૃહની પશ્ચિમ દીવાલમાં ત્રણ ગવાક્ષ છે જેમાંના જમશી બાજુના ગવાક્ષમાં પાર્વતી અને ડાબી બાજુના ગવાક્ષમાં સિંહવાહિની અંબાજીની મૂર્તિ છે.

શિવલિંગની સંમુખના મધ્ય ગવાક્ષમાં જ્યાં પાર્વતીની મૂર્તિની પ્રતિષ્ઠા કરવામાં આવે છે તે જગ્યાએ વિષ્ણુની વિશ્વરૂપ સ્વરૂપની પ્રતિમાની પ્રતિષ્ઠા થોડાં વર્ષો પૂર્વે કરવામાં આવી છે. ગામના લોકો એમને "ત્રિપુરા માતા" તરીકે પૂજે છે, અને ચિત્રકારે રેતિયા પાષાણની આ પ્રતિમાને જાશે એ દેવી ત્રિપુરા હોય એવી રીતે એના ઉપર જુદા જુદા પાકા રંગોનું રંગકામ કરીને એ સ્વરૂપ વ્યક્ત કરેલ છે. તેમ છતાં ઝીણવટથી જોતાં આ મૂર્તિ વિષ્ણુના વિશ્વરૂપ સ્વરૂપની જ છે એમ સ્પષ્ટ થયા વગર રહેતું નથી. વિશ્વરૂપ વિષ્ણુના સ્વરૂપમાં એમના અવતારોનું અહીં આલેખન થયું છે. એને ચિત્રકારે બ્લાઉઝ પહેરાવીને ખૂબ વિલક્ષણ સ્વરૂપ આપ્યું છે. વળી મુખ્ય મૂર્તિની વસ્વસજાવટ પણ એવી રીતે જ કરવામાં આવી છે. પરંતુ આ રંગકામ પૂર્વેનો આ પ્રતિમાનો ફોટોગ્રાફ ઉપલબ્ધ થયો છે. જેના આધારે આ મૂર્તિની વિગતો આ પ્રમાણે તારવી શકાય છે.

આ પ્રતિમાની શિલા ૧.૪ મીટર જેટલી ઊંચી અને ૯૧ સે.મી. જેટલી પહોળી

+ ગુજરાત ઇતિહાસ પરિષદ(માતાના મડ-કચ્છ)માં વંચાયેલ નિબંધ

છે. વિષ્ગની મુખ્ય મૂર્તિ ૯૧ સે.મી. ઊંચી અને ૯૧ સે.મી. પહોળી છે. પ્રતિમાને ત્રણ મુખ છે. અનત નાગ ઉપર વીરાસનમાં વિષ્ણુ ઊભડક બેઠેલાં છે. જેમાંનો જમણો પગ નાગણી ઉપર અને ડાબો પગ નાગ પર મૂકેલો છે. નાગ-નાગણી બંને નાગપાશની જેમ વીંટળાયેલ છે. બંનેના મસ્તકે ત્રણ ફણા છે અને બંને અંજલિ મુદ્રામાં છે. વિષ્ણુના અધોવસ્રની પાટલી ગોમુત્રિકા ઘાટની અને મધ્યમાં હૂક (LOOP) પ્રકારની ગાંઠ વાળેલ છે. આ પ્રકારની ગાંઠ શામળાજીમાંથી પ્રાપ્ત શિલ્પોમાં જોવા મળે છે. કમરે બેવડું કટિસૂત્ર ધારણ કરેલ છે.

પ્રતિમા અષ્ટભુજ છે પરિક્રમાક્રમે જોતાં જમણા હાથમાં વરદમુદ્રા, ચક્ર-જે પુરુષના મસ્તક પર મૂકેલ છે, બાણ અને ખડ્ગ. ડાબા ઉપલા હાથમાં ખેટક, ધનુષ, ગદા-જે સ્રીના મસ્તક મૂકેલ છે, ડાબો નીચલો હાથ જાનુ પર મૂકેલ છે. એમની જમણી બાજુ શંખ પુરુષ અને ડાબી બાજુ પદ્મ પુરુષ ઊભેલા છે. ' શામળાજીમાંથી પ્રાપ્ત વિશ્વરૂપ વિષ્ણુની પ્રતિમાના તમામ આયુધ ખંડિત છે. અહીંની પ્રતિમાના હાથમાં વલય, બાજુબંધ અને વનમાલા ધારણ કરેલ છે. ગળામાં એકાવલિ અને કાનમાં કુંડળ સ્પષ્ટ જોઈ શકાય છે. મસ્તકે બેઠા ઘાટનો રત્નજડિત કિરીટ મુકુટ છે. જેમાંના મધ્ય મુકુટના મધ્ય ભાગમાં અસ્પષ્ટ (કીર્તિમુખ ?) ચિક્ષ જોઈ શકાય છે. અને પાછળના ભાગમાં વિષ્ણુમાંથી પ્રાદુર્ભૂત થતી અન્ય ૨૫ આકૃતિઓ છે શામળાજીમાંથી પ્રાપ્ત પ્રતિમામાં ૨૩ આકૃતિઓ છે. જેઓમાં મસ્તક ઉપરથી શરૂ કરીએ તો પદ્મપીઠ ઉપર વીરાસનમાં બેઠેલ હયગ્રીવ તે પર ત્રિમુખ બ્રહ્મા અને ટોચે શિવની મૂર્તિઓ છે. આમ જમણી બાજુના ભાગમાં ઉપરથી શરૂ કરીએ તો પ્રથમ સૂર્ય, નૃસિંહ, મત્સ્ય અને કૂર્મ (પ્રાણી સ્વરૂપે), વામન અને બલરામની આકૃતિઓ સ્પષ્ટ જોઈ શકાય છે. છેડા ઉપર સળંગ ઉપરથી નીચે છ ગાંધર્વોની આકૃતિઓ કોતરેલી છે. ડાબી બાજુના ભાગમાં ઉપરથી લઈએ તો ચંદ્ર, વરાહ, રામ અને પરશુરામની આકૃતિઓ સ્પષ્ટ ઓળખાય છે. છેડા પર સળંગ ઉપરથી નીચે છ ગાંધર્વો ઊડતા બતાવેલ છે. તેમાં દરેકના હાથમાં જુદાં જુદાં ઉપકરણો આપેલાં છે. રંગકામને લઈને તે સ્પષ્ટ જોઈ શકાતા નથી.

આમ આલેખન જોતાં આ મૂર્તિ ગુપ્તકાલીન પ્રશિષ્ટ શિલ્પોનાં લક્ષણો ધરાવતી હોઈ પાંચમી સદીના ઉત્તરાર્ધની કે છઠ્ઠી સદીના પૂર્વાર્ધની જણાય છે.

ગુજરાતમાં અગાઉ પ્રાપ્ત શામળાજીની વિશ્વરૂંપ વિષ્ણુની પ્રતિમા છઠ્ઠા સૈકા (ઇ.સ. ૫૫૦ આસપાસ)ની જણાય છે. આ પ્રતિમા થોડી ઘસાયેલી તેમજ તમામ આયુધો ખંડિત છે. ત્યાંથી પ્રાપ્ત બીજી પ્રતિમાનો ઉપરનો ભાગ ખંડિત છે જે એ પ્રતિમાની સમકાલીન કે સહેજ પછીનાં સમયની પણ છઠ્ઠા સૈકામાં બનેલી છે, જે હાલ વડોદરા મ્યુઝિયમમાં છે. ત્તકાલીન પારેવા પથ્થરની વિશ્વરૂપ વિષ્ણુની એક સુંદર પ્રતિમા પણ ત્યાંથી મળી હતી, જે હાલ દિલ્હીના રાષ્ટ્રીય સંગ્રહાલયમાં સુરક્ષિત છે. તેની વિગતો મળી શકી નથી. તેમ છતાં શામળાજીના વિશ્વરૂપ વિષ્ણુની અગાઉચર્ચિત બે પ્રતિમાઓ સાથે નિકટના સમયની હોવાનું મનાય છે.<sup>3</sup> કઠલાલમાંથી મળેલી પ્રતિમાં વિશ્વરૂપની કલ્પનાની છે. જે સાતમા સૈકાની છે.<sup>4</sup>

ર૧

#### ૨૨

#### કલાવિમર્શ

ઉપર્યુક્ત પ્રતિમાઓ કરતાં ઓગણજની વિશ્વરૂપ વિષ્ણુની પ્રતિમા સંપૂર્ણ અને સારી હાલતમાં જળવાયેલી છે અને આ મૂર્તિનું આલેખન જોતાં તે વધારે જૂની છે. આ મૂર્તિ જ્ઞાત થતાં ગુજરાતની આ પ્રકારની મૂર્તિઓમાં એક વિરલ મૂર્તિનો ઉમેરો થાય છે.

★ સામીપ્ય : ઑક્ટોબર '૮૬ - માર્ચ, ૧૯૮૭

### પાદટીપ

- ૧. મુ. શ્રી હ. ગં. શાસ્તી, ડૉ. પી. સી. પરીખ વગેરે સાથે રૂબારૂ મુલાકાતને આધારે.
- ર. 'ગુજરાતનો રાજકીય અને સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ', ગ્રંથ ૩, પૃ. ૩૫૦; Journal of Indian Museum Vol IX, 1953, PL; XIX, Fig. 37-38, pp. 98f.
- પુરાતત્ત્વ ખાતું, ગુજરાત રાજ્ય, ઉત્તર વર્તુણના અધીક્ષકશ્રી પાસેથી મળેલી માહિતીના આધારે.
- ૪. 'ગુજરાતનો રાજકીય અને સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ',ગ્રંથ ૩, પૃ. ૩૫૦

For Private and Personal Use Only

વિષ્યુ

# ચોબારી વાવનો વિશિષ્ટ અપ્રકટ દશાવતાર-પટ્ટ

ભારતીય હિંદુ માનસમાં અવતારોનો વિચાર પ્રમુખસ્થાન ધરાવે છે. કોઈ પશ વિશિષ્ટ પુરુષને ઇશ્વરના અવતાર ગણવાનું હિંદુ જન-સમાજ માટે સ્વાભાવિક થઈ પડ્યું છે. ઇશ્વર મહાપુરુષ તરીકે અને ખાસ કરીને ધાર્મિક મહાપુરુષ તરીકે જન્મ ધારણ કરે છે એવી માન્યતા દઢ થયેલી જોવા મળે છે. ઇશ્વર અવતાર શા માટે ધારણ કરે છે એનાં કારણો અને હેતુઓ વિશે આપણે ત્યાં ઘણી ચર્ચા - વિચારણાઓ થઈ છે અને છેવટે આ બધાંમાંથી અવતારવાદનો સિદ્ધાંત વિકાસ પામ્યો છે.

વિષ્ણુના અવતારોનો ઉદ્દેશ વૈદિક સંહિતાઓ<sup>•</sup> બ્રાહ્મણગ્રંથો<sup>3</sup> આરશ્યકો<sup>3</sup> અને અન્ય ગ્રંથોમાંથી મળી આવે છે. ભગવદ્ગીતામાં શ્રીકૃષ્ણે પોતાના અનેક જન્મ થયાની વાત કરી છે. જ્યારે જ્યારે પૃથ્વી પર ધર્મની ગ્લાનિ થાય અને અર્ધમનો ઉદય થાય છે ત્યારે ત્યારે ધર્મની સ્થાપના માટે અને દુષ્ટોના વિનાશ માટે ભગવાન જુદાં જુદાં સ્વરૂપે જન્મ ધારણ કરે છે. આ ભારતીય માન્યતા છે.<sup>4</sup>

વિષ્ણુના દસ અવતારોમાં સૃષ્ટિના વિકાસનો ક્રમ-ઉત્ક્રાંતિવાદ જેવો જોવા મળે છે. આરંભમાં નાના કદના જીવોથી શરૂ કરી ક્રમશઃ મોટાં પ્રાણીઓમાં આવિર્ભાવ પામે છે. સૃષ્ટિની રચનાનો આરંભ જળથી થયો તેના પ્રતીકરૂપ મત્સ્ય છે. પછી જળચર-સ્થળચર જીવોનો વિકાસ થયો તે કૂર્મ, સ્થળચર જીવોના પ્રતીકરૂપ વરાહ, વિશુદ્ધ માનવની ઉત્પત્તિ પહેલાં પ્રાણીઓમાં પશુત્વ તથા મનુષ્યત્વ બંનેનું મિશ્રણ રહેતું એ નૃસિંહસ્વરૂપ અને લઘુકદ વામન માનવ તથા પૂર્ણ માનવ સ્વરૂપ મર્યાદા પુરુષોત્તમ શ્રીરામ થયા. વિષ્ણુના ઉપર્યુક્ત ખૂબ જાણીતા અને સર્વત્ર સ્વીકારાયેલા દસ અવતારો છે, જેમાં મહાભારતમાં હંસ કૂર્મ મત્સ્ય વરાહ વામન અને નૃસિંહ અવતારોનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે. ' મત્સ્યપુરાણ° અગ્નિપુરાણ' વિષ્ણુપુરાણ" વરાહપુરાણ' ગરુડપુરાણ' અને વાયુપુરાણમાં' વિષ્ણુના દસ અવતારોનો નામ સહિંત સ્વીકાર કરવામાં આવ્યો છે. ઉપર્યુક્ત પુરાણ ગ્રંથોમાં દસ અવતારોનો ક્રમ મત્સ્ય કૂર્મ વરાહ નૃસિંહ વામન પરશુરામ રામ બલરામ બુદ્ધ અને કલ્કિ જોવા મળે છે. 'બલરામ'ને સ્થાને 'કૃષ્ણ' પણ ગણાય છે, પણ શ્રીમદ્ભાગવત 'કૃષ્ણ'ને અવતાર ન ગણતાં 'ભગવાન' જ કહે છે.

આ અવતારોનાં રૂપવિધાન માટેની વિગતો શિલ્પશાસના ગ્રંથોમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે, જેમાં વિષ્ણુધર્મોત્તર-પુરાણ'<sup>3</sup> અભિલષિતાર્થચિંતામણિ'<sup>૪</sup> શિલ્પરત્ન'<sup>૫</sup> રૂપમંડન'' રૂપાવતાર'<sup>૭</sup> શ્રીતત્ત્વનિધિ વગેરેનો સમાવેશ થાય છે.

અત્રે ગુજરાતમાંના ચોબારી (તા.જૂનાગઢ)ગામની પ્રાચીન વાવના ગવાક્ષમાંથી પ્રાપ્ત દશાવતાર પટ્ટ વિશે વિગતો તપાસીએ,

ચોબારી ગામની વાવમાં પ્રવેશતાં પૂર્વ બાજુના ગવાક્ષમાં આ દશાવતાર-પટ્ટ આવેલો છે ચોરસ સ્તંભિકાઓ-યુક્ત ગવાક્ષના ઉપરના તોરણાકાર ભાગમાં દેવો અને ગંધર્વોની આકૃતિઓ નજરે પડે છે, જેમાં મધ્યના અર્ધવૃત્તાકારમાં દેવી વૈષ્ણવીની મૂર્તિ વેત્રાસન પર બિરાજમાન છે. દેવીના હાથમાં પ્રદક્ષિણા-ક્રમે વરદાક્ષ ગદા ચક્ર અને શંખ ધારણ કરેલ છે. દેવીની બંને બાજુના અર્ધવૃત્તાકારમાં ગંધર્વ યુગલો દષ્ટિગોચર થાય છે અને સ્તંભ પરના કુંભામાં દેવ-પ્રતિમાઓ બેઠેલી દર્શાવી છે.

દશાવતારના પટ્ટમાં ડાબેથી જમશે જોતાં અનુક્રમે મત્સ્ય, કૂર્મ, વરાહ, નૃસિંહ વામન રામ પરશુરામ ત્રિવિક્રમ બુદ્ધ અને કલ્ડિ અવતારનાં શિલ્પ કંડારેલાં છે. આ પટ્ટમાં પ્રથમ ઊંચા આસન પર મત્સ્યની આકૃતિના ઉપરના ભાગમાં દાંડી-સહિતના પદ્મપત્રનું આલેખન છે, જે આ પટ્ટની દરેક પ્રતિમાના મસ્તક પાછળ કંડારેલું બતાવ્યું છે.

મત્સ્યની જેમ ઊંચા પદ્મના આસન પર કૂર્મની આકૃતિ દર્શાવી છે, જેના ઉપરના ભાગે પણ પદ્મ, ગદા અને ચક્ર મૂકેલાં નજરે પડે છે. ત્રીજી પ્રતિમા વરાહની છે, જેમાં એના મુખનો વરાહ જેવો ભાગ ઘસાયેલો છે. ચાર હાથ પૈકી નીચલો જમણો જાંઘ પર ટેકવેલ, ઉપલા હાથમાં ગદા, ડાબા ઉપલા હાથમાં ચક્ર અને બાજુ પર પૃથ્વીની નાની સ્ત્રીસ્વરૂપની આકૃતિ બેઠેલી છે. નીચલા હાથમાં શંખ તેમ શરીર પર બાજુબંધ, વલય, કટિમેખલા, વનમાલા અને પાદવલય ધારણ કરેલ છે. વરાહનો ડાબો પગ નાગની આકૃતિના મસ્તક પર મૂકેલ છે.

ચોથી પ્રતિમા નૃસિંહ-અવતારની છે, જેમાં મુખ વિકરાળ સિંહનું અને મસ્તકે ત્રિકૂટ મુકુટ છે. ચતુર્ભુજ પૈકી ઉપલા બે હાથ અભય મુદ્રામાં મસ્તકને સમાંતર ઊંચા કરેલ તથા નીચલા બે હાથથી હિરશ્યકશિપુન્નું પેટ ચીરતા બતાવ્યા છે. દેવનો ડાબો પગ જમણા પગના ઢીંચણ સુધી વાળેલો છે. એના પર રાક્ષસને સુવાડેલ છે. નીચે નમસ્કાર મુદ્રામાં નાની આકૃતિ બેઠેલી છે, જે પ્રહ્લાદની હોઈ શકે.

પાંચમી પ્રતિમા વામન-અવતારની છે. અહીં મસ્તકે ઉષ્ણિષ, ગળામાં રુદ્રાક્ષની એકાવલિ તથા કટિ પર લંગોટીને સૂત્રથી બાંધેલ છે. બે હાથ પૈકી જમણો હાથ અભય મુદ્રામાં અને ડાબા હાથમાં છત્ર છે.

છક્રી પ્રતિમા શ્રીરામની છે. ત્રિભંગમાં ઊભેલ પ્રતિમાના દ્વિભુજ પૈકી જમણા હાથમાં બાણ અને ડાબા હાથમાં ધનુષ છે. મસ્તકે ત્રિકૂટ મુકૂટ ધારણ કરેલ છે.

સાતમી પ્રતિમા પરશુરામની છે. મસ્તકે જટા, જમણા હાથમાં પરશુ અને ડાબો હાથ જાંઘ પર ટેકવેલ છે.

આઠમી પ્રતિમા સમપાદમાં ઊભેલ ત્રિવિક્રમની છે. મસ્તકે કરંડ-મુકુટ, કટિમેખલા ઇરુદામ અને વનમાલા ધારણ કરેલ છે. ચાર હાથ પૈકી પ્રદક્ષિણા ક્રમે જોતાં પદ્મચિદ્ધ-અંકિત વિષ્ણુ

વરદમુદ્રા, ગદા, ચક્ર અને શંખ ધારણ કરેલ નજરે પડે છે.

નવમી પ્રતિમા ભગવાન બુદ્ધની છે. ઊંચા ગોળ પદ્મના આસન પર પદ્માસન વાળીને ભગવાન બેઠેલા છે. મસ્તકે ઉષ્ણિષ અને એમના બંને હાથ ખોળામાં યોગમુદ્રામાં રાખેલ છે.

છેલ્લી દસમી પ્રતિમા કલ્કિ-અવતારની છે. સપાટ પદ્માસન પર ઘોડેસવારની આકૃતિ મૂકેલી છે, જેમાં ઘોડાના બે આગળના પગ માનવ-આકૃતિના મસ્તક પર મૂર્કેલ છે. અસવારની આકૃતિના જમશા હાથમાં ખડ્ગ હોય એમ જશાય છે.

ઉપર્યુક્ત પટ્ટ એની કેટલીક વિશેષતાઓને લીધે મહત્ત્વ ધરાવે છે : (૧) આ પટ્ટમાં દસ અવતારો પૈકી મત્સ્ય અને કૂર્મની આકૃતિઓ સાથે આયુધો બતાવેલ છે. (૨) અહીં અવતારના ક્રમમાં કલાકારે સહેતુક કે પછી બીજા કોઈ કારણસર પરશુરામની જગ્યાએ રામની અને રામની જગ્યાએ પરશુરામની પ્રતિમા મૂકી છે. (૩) ખાસ વિશેષતામાં અહીં આઠમા અવતાર તરીકે કૃષ્ણ કે બલરામને સ્થાને વિષ્ણુના ત્રિવિક્રમ-સ્વરૂપને બતાવેલ છે.

ઉપર્યુક્ત પટ આલેખન અને શિલ્પનાં સામાન્ય લક્ષણોને લઈને ૧૨ મી સદીના આરંભનો હોવાનું જણાય છે.

★ પથિક, એપ્રિલ, ૧૯૯૧

પાદટીપ ઋગ્વેદ. ૬-૪-૧૧ ۹. ર. શતપથ બ્રાહ્મણ, ૩-૫-૨-૭ તૈત્તિરીય આરણ્યક, ૬-૩-૫-૮ з. શ્રીમદ્ભાગવતગીતા, ૪-૭,૮; શ્રીમદ્ ભાગવત, ૩-૨૫-૩, ૭-૯-૩૮ . ઇંદુમતી મિશ્ર, પ્રતિમા-વિજ્ઞાન (હિંદી), પૃ. ૧૦૯-૧૦ પ. શ્રીમદ્ ભાગવત, ૩-૨૫-૩, ૭-૯-૩૮ ٤. મત્સ્યપુરાણ, ૪૭-૪૬, ૫૦ ୬. અગ્નિપુરાણ, ૪૯-૫, ૧૭ ٢. ૯. વિષ્ણુપરાશ, ૫-૧૭-૧૦ ૧૦. વરાહપુરાશ, ૪-૨ ગરુડપુરાશ, ઉત્તર ભાગ, ૨૦-૩૧ 99. ૧૨. વાયુપરાણ, ૯૮-૭૧ વિષ્ણધર્મોત્તરપરાશ. ખંડ ૩ ٩.3. ૧૪. અભિલાષિતાર્થચિંતામણિ, ૩-૧ શિલ્પરત્ન, અ. ૨૫ ૧૫. ૧૬. રૂપમંડન, અ. ૩ ૧૭. રૂપાવતાર, અ. પ

For Private and Personal Use Only

# રાણીવાવમાંનાં દશાવતારનાં સ્ટેલાંક શિલ્પો\*

ગુજરાતની પ્રસિદ્ધ રાજધાની અણહિલ્લપુર-પાટણની સ્થાપના અનુશ્રુતિ અનુસાર ઇ.સ. ૭૪૬ માં, પણ ઇતિહાસદ્દષ્ટિએ ૮૪૬માં વનરાજ ચાવડાએ કરી હતી. પાટણ એ ગુર્જરેશ્વરોની રાજધાની ઉપરાંત જ્ઞાનપિપાસુ વિદ્વાનોની કર્મભૂમિ પણ હતી. પાટણ વિદ્વાનું અને કલાનું શ્રેષ્ઠ ધામ પણ હતું.

પાટ્શ (જિ.મહેસાણા) શહેરથી ઉત્તર-પશ્ચિમે બે કિ.મી. દૂર એક પ્રાચીન વાવ આવેલી છે. આ વાવ તરફ જતાં પાટ્શની પશ્ચિમે પુરાણો ગઢ અને આગળ જતાં સહસ્રલિંગ તળાવ આવેલું છે.

સોલંકીયુગ એ ગુજરાતની કલાઓના વિકાસનો સુવર્ણયુગ ગણાયો હતો. સમૃદ્ધિની રેલમછેલથી છલકાતુ ગુજરાત એ વખતે કલા અને કલાકારનું આગવું સ્થાન હતું. એ સમયનાં અભૂતપૂર્વ કલા-કોતરણીનાં સ્થાપત્યો આજે પણ એ સુવર્ણયુગની કલા-ભાવનાનાં સાક્ષી બની સૌ કોઈને આકર્ષે છે. આવું એક અદ્દભુત કલા-કૌશલ અને કલા-કોતરણીનું, સ્થાન પાટણથી ઉત્તર પશ્ચિમે આવેલ રાણી ઉદયમતિએ બંધાવેલ વાવ "રાણીવાવ" કે "રાણકીવાવ" નામે પ્રસિદ્ધ છે.

આ વાવ ચૌલુક્ય રાજા ભીમદેવ ૧લાની રાણી ઉદયમતિએ ભીમદેવના મૃત્યુ (ઇ.સ. ૧૦૬૩) પછી બંધાવી હોવાનું મનાય છે. રાણી ઉદયમતિ સંસ્કારશીલ લાગણીશીલ અને કલાપ્રેમી ધાર્મિક વૃત્તિની હતી, જેનો ખ્યાલ આ વાવનું સ્થાપત્ય તેમ શિલ્પસમૃદ્ધિ જોતાં જણાય છે. આ વાવમાંનાં શિલ્પોને મોઢેરાના સૂર્યમંદિર અને આબુ પરના આદિનાથ મંદિરનાં શિલ્પો સાથે સરખાવી શકાય.

અગિયારમી સદીના ગુજરાતના લોકજીવનના ઉચ્ચત્તમ કલાસંસ્કારો અને સૌંદર્યનિષ્ઠાનું આ વાવ આબેહૂબ પ્રતિબિંબ પાડે છે. આ જડ પથ્થરો ગરવા ગુજરાતીઓની સૌંદર્ય-ઝંખના અને મનુષ્યની કલા માત્રનાં જીવંત પ્રતીકો છે. આ વાવ કલારસિકો અને સૌંદર્યના જિજ્ઞાસુઓ માટેનું એક અનુપમ નયનરમ્ય *ક*લાધામ છે.

આ વાવની વિપુલ શિલ્પ-સમૃદ્ધિમાં શૈવ, વૈષ્ણવ, શાક્ત જેવા સંપ્રદાયોને લગતાં અનેક શિલ્પો નજરે પડે છે, જેમાં વાવની દીવાલના પડથારના ગવાક્ષોમાં વિષ્ણુનાં ચોવીસ સ્વરૂપો ઉપરાંત દસ અવતાર પૈકી વરાહ, નૃસિંહ, વામન, બલરામ, રામ, બુદ્ધ અને કલ્કિનાં ઉત્કૃષ્ટ શિલ્પો કંડારેલ છે.

★ ગુજરાત ઇતિહાસ પરિષદ ૧૮ના અધિવેશન-હૈદરાબાદ મુકામે ડિસે. ૧૯૯૪-માં વંચાયેલ નિબંધ આ શિલ્પોમાં મત્સ્ય અને કૂર્મ અવતારની પ્રતિમાઓ ક્યાંય જોવા મળતી નથી, જે આશ્ચર્ય પમાડે એવું છે. વાવની દક્ષિણ તરફની દીવાલના ત્રીજા પડથારમાં વરાહ વામન અને પરશુરામની પ્રતિમાઓ છે. નૃસિંહનું શિલ્પ કૂવાની નજીકના ભાગમાં ચોથા પડથારમાં દક્ષિણ તરફની દીવાલના ગવાક્ષમાં આવેલું છે, જ્યારે બલરામ, રામ, બુદ્ધ અને કલ્કિ અવતારની પ્રતિમાઓ પૂર્વ તરફની દીવાલના ચોથા પડથારમાં આવેલી છે.

વરાહ : વાવની દક્ષિણ દીવાલના ગવાક્ષમાં વરાહની સપરિકર સુંદર પ્રતિમા આવેલી છે. વરાહે પ્રત્યાલિઢાસનમાં ડાબો પગ પદ્મપીઠ ઉપર મૂકેલ છે. નીચેના ભાગે અંજલિમુદ્રામાં નાગયુગલ જોઈ શકાય છે. મુખ વરાહનું છે. મસ્તકે મુકુટ અને કંઠમાં પાંદડીયુક્ત હાર છે. હસ્તવલય, બાજુબંધ, વનમાલા અને અધોવસને બાંધતી ઘૂઘરીયુક્ત કટિમેખલા આકર્ષક છે. પગમાં કલ્લાં અને પાદજાલક છે. વરાહના ચાર હાથ પૈકી જમશો નીચલો કટચવલંબિત, જમણા ઉપલામાં ગદા, ડાબા ઉપલા હાથમાં શંખ અને કોણીના ભાગ ઉપર પૃથ્વી દેવી બેઠેલ છે, જેનો ડાબો હાથ વરાહમુખને સ્પર્શતો બતાવ્યો છે. ડાબા નીચલામાં ચક્ર છે.

પરિકરમા બંને બાજુ નાના ગવાક્ષમાં ચાર ચાર અવતારશિલ્પો મૂકેલાં છે. જમશી બાજુ નીચેથી વરાહને માનવસ્વરૂપે બતાવ્યા છે. સામી બાજુ નૃસિંહ અવતાર છે. એની ઉપર વામન-બલરામ-રામ-પરશુરામ-બુદ્ધ-કલ્કિનાં શિલ્પો આવેલાં છે. આ અવતારોની પ્રતિમાઓને બે હાથ છે.

નૃસિંહ : વાવના કૂવાના ભાગમાં ચોથા પડથારમાં દક્ષિણ તરફની દીવાલના ગવાક્ષમાં નૃસિંહનું સુંદર શિલ્પ આવેલું છે. શિલ્પના મુખનો ભાગ ઘસાયેલો છે. સપરિકર પ્રતિમાના મધ્યમાં કાઢેલા સ્તંભમાંથી નૃસિંહસ્વરૂપ બહાર આવેલું જણાય છે. સિંહમુખ નીચે કેશવાળી સ્પષ્ટ જોઈ શકાય છે. મસ્તક પાછળ પદ્મપાંખડીઓનું પ્રભામંડળ છે. નૃસિંહને સોળ હાથ છે, જે પૈકી બે હાથથી હિરણ્યકશિપુને મારતા અને જમણા નીચલા હાથમાં ગદા તથા ડાબા નીચલા હાથમાં શંખ છે. બાકીના ૧૨ હાથ ખંડિત છે. જમણી બાજુ આસન પર પ્રહ્લાદ અંજલિમુદ્રામાં બેઠેલ છે.

નૃસિંહ અસુરને ડાબા પગ વડે દબાવીને પેટના ભાગથી બે હાથે ચીરતા બતાવ્યા છે. અસુરનો છાતીથી ઉપરનો ભાગ ખંડિત છે. પરિકરમાં નૃસિંહ સિવાયના અવતારો કંડારેલા છે.

વામન : આ પ્રતિમાનું સ્વરૂપ વામન-કદનું બતાવેલ છે. વામન ત્રિભંગમાં ઊભેલા છે. સસ્તકે વાંકડિયા વાળ તથા ઉષ્ણિષ છે. લાંબા કાન અને કંઠમાં એકાવલિ છે. મુખ પરનું આછું હાસ્ય મોહિત કરે છે. મસ્તક પાછળ બંને બાજુ એક એક પત્રનું આલેખન સૂચક છે. છાતીમાં શ્રીવત્સનું ચિદ્ધ છે. ડાબા હાથથી છત્રી ધારણ કરેલ છે. જમણી બાજુ પગ પાસે ચક્ર-પુરુષ અને ડાબી બાજુ શંખ-પુરુષ ઊભેલા છે. પરિકરમાં વરાહ, નૃસિંહ, પરશુરામ,

બલરામ, રામ અને બુદ્ધનાં શિલ્પો મૂકેલાં છે.

**પરશુરામ** : આ પ્રતિમામાં પરશુરામને ત્રિભંગમાં ઊભેલા બતાવ્યા છે. મસ્તક પર કિરીટમુકુટ, કાનમાં મત્સ્ય-કુંડલ, કંઠમાં હાર, બાજુબંધ, કટિમેખલા, વનમાલા, પાદવલય અને પાદજાલક ધારણ કરેલ છે. ચાર હાથ પૈકી જમણા નીચલામાં બાણ, ઉપલામાં ખડુગ, ડાબા ઉપલામાં ખેટક અને નીચલા હાથમાં ધનુષ ધારણ કરેલ છે. પગ પાસે બંને બાજુ પરિચારક યુગલ ઊભેલ છે. પરિકરમાં વરાહ, નૃસિંહ, વામન, પરશુરામ, રામ, બલરામ, બુદ્ધ અને કલ્ડિનાં સુંદર શિલ્પો આવેલાં છે.

બલરામ : આ પ્રતિમામાં બલરામ ત્રિભંગમાં ઊભેલ છે. બલરામના મસ્તકે કિરીટ-મુકુટ અને એના પર ત્રણકણા નાગનો છત્રવટો છે. કાનમાં મકર-કુંડલ, કંઠમાં હાર-પ્રલંબ હાર છે. બાજુબંધ કટકવલય તેમજ પહોળી કટિમેખલા તથા વનમાલા અને પાદવલય ધારણ કરેલ છે. બલરામના ચાર ભુજમાં અનુક્રમે હળ પદ્મકળી દંડ અને બીજપૂરક છે. પગ પાસે બંને બાજુ બબ્બે અનુચર ઊભેલા છે, જેમાં ડાબી બાજુના એક અનુચરે હાથમાં હળ ધારણ કરેલ છે. પરિકરમાં વરાહ, નૃસિંહ, વામન, પરશુરામ, રામ, બલરામ, બુદ્ધ અને કલ્કિ છે.

રામ : સપરિકર પ્રતિમામાં રામ ત્રિભંગમાં ઊભેલા છે. મસ્તકે કિરીટ-મુકુટ, હાથમાં શંખાકાર કુંડલ, કંઠમાં હાર અને પ્રલંબ હાર, કટિમેખલા ઉત્તરીય તથા વનમાલા અને પાદવલય ધારણ કરેલ છે. ચારભુજમાં અનુક્રમે પરશુ બાણ ધનુષ અને માતુલિંગ જોઈ શકાય છે. પગ પાસે બંને બાજુ એક એક અનુચર યુગલ ઊભેલ છે, જેમાં જમણી બાજુના અનુચરના હાથમાં પરશુ છે. પરિકરમાં બલરામ, બુદ્ધ અને કલ્કિ છે.

બુદ્ધ : ત્રિભંગમાં ઊભેલ બુદ્ધ-પ્રતિમાના મસ્તકે વાંકડિયા વાળ તથા સ્કંધ સુધી લટકતી કાનની બૂટ અને મુખ પરના સૌંમ્ય ભાવ આકર્ષક છે. કંઠમાં એકાવલિ, ડાબા ખભા પરથી નીચે તરફ જતી પદ્મવનમાલા, ઉત્તરીય વસ્ત્ર સિવાય કોઈ પ્રકારના અલંકારો જોવા મળતા નથી. કેડ પર દ્વિસેરી કટિબંધ સાથે જોડેલ ગુપ્તાંગને ઢાંકતો લંગોટ છે. ચાર હાથ પૈકી જમણો નીચલો વરદાક્ષમાં, ઉપલામાં મોટા મણકાની માળા, ડાબા ઉપલામાં પદ્મકળી અને નીચલા હાથથી વસ્તનો છેડો પકડેલ છે. વસ્તને ઊભી લીટીઓથી દોરી બતાવેલ છે. કેડની બંને બાજુ સ્રી-પુરુષની આકૃતિ અંજલિ-મુદ્રામાં બેઠેલ છે. પગ પાસે જમણી બાજુ અનુચર યુગલ અને ડાબી બાજુ સાધુની આકૃતિ જોઈ શકાય છે. પરિકરમાં જમણી બાજુ ચાર આકૃતિ એકસરખા સ્વરૂપની છે, જ્યારે ડાબી બાજુ નીચેથી નૃસિંહ, બલરામ, પરશુરામ અને કલ્કિનાં શિલ્પો કંડારેલાં છે.

કલ્કિ : છેલ્લા અવતાર કલ્કિની સુંદર પ્રતિમા આવેલી છે. ઘોડેસવાર કલ્કિના મસ્તકે કરંડ મુકુટ છે. કામનાં કુંડલ, કંઠમાં હાર તથા પગમાં હોલબૂટ પહેરેલ છે. કેડમાં ખંજર લટકાવેલું છે. ચારે ભુજમાં ખડ્ગ, ગદા, ચક્ર અને મઘપાત્ર ધારજ્ઞ કરેલ છે. ડાબી બાજુ સી ઊભેલી છે, જેના હાથમાં સુરાઈ છે, જેમાંથી મઘ કલ્ડિના હાથમાંના પાત્રમાં રેડતી બતાવી છે. જમણી બાજુની સ્ત્રી ચામર ઢોળતી બતાવી છે અને એની બાજુમાં ઊભેલ છે. ઘોડાનું આલેખન જીવંત બનાવ્યું છે. ઘોડાનો એક પગ સ્ત્રીના મસ્તક પરની ઠાલ પર મૂકેલ છે. એક સ્ત્રી પેગડા નીચે અને બીજી સ્ત્રી ઘોડાના પાછલા પગ પાસે સૂતેલી છે. પરિકરમાં માતૃકાઓનાં શિલ્પો જોઈ શકાય છે.

આમ ઉપર્યુક્ત સમગ્ર પ્રતિમાઓનો અભ્યાસ કરતાં અલંકારો અને પરિકરની પ્રતિમાઓમાં વિવિધતા જોવા મળે છે. શરીરસૌષ્ઠવ ઘડતર-શૈલી અને સપ્રમાણતાની દષ્ટિએ અત્યાર સુધી પ્રાપ્ત દશાવતાર-પ્રતિમાઓમાં આ પ્રતિમાઓ ઉત્કૃષ્ટ પ્રકારની છે. આ શિલ્પો વાવને કેંદ્રમાં રાખીને ૧૧મી સદીનાં છે.

★ પથિક, ફેબ્રુઆરી, ૧૯૯૪

## ઝીંઝૂવાડાનો અપ્રક્ટ દશાવતાર-પટ્ટ

ભારતીય સમાજમાં વિષ્ણુને પોષણ કરનાર દેવ તરીકે ગણવામાં આવે છે. એ સાથે એમને અવતારી પુરુષ તરીકે સ્વીકારી એમનાં અનેક સ્વરૂપોની પૂજા-અર્ચના પણ વ્યાપક પ્રમાણમાં થતી જોવામાં આવે છે. જગત પરનાં પાપ-અનિષ્ટોનો નાશ કરવા ભગવાન વિષ્ણુએ અનેક સ્વરૂપે પૃથ્વી પર જન્મ ધારણ કરેલ છે એ અંગેની કથાઓ અને આખ્યાયિકાઓ પ્રસિદ્ધ છે તથા એ કથાનકો મુજબનાં એમનાં સ્વરૂપો પ્રમાણેનાં મૂર્તિવિધાન પુરાણો અને શિલ્પશાસના ગ્રંથોમાં વર્ણિત છે. આ મૂર્તિવિધાનો અગાઉ પ્રગટ કરેલ હોઈ, અહીં તો એની પ્રાપ્ત પ્રતિમાઓને લગતું વર્ણન અભિપ્રેત છે.

ગુજરાતમાંથી ઉપલબ્ધ વિષ્ણુના દસ અવતારોને લગતાં સ્વતંત્ર અને સળંગ પક્રમાં કોતરેલ શિલ્પો પ્રસિદ્ધ થયાં છે. અત્રે પ્રથમ વાર પ્રગટ થતો ઝીંઝુવાડના તળાવના ઓવારા પરનો દશાવતારપક્ર અલંકરણની દંષ્ટિએ અત્યાર સુધી પ્રાપ્ત પટ્ટોમાં નોંધપાત્ર છે અને જુદી ભાત પાડનારો છે.

આ સળંગ દશાવતારપટ્ટમાં બે અલંકૃત સ્તંભિકાયુક્ત ગવાક્ષ બતાવી એમાં અવતાર પ્રતિમાઓ મૂકેલી છે. આ દરેક ગવાક્ષની ઉપર સળંગ હરોળમાં સ્તંભિકાઓ ગોઠવી. પ્રત્યેક ખુલ્લા ગવાક્ષમાં દસની સંખ્યામાં દેવી-પ્રતિમાઓ જોઈ શકાય છે. સ્તંભિકાઓને આવરી લેતી પદ્મપત્રયુક્ત પ્રભાવલિ વિશેષ નોંધપાત્ર અને આકર્ષક છે. આ સળંગ ખુલ્લા ગવાક્ષને છૂટા પાડવા વચ્ચે વજાવેલના અલંકરણવાળી શૃંગિકાઓ મૂકવામાં આવી છે. આ દેવીપ્રતિમાઓ ઊભેલી અને ચતુર્ભુજ છે, પરંતુ હસ્તોનાં આયુધો ઘસાયેલાં અને ખંડિત હોવાથી એનાં સ્વરૂપો ઓળખી શકાયા નથી.

આ દશાવતારપટ્ટમાં સળંગ દસ ગવાક્ષો પૈકીના પ્રથમ ગવાક્ષમાં વિષ્ણુના પ્રથમ અવતાર મત્સ્યની પૂર્શ મત્સ્યસ્વરૂપની આકૃતિને ઊંચી પદ્મપીઠ પર મૂકેલી છે. પદ્મપીઠની નીચે શંખ અને ચક્રની આકૃતિઓ નજરે પડે છે, જ્યારે મત્સ્યસ્વરૂપના ઉપરના ભાગમાં નાના ગવાક્ષમાં વર્તુલાકારે બે પદ્મનાં આલેખન દષ્ટિગોચર થાય છે. આ જ પ્રકારે ઊંચી ચક્રાકાર પદ્મપીઠ પર બીજા અવતાર-સ્વરૂપ પૂર્શ કૂર્મનું શિલ્પ મુકેલું છે, જેમાં નીચેના ભાગે શંખ અને ચક્ર તથા ઉપરના ભાગમાં બે પદ્મનાં અંકન કરેલ છે.

ત્રીજા ગવાક્ષમાં વરાહ-અવતારની ઊભેલી પ્રતિમા આવેલી છે, જેમાં વરાહે જમશો પગ ઘૂંટણથી વાળીને શેષનાગના મસ્તક પર મૂકેલો છે. વરાહ-મુખના મસ્તક પર કિરીટમુકુટ છે, બાકીનાં વસ્તાભૂષણો ઘસારાને કારણે ઓળખી શકાયાં નથી. વરાહ ચતુર્ભુજ છે. પ્રદક્ષિણાક્રમે જોતાં જમણો નીચલો હસ્ત જાનું પર, જમણા ઉપલામાં ગદા, ડાબો ઉપલો કોણીના ભાગથી વાળી છાતી સમક્ષ રાખેલ છે, જેમાં શંખ છે. બાજુ પર પૃથ્વી દેવોની આકૃતિ બેઠેલી જોઈ શકાય છે, જે ઘસાયેલી છે. નીચલા ડાબા હસ્તમાં ચક્ર ધારણ કરેલ છે. પગ નીચે શેષનાગની ખંડિત આકૃતિ બેઠેલી છે.

ચોથા નૃસિંહ-અવતારની પ્રતિમામાં વિકરાળ સિંહમુખ અને બાકીનું શરીર માનવસ્વરૂપે છે. મસ્તક પર ત્રિકૂટ મુકુટ છે. જાંઘથી નીચેનો ભાગ ખંડિત છે. નૃસિંહના ખોળામાં હિરણ્યકશિપુને સુવડાવેલો બતાવ્યો છે. નૃસિંહ ચતુર્ભુજ છે. નીચલા બંને હસ્ત હિરણ્યકશિપુનં પેટ ચીરતા બતાવ્યા છે. ઉપલા બંને હસ્તનાં આયધો ખંડિત છે.

પાંચમા ગવાક્ષમાં વામન-સ્વરૂપની સુંદર પ્રતિમા ઊભેલી છે, જેમાં મસ્તકે મુકુટ અને કટિ પર લંગોટ બાંધેલ છે. આકૃતિનું કદ વામન માનવસ્વરૂપનું બતાવ્યું છે. આ પ્રતિમા દ્વિભુજ છે. આયુધો ખંડિત છે.

છશ્ર સાતમા અને આઠમા ગવાક્ષોમાં અનુક્રમે પરશુરામ રામ અને કૃષ્ણની પ્રતિમાઓ હોવાનું જણાય છે. દરેક પ્રતિમા દ્વિભુજ છે, પરંતુ હાથનાં આયુધો ખંડિત હોવાથી સંપૂર્ણ ઓળખ થઈ શકી નથી. દરેક પ્રતિમા ઊભેલી છે.

નવમા ગવાક્ષમાં ઊંચા વેત્રાસન પર પદ્માસનવાળી બુદ્ધની બેઠેલી પ્રતિમા આવેલી છે. બુદ્ધને ચાર હસ્તોમાં નીચલા બંને હસ્ત યોગમુદ્રામાં ખોળામાં રાખેલ છે, જ્યારે ડાબા ઉપલા હસ્તમાં પદ્મ ધારશ કરેલ છે.

દસમા ગવાક્ષમાં વિષ્ણુના છેલ્લા અવતાર કલ્કિની સુંદર પ્રતિમા દષ્ટિગોચર થાય છે. અહીં કલ્કિને અશ્વ પર આરૂઢ બતાવ્યા છે. અશ્વ ગતિ કરતો હોય તેમ એક પગ ઊંચો કરેલ છે. પ્રતિમા ઘશી ઘસાયેલી હોવાથી વિશેષ વિગતો તારવી શકાઈ નથી.

આમ ઉપર્યુક્ત વર્શિત દશાવતારપટ્ટમાં કુલ દસ પ્રતિમાઓ આવેલી છે. આ પટ્ટ ઘશે અંશે હવામાનની અસરને કારશે ઘસાયેલો હોવાથી પ્રતિમાઓનાં આયુધો અને વસ્નાભુષણો અંગેની વિશેષ વિગતો તારવી શકાઈ નથી એમ છતાં આ સળંગ પટ્ટનાં અલંકારિતા ઘડાઈ અને વિશેષ બારીકાઇપૂર્શ કામ સિદ્ધહસ્ત શિલ્પીની દેન લાગે છે. સમગ્રપણે જોતાં આ પટ્ટ ૧૧મી સદીમાં ઘડાયો હોવાનું પ્રતિત થાય છે.

★ પથિક, ઑક્ટ.-નવે. ૧૯૯૧

## ગુજરાતમાંથી પ્રાપ્ત શ્રીકૃષ્ણની બાળલીલાઓની પ્રતિમાઓ

ભારતવર્ષનાં ઇતિહાસ અને સંસ્કૃતિના વિકાસમાં શ્રીકૃષ્ણવાસુદેવનાં જીવન અને કાર્યોએ મહત્ત્વનો ભાગ ભજવ્યો છે. એમના જીવનમાંથી આર્તજનોએ સંકટમાં, યોગીઓએ ધ્યાનમાં, તત્ત્વજ્ઞાનીઓએ સૂક્ષ્મત્તત્ત્વના જ્ઞાનમાં, સંતોએ ભક્તિમાં, રાજપુરુષોએ રાજનય(મુત્સદ્દીગીરી)માં, કવિઓએ કાવ્યમાં અને ક્લાકારોએ ક્લાસર્જનમાં પ્રેરણા લીધી છે. આમ શ્રીકૃષ્ણ ભારતીય જન-જીવનની રગે-રગમાં પ્રસરી ગયા છે.

મહાભારત (હરિવંશ સહિત) અને અન્ય પુરાણોમાં શ્રીકૃષ્ણના જીવનનાં વિભિન્ન પાસાંઓનું નિરૂપણ થયેલું છે. શ્રીકૃષ્ણ ભારતીય એકાત્મકતા અને રાષ્ટ્રિયબિંદુ હતા, યુગપ્રવર્તક અને યુગ-પરિવર્તક પણ હતા. પવિત્ર ભારતભૂમિ પર એઓ એક માનવ તરીકે જન્મ્યા હતા, પરંતુ એમનાં કાર્યો દ્વારા એ 'મહામાનવ' બન્યા અને હિંદુ જન-સમાજે એમને 'પૂર્ણ પુરુષોત્તમ પર્ગ્લહ્ન પરમાત્મા' તરીકે પ્રતિષ્ઠિત કરી દીધા.'

શ્રીકૃષ્ણની દ્વારકા શોધવામાં પુરાતત્ત્વવિદ્યોને અગાઉ થોડી સફળતા મળેલીને ઇ.પૂ. બીજી-ત્રીજી સદી સુધીના પુરાવાઓ મળેલા, પરંતુ હાલ સમુદ્રમાં ડૂબેલી દ્વારકાના પ્રાપ્ત અવશેષોથી પુરાણકથાઓને સમર્થન મળવા લાગ્યું છે. આમ છતાં કૃષ્ણજન્મસમયની મથુરા હજી ઉપલબ્ધ થઈ શકી નથી. પુરાતત્ત્વની દષ્ટિએ એ સમયગાળો હજી અંધકારમય છે. મૌર્ય તથા મૌર્યોત્તરકાલ અને એ પછીના સમયમાં કૃષ્ણ-ઉપાસના અને પૂજા-પ્રસાર અંગે ઉપલબ્ધ થતાં પુરાતત્ત્વીય અવશેષો અને નિર્માણ થયેલ સાહિત્યના આધારે જ કૃષ્ણના સમગ્ર જીવનને સમજવું રહ્યું. પ્રાચીનતમ પુરાતત્ત્વીય અવશેષો, મથુરાના વાસુદેવ મંદિરમાંથી મળેલો રાજા શોડાસના સમયનો (ઇ.પૂ.૧લી સદી) શિલાલેખ, બેસનગરમાં યવન રાજદૂત (પરમ ભાગવત) હેલિયોદોરસે સ્થાપેલ વાસુદેવના ગરુડધ્વજને લગતો બેસનગર(વિદિશા-ભીલસા)નો ગરુડસ્તંભલેખ, રાજસ્થાનના ઘોસંડી નામના સ્થળેથી પ્રાપ્ત (ઇ.પૂ.૧૫૦)શિલાલેખ, નાના થાટની ગુફા નં.૧નો સંકર્ષણ અને વાસુદેવના માહાત્મ્યનો ઉલ્લેખ કરતો આંધ રાજાનો (ઇ.પૂ.૧લી સદી) શિલાલેખ, ગિરનારનો ગુપ્ત રાજા સ્કંદગુપ્તના સૂબા અને સુદર્શન સરોવર સમરાવનાર ચક્રપાલિતનો શિલાલેખ તેમજ અન્ય અસંખ્ય અભિલેખો, મંદિરો, શિલ્પો અને સિક્કાઓ વગેરેનો સમાવેશ થઈ શકે.<sup>3</sup>

ઉપર્યુક્ત પુરાવાઓને આધારે કહી શકાય કે ઇ.પૂ.બીજી સદીથી માંડી ૬ક્રી સદી સુધીમાં તો વાસુદેવ-કૃષ્ણ અને સંકર્ષણની ઉપાસનાનો પ્રસાર સમગ્ર ભારતવર્ષમાં થઈ ગયો હતો. આ અવશેષોમાંથી શ્રીકૃષ્ણનાં જીવનચરિતની છૂટી-છવાઈ માહિતી મળે છે, પરંતુ શ્રીકૃષ્ણના જીવનને ક્રમબદ્ધ જાણવા માટે આ અવશેષોની સામગ્રી પૂરતી નથી, એને માટે

For Private and Personal Use Only

વિષ્ણુ

સાહિત્યિક સામગ્રી વધુ ઉપયોગી છે, જેમાં મહાભારત, હરિવંશ, મત્સ્ય, બ્રહ્માંડ, વાયુ, વિષ્ણુ, ભાગવત-પદ્મ અને બ્રહ્મવૈવર્ત જેવાં કેટલાંક પુરાણોમાં કૃષ્ણના ચરિત અંગે વિસતૃત માહિતી આપવામાં આવી છે.

એ પહેલાંનાં ગ્રંથોમાં પણ શ્રીકૃષ્ણ અંગે થોડાઘણા ઉલ્લેખ મળે છે, છાંદોગ્ય ઉપનિષદ, તૈત્તિરીય આરણ્યક, પાષ્ટિનિનાં અષ્ટાધ્યાયી વ્યાકરણ સૂત્રો (૪-૩-૯૮) અને પતંજલિનું મહાભાષ્ય વગેરેના.

આમ સાહિત્યિક અને પુરાતત્ત્વીય આધારોથી એટલું તો સિદ્ધ થાય છે કે કૃષ્ણકથા અને કૃષ્ણ-ઉપાસના ઇ.પૂ. સૈકામાં તો સારી રીતે પ્રચલીત થઈ ચૂકી હતી. આ બધાં સાધનોમાં પુરાણો વધુ ઉપયોગી નીવડે છે.

શ્રીકૃષ્ણના જીવન અંગે સહુ પ્રથમ માહિતી મહાભારતમાં અપાયેલી છે. અહીં કૃષ્ણના પૂર્વજીવન (બાલ્યકાળ અને કિશારાવસ્થા)નાં પ્રસંગોની ખોટ પૂરી કરવા મહાભારતના ખિલ પરિશિષ્ટ પર્વ તરીકે "હરિવંશ" ની રચના થયેલી છે.

હરિવંશમાં શ્રીકૃષ્ણચરિત નિરૂપતા અધ્યાય ૪૬ થી ૧૧૩ છે, જેને પછીથી વિષ્ણુપર્વ તરીકે અલગ પાડવામાં આવ્યા.

હરિવંશના અ. ૫૦-૬૪માં કૃષ્ણે બાલ્યાવસ્થામાં કરેલાં પરાક્રમ નિરૂપાયાં છે.

ભાગવત મહાપુરાણમાં દશમ સ્કધંમાં તૃણાવર્તવધ (અ.૧૧), વત્સાપુર અને બકાસુરનો વેધ (અ.૧૨), શંખચૂડ-વધ (અ.૩૪) તથા કેશિવધ (અ.૬૭) એ વ્રજમાં એમનું છેલ્લું પરાક્રમ હતું.

વિષ્ણુપુરાણના પાંચમા અંશના અધ્યાય ૧ થી ૩૮માં કૃષ્ણની બળલીલાઓના પ્રસંગોનું અલૌકિક ચરિત નિરૂપવામાં આવ્યું છે.

શ્રીમદ્ભાગવત દશમસ્કંધમાં અ.૬ થી ૧૮માં શ્રીકૃષ્ણના બાલ્યકાલના લીલાપ્રસંગો નિરૂપાયેલા છે. અ.૨૦. થી ગોપીઓને મુગ્ધ કરનાર કિશોર વેશુવાદક શ્રીકૃષ્ણનું મોહક સ્વરૂપ શરૂ થાય છે. કૃષ્ણદેહોત્સર્ગ પ્રસંગ એકાદશસ્કંધ અ.૩૧માં અપાયો છે.

પદ્મપુરાણમાં અ.૨૭૨ થી ૨૭૯માં શ્રીકૃષ્ણચરિતનું સળંગ નિરૂપણ છે. કુક્કુટવધનો પ્રસંગ અ. ૮૬ થી ૮૮માં મૌલિક આપ્યો છે.

બ્રહ્મવૈવર્તપુરાશે કૃષ્શનાં ઐતિહાસિક પાસાંઓ સાથે એમના પરબ્રહ્મ પરમાત્મા તરીકેના દિવ્ય સ્વરૂપને વર્શવવા અને મૂલવવામાં ઘશો પરિશ્રમ લીધો છે. પૂતનાવધથી આરંભાઈ કેશિવધ આગળ શ્રીકૃષ્ણની બાળલીલાઓ સમાપ્ત થાય છે.<sup>૩</sup>

આમ સાહિત્ય અને પુરાતત્ત્વીય અભ્યાસમાં શ્રીકૃષ્ણના જીવનને લગતા વિવિધ પ્રસંગોને દષ્ટિ સમક્ષ રાખીને કલાકારોએ કૃષ્ણનાં શિલ્પો કંડાર્યાં છે.

ગુજરાતમાં પશ ભારતવર્ષની જેમ કૃષ્ણભક્તિનો પ્રચાર વિશેષ જોવા મળે છે. એના સંદર્ભમાં શ્રીકૃષ્ણનાં અનેક સ્વરૂપોનાં શિલ્પો પણ ગુજરાતનાં ઐતિહાસિક કાલનાં મંદિરોમાં નજરે પડે છે. શ્રીકૃષ્ણના સ્વરૂપને વિષ્ણુપ્રતિમા કરતાં જુદું પાડવામાં આવે છે. અહીં એને યશોદાના લાલ, એની બાળલીલાઓ અને એ પ્રસંગોને સબંધિત શિલ્પોનો સમાવેશ કરવામાં આવે છે. આ દષ્ટિએ જોતાં શ્રીકૃષ્ણના બાળસ્વરૂપનાં મોટા ભાગનાં ધાતુ અને કેટલાંક પાષાણનાં શિલ્પો મળી આવ્યાં છે.

ભારત-કલા-ભવન-બનારસના સંગ્રહાલયમાં 'માખશચોરી' પ્રસંગનું ભાવવાહી શિલ્પ છે. આ શિલ્પ બીજી-ત્રીજી સદીના કુષાણકાલની મથુરાશૈલીનો ઉત્કૃષ્ટ નમૂનો છે. આ ઉપરાંત કૃષ્ણલીલાપ્રસંગનાં રાજસ્થાન, નેપાળ, ખજૂરાહો વગેરે સ્થળોએથી પણ શિલ્પો મળી આવ્યાં છે.<sup>૪</sup>

ગુજરાતમાં વલભીમાંથી પ્રાપ્ત કેશિ-વધનું શિલ્પ કૃષ્ણલીલાનાં ઉપલબ્ધ શિલ્પોમાં જૂનામાં જૂનું છે.<sup>પ</sup> કૃષ્ણ-યશોદાની પ્રતિમા તરીકે ઓળખાતી આ મૂર્તિ ખંભાતમાં પનિહારિ દરવાજે આવેલી છે. આમાં માતા પદ્મપીઠ ઉપર લલિતાસનમાં બેઠેલ છે. માતાએ બંને હાથે ગોદમાં બાળસ્વરૂપ શ્રીકૃષ્ણને ધારણ કરેલ છે. માતાએ મસ્તકે ત્રિકૂટ જટામુકુટ, કાનમાં શંખાકાર કુંડલ, ગળામાં પાંદડીયુક્ત હાર, હાથમાં કંકણ અને બાજુબંધ વ્રશ્વા પગમાં કલ્લાં અને પાદજાલક ધારણ કરેલ છે. માતાના મસ્તકની જમણી બાજુ ચક્ર અને દાબી બાજુ શંખનું આલેખન કરેલું છે, જેના પરથી આ પ્રતિમા બાળ-સ્વરૂપ કૃષ્ણની ધાત્રી-યશોદા માતાની કહી શકાય છે. ડૉ.આર.એન.મહેતા આ પ્રતિમા ૧૬-૧૭મી સદીની હોવાનું જણાવે છે.<sup>ખ્ય</sup>

બકાસુરવધ : શ્રીભાગવત(દશમ સ્કંધ)માં આ પ્રસંગની કથા મળે છે તે મુજબ પૂતનાવધ પછી પૂતનાનો ભાઈ બકાસુર યમુનાકિનારે રમતા કૃષ્ણને ગળી ગયો, પણ કંઠમાં દાહ થતાં કૃષ્ણને પાછાં બહાર કાઢચા. કૃષ્ણે ચાંચનાં બે પાંખિયાં પકડી એને ચીરી નાખ્યો. ભાગવતમાં બકાસુરવધના આ પ્રસંગ પછી પ્રક્ષિપ્ત અધ્યાયમાં અધાસુરવધનો પણ પ્રસંગ છે, જેમાં અઘાસુર વાછરડાંઓ ગળી ગયેલો તે કૃષ્ણે પુનઃપ્રાપ્ત કર્યા. આ બીજા પ્રસંગમાંનાં વાછરડાં જોડી દઈ પ્રસ્તુત મૂર્તિ બનાવી હોવાનું જણાય છે.

બકાસુરવધની આ સ્વતંત્ર મૂર્તિ શિહોર (ભાવનગર)ના બ્રહ્મકુંડમાં આવેલી છે. આ પ્રતિમા ઘણુંખરું પાણીમાં રહેતી હોવાથી ખવાઈ ગઈ છે. જે આ શિલ્પમાં કૃષ્ણના મસ્તકે મુકુટ, વિસ્ફારિત નેત્રો, કાનમાં કુંડલ અને અધોવસ્ન ધારણ કરેલ છે. બકની લાંબી ડોક અને ચાંચમાં સાત ગાયોનાં મસ્તક નજરે પડે છે. કૃષ્ણ બંને હાથ વડે બળપૂર્વક ચાંચ ફાડતા જણાય છે. આ પ્રતિમા ઘડતરશૈલી તેમજ શિલ્પશૈલીની દષ્ટિએ ૧૪-૧૫ મી સદીની જણાય છે. સંભવ છે કે સ્થાનિક કલાકારોએ આ મૂર્તિ બનાવીને બેસાડી હોય. આ બ્રહ્મકુંડ ગુર્જરનરેશ સિદ્ધરાજે બંધાવેલો હોવાનું મનાય છે. કુંડનું સ્થાપત્યકીય સ્વરૂપ પણ સોલંકીકાલીન છે.

શામળાજીના વિષ્ણુમંદિર (૧૫મી-૧૬ સદી)ના મંડોવરમાં કૃષ્ણલીલા-પ્રસંગમાં

શકટભંજન, યમલાર્જુન-ઉદ્ઘાર, માખણચોરી વગેરેનાં શિલ્પો સળંગ પટ્ટમાં કોતરેલાં છે.\*

કૃષ્ણની નાગદમનની એક સુંદર પ્રતિમા સંબલેશ્વર મહાદેવ (કંકાવટી) મંદિરના ઉત્તર દિશાના ગવાક્ષમાં આવેલી છે. આરસના પથ્થરમાં કંડારેલ આ પ્રતિમા ૧૬ મી સદી જેટલી પ્રાચીન છે. નાગફ્ણા પર કૃષ્ણ નૃત્યમુદ્રામાં છે. બંને હાથે વેણુ વગાડતા જણાય છે. મસ્તકે મુકુટ છે. નાગફ્ણાની બંને બાજુ બે બે નાગસ્તીઓ હાથ જોડી ઊભેલી છે.<sup>4</sup>

આ ઉપરાંત કહાન-ગોપીઓના શિલ્પવાળી કમાન (હજીરાની પોળ, કાળુપુર, અમદાવાદ) ચૂનામાંથી બનાવેલ શિલ્પોમાં ઉત્તમ છે.<sup>૯</sup>

અમદાવાદના દોશીવાડાની પોળમાં આવેલા નટવરલાલજીના પ્રંસિદ્ધ વૈષ્ક્ષવ મંદિરમાં શ્રીકૃષ્ણનાં વિભિન્ન સ્વરૂપોની પિત્તળની અનેક ઘાતુપ્રતિમાઓ સચવાયેલી છે. એમાં લાલજી વેણુગોપાલ અને રાધાકૃષ્ણની ત્રણ સુંદર સેવ્ય પ્રતિમાઓ છે. આ પ્રતિમાઓ મુઘલકાલીન છે. આ ઉપરાંત ભો.જે. વિદ્યાભવનના સંગ્રહાલયમાં પણ લાલજી-સ્વરૂપની મૂર્તિઓ છે.<sup>10</sup>

ખંભાત કૉલેજ મ્યુઝિયમમાં વેશુગોપાલ ગોવર્ધનધારીની બે પ્રતિમાઓ આવેલી છે. ગોવર્ધનધારીની મૂર્તિ અષ્ટભુજ છે અને સલ્તનતકાલીન છે, જ્યારે વેશુગોપાલની આરસની મૂર્તિ ચતુર્ભુજ છે.''

આ ઉપરાંત નાગબંધનાં શિલ્પોમાં કૃષ્ણના અવતાર તરીકે વિષ્ણુને બતાવેલ હોય છે. આને કાલિયમર્દન-સ્વરૂપની જ પ્રતિમા ગણવામાં આવે છે. આ પ્રકારની ઘણી પ્રતિમાઓ ગુજરાતમાંથી મળી આવી છે.<sup>૧૨</sup>

આમ "જ્યારે જ્યારે ધર્મની ગ્લાનિ અને અધર્મનું ઉત્થાન થાય છે ત્યારે ધર્મના સંસ્થાપનાર્થે અને દુષ્ટ કૃત્ય કરનારાઓના વિનાશાર્થે હું વખતોવખત જન્મ લઉ છું," એવું અભયવચન આપનાર સત્યવ્રત સત્યસ્વરૂપ શ્રી કૃષ્ણની આ દિવ્ય લીલાઓ અસત્ય અને જુલ્મ-અન્યાય, અનીતિ ઉપર સત્ય, પ્રેમ અને નીતિના વિજયની સૂચક છે.

★ પથિક, જુન, ૧૯૯૫

#### પાદટીપ

| ૧. શ્રી પુસ્કરભાઈ ગોકાશી (સંપા.) 'દ્વારકા અ | ાને શ્રીકપ્રા', પુ.૭૮-૮૧ |
|---------------------------------------------|--------------------------|
|---------------------------------------------|--------------------------|

- ર. A.D.Pushalkar, History of Krishna In Studies of Epics and Puranas of India, pp. 63-66; કલ્યાજ્ઞ વર્ષ ૩૭, સંખ્યા ૯, પૂ.પૂ.
- ૩. બ્રહ્મવૈવર્તપુરાશ, ખંડ ૭.૬૧-૭૦; ૭.૭૫-૧૩૨; ૪.૧૦.૧૨; અ. ૧૧; ૪.૧૬.૧૯; કા.મ. ૪.૧૯.૫૨; ૪.૧૯.૧૭૦; ગો.ધા. ૪.૨૧.૧૭૬-૧૯૬; ૪.૧૬.૧૪-૧૯
- ૪. 'કુમાર' વર્ષ ૪૯, અંક ૫૮૬, પૃ.૪૦, ઓક્ટો ૧૯૭૨

૩૬

#### કલાવિમર્શ

- પ. ઉમાકાંત શાહ, 'શ્રીકૃષ્ણની બાળલીલા', "સ્વાધ્યાય" પુ.૧૦, અંક ૪, પૃ.૪૮૩-૫૦૫
- પઅ. ડૉ. આર. એન. મહેતા, 'જર્નલ ઑફ.એમ.એસ.યુનિ.', બડૌદા,વો. ૨૪, નં. ૧,૫,૨૧.
- ε. નરોત્તમ પલાષ, 'સૌરાષ્ટ્રની વિરલ મૂર્તિ બકાસુરવધ', ''કુમાર'', વર્ષ ૪૯, અંક ૫૮૩, પૃ. ૨૭૫, જુલાઈ, ૧૯૭૨
- ૭. 🐳 સ્વ નિરીક્ષણ પરથી
- ૮. ડૉ. પી.સી. પરીખ પાસેથી મળેલ ફોટોગ્રાફને આધારે
- ૯. 'ગુજરાતનો રાજકીય અને સાંસ્કૃતિ ઈતિહાસ', ગ્રંથ ૮ પૃ.૫૨૩, આ.૪૪
- ૧૦. ગુ.રા.સાં.ઈ.પ્રંથ ૬, પૃ.૪૭૧, આ.૪૫,૪૬,૪૭
- ૧૧. ૪. પી.અમીન, 'મ્યુઝિયમની માર્ગદર્શિકા,' પૃ. ૧૧૩, આ. ૧૯
- ૧૨. ડૉ. હરિપ્રિયા રંગરાજન, 'ગુજરાતમાંથી ઉપ<sup>ં</sup>લબ્ધ કાલિયમર્દન શિલ્પમાં વિષ્ણુનું સ્વરૂપ,' "સામીપ્ય", પૃ.૪ અંક ૩-૪, પૃ.૧૬૪; ડૉ. પી.સી.પરીખ, ભો.જે. વિદ્યાભવન સંગ્રહાલયનાં કેટલાંક વિશિષ્ટ શિલ્પો, "સામીપ્ય", પુ.૬, અંક ૩-૪, પૃ.૭૦

વિષ્ણુ

## ભો. જે. વિદ્યાભવન સંગ્રહાલયનાં કેટલાંક ધાતુ શિલ્પો

ભો. જે. વિદ્યાભવન - અમદાવાદ એ ભારતીય સંસ્કૃતિ વિષયોનું અધ્યયન અને સંશોધન કરતી સંસ્થા છે. તેની સાથે પ્રાચીન પુરાવશેષોનું સુંદર સંગ્રહાલય પશ જોડાયેલું છે. જેમાં મુખ્યત્વે હસ્તપ્રતો, સિક્કાઓ, ચિત્રો, શિલ્પો, પ્રાગૈતિહાસિક પુરાવસ્તુઓ તથા ધાતુ શિલ્પોને સુરક્ષિત રખાયા છે.

અત્રે પ્રસ્તુત ધાતુ શિલ્પો શ્રી પીરાજી સાગરા તરફથી આ સંસ્થાને ૧૯૭૬-૭૭માં ભેટ મળેલ છે. આ ધાતુ શિલ્પોમાં વિવિધ પ્રકારની મૂર્તિઓ છે. જેમાં શ્રીકૃષ્ણના લાલજી સ્વરૂપની પીત્તળમાં ઘડેલી બે મૂર્તિઓ છે. જેમાં એક સંપૂર્ણ શણગારવાળી છે. અને બીજી સાદી છે. પ્રથમ મૂર્તિમાં એક પગને ઘૂંટણથી વાળીને પદ્મપીઠ પર મૂકેલ છે. મસ્તકે વાળને ઊભા ઓળી અંબોડો લઈ લટને છૂટી રાખેલ છે. ભાલમાં ઊર્ષ્વ પુષ્ડ્ર તિલક, મુખ પર મોહક રમતિયાળ સ્મિત, કંઠમાં મૌક્તિકની માળા, બાજુબંધષ હસ્તવલય અને પાદવલય, આમળા ઘાટના અલંકારોથી શણગારેલ છે. કટિ પર ચોરસ તકતીના બંધને ઘૂઘરીઓથી રણકતો બતાવ્યો છે. જમણા હાથમાં લાડુ અને ડાબો હાથ મસ્તકને સમાંતર ઉઠાવેલ છે, જેમાં પૂજન પ્રમાણે લકુટ રખાતો હશે. સમગ્ર સ્વરૂપ મોહક અને મનોહર છે.

બીજા સ્વરૂપમાં લાલજીને ઘૂંટણીયે પડીને ચાલતા બતાવ્યા છે. મસ્તકે ગોળ -ટોપીઘાટના કેશબંધ, અધોવસ તરીકે લંગોટ, હાથ અને પગમાં સાદા વલયો સિવાય કોઈ આભૂષણો જણાતાં નથી. જમણા હાથમાંનો લાડુ મુખ પાસે રાખેલ છે. આ સમગ્ર સ્વરૂપમાં શરીર સૌષ્ઠવના પ્રમાણમાં હાથ લાંબા અને પાતળા દર્શાવ્યાં છે.

ગરુડ : ભગવાન વિષ્ણુના વાહન ગરુડની ધાતુ પ્રતિમામાં માનવ સ્વરૂપ ગરુડજી બતાવ્યા છે. ચોરસ પદ્મપીઠ ઉપર ગરુડજી વીરાસનમાં બેઠેલ છે. મસ્તકે વાળને ઊંચા બાંધેલ છે. માનવ મુખની નાસિકાને ગરુડની ચાંચ પ્રકારની દર્શાવી છે. ખભાની બંને બાજુ ગરુડ પાંખનું આબેહૂબ અલંકરણ નોંધપાત્ર છે. ગરુડના કંઠમાં માળા, બાજુબંધ, વલય તથા અધોવસ્ત તરીકે ધોતીનું કરચલીયુક્ત આલેખન પ્રસંશનીય છે. બંને હાથ નમસ્કાર મુદ્રામાં જોડેલાં છે. મસ્તક પાછળ ભૂંગળી બતાવી છે. જેમાં ઉપરના ભાગે દેવ પ્રતિમા કે દીવી હોવાનું અનુમાની શકાય છે.

લક્ષ્મી-નારાયણ : વિષ્ણુના યુગલ સ્વરૂપની આ પ્રતિમામાં કરતા પરિકરની મધ્યમાં નારાયણને લલિતાસનમાં બેઠેલાં, જમણો પગ લટકતો જે નીચે અર્ધપર્યાંકાસનમાં બેઠેલ માનવ સ્વરૂપ ગરુડના પગ પર ટેકવેલ છે. ડાબા ઉત્સંગમાં લક્ષ્મીજી વિરાજમાન છે. નારાયણના મસ્તકે કરંડ મુકુટ અને મસ્તક કરતું પ્રભામંડલ નજરે પડે છે. કાનમાં વૃત્તાકાર કુંડલ, કંઠમાં હાર છે. ચર્તુર્ભુજમાં અનુક્રમે શંખ, પદ્મ, ગદા અને લક્ષ્મીજીને આલિંગન આપેલ છે. લક્ષ્મીજીના હાથમાં માતુલિંગ છે. નારાયણના પગ પાસે બાજુ સેવકો ઊભેલાં છે. પરિકરમાં બ્રહ્મા અને શિવની આકૃતિઓ નિહાળી શકાય છે. 36

#### કલાવિમર્શ

વિષ્ણુ : પરિકરસહ પ્રતિમામાં વિષ્ણુ પદ્મપીઠ પર સમપાદમાં ઊભેલાં છે. ચાર હાથમાં પ્રદક્ષિણાક્રમે વરદાક્ષ, પદ્મ, ચક્ર અને શંખ છે. મસ્તકે કરંડ મુકુટ, અધોવસ્ર, કટિમેખલા અને વનમાલા ધારણ કરેલ છે. પગ પાસે અનુચરો અને પરિકરમાં પદ્મપત્રની કોતરણી જોઈ શકાય છે.

ભગવાન શિવ તથા તેના પરિવાર સાથેની બદરીશ પંચાયતન પ્રકારની ચાર ધાતુ મૂર્તિઓ આ સંગ્રહમાં આવેલી છે.

(૧) આમાં એક પ્રતિમામાં પીઠની મધ્યમાં જળાધારીયુક્ત શિવલિંગની સ્થાપના કરેલી છે. શિવલિંગ પર નાગફણાનો છત્રવટો છે. તેની બે બાજુ બે સી આકૃતિઓ મૂકેલી છે. પીઠમાં જમણી બાજુ હનુમાન અંજલિ મુદ્રામાં અને નંદીની આકૃતિ છે, જ્યારે ડાબી બાજુ ચતુર્ભુજ ગણેશની પરંપરાગત મૂર્તિ છે. તેની બાજુમાં ત્રિશૂલ મૂકેલું છે. આ સમગ્ર આકૃતિઓનું ઘડતર જોતાં પ્રાચીન શિલ્પોમાં જેમ ઉપસાવેલી આંખો જોવા મળે છે એ જ પદ્ધતિની ઘડતર શૈલી નજરે પડે છે, જે તેની પ્રચીનતા પુરવાર કરે છે. જળાધારીની આસપાસ પાદ ચિદ્ધ, સૂર્ય, ચંદ્ર, ફલ મૂકેલાં છે.

(૨) આમાં ઊંચી પીઠિકા પર પરિકરની મધ્યમાં સૂર્ય, ચંદ્ર અને કંકાવટીના ચિક્તો છે. બાકીની પ્રતિમાઓ - શિવલિંગ, નાગ, હાથી, ગણેશ, કાર્ત્તિકેય, યુગલ પ્રતિમા અને નંદીની આકૃતિ સળંગ કિનારી પર ગોઠવેલી છે.

આ સંગ્રહમાં ગણેશની કુલ પાંચ ધાતુ પ્રતિમાઓ છે. આ પ્રતિમાઓના આલેખનમાં મુખ્ય બાબતોમાં સામ્યતા જોવા મળે છે. ગણપતિ ગોળ આસન પર લલિતાસનમાં બેઠેલ, ચાર હાથમાં અનુક્રમે વરદ કે અભય, પરશુ, પદ્મ અને મોદકપાત્ર છે. ઘડતર શૈલીની દષ્ટિએ બીજી કોઈ વિશેષતા જણાતી નથી. અલંકરણની બાબતમાં વૈવિધ્ય જણાય છે.

**ઉમા-મહેશ્વર :** અહીં મહેશ્વરને નંદિ પર લલિતાસનમાં બેઠેલા બતાવ્યા છે. ડાબા ઉત્સંગમાં દર્પન્ન ધારણ કરીને ઉમા બિરાજેલા છે. શિવના હાથમાં વરદ અને ત્રિશૂળ જોઈ શકાય છે. પ્રતિમા ઘસાયેલી હોવાથી વિશેષ માહિતી મળતી નથી.

મહિષાસુરમર્દિની : અહીં મહિષાસુરમર્દિનીની કુલ ૬ પ્રતિમાઓ છે. જેમાં સ્વરૂપની દ્રષ્ટિએ સમાનતા જોવા મળે છે. મહિષની કપાયેલી ગરદનમાંથી નીકળતો રાક્ષસ, મહિષને ત્રિશુલથી મારતી દેવી, સિંહ વાહન વગેરે. આયુધોની બાબતમાં વિશેષતા જોવા મળે છે. બે પ્રતિમાઓમાં દેવીના હાથમાં ત્રિશૂલ, ખડ્ગ, ઘંટા અને અસુર મસ્તક છે. એક પ્રતિમામાં દેવી લિલતાસનમાં બેઠેલા છે. અહીં મહિષ નથી, પરંતુ વાહન સિંહ છે. દેવીના હાથમાં વરદાક્ષ, ત્રિશૂલ, પાશ કે ઘંટા અને કુંભ જજ્ઞાય છે.

આમ ઉપર્યુક્ત વિવિધ દેવ-દેવીની ધાતુ પ્રતિમાઓમાં ઘડતર શૈલી, કલા શૈલી અન અલંકરણ શૈલીની દષ્ટિએ વૈવિધ્ય જોવા મળે છે. સમયની બાબતમાં કોઈ ચોક્કસ આધાર મળતાં નથી. આ પૈકીનાં મોટા ભાગનાં શિલ્પો ૧૭મી - ૧૮મી સદીનાં હોવાનું પ્રતીત થાય છે.

★ સામીપ્ય, એપ્રિલ, '૯૪ સપ્ટેમ્બર, ૧૯૯૪

### **3.** शिव

### પ્રભાસ ક્ષેત્રમાં શૈવ સંપ્રદાય

"તીર્થં" શબ્દનો મૂળ અર્થ તરી જવા માટેનું સુગમ સ્થાન, એટલે કે જેનાથી તરાય તે તીર્થ. સંસ્કૃતમાં "તીર્થ"ના અનેક અર્થ થાય છે. સામાન્ય રીતે એનો અર્થ યાત્રાધામ કે ધર્મસ્થાન થાય છે. "તીર્થ" શબ્દ ઋગ્વેદકાલીન છે અને ઋગ્વેદમાં એ માર્ગ-નદીમાં સહેલાઈથી

ચાલવાનો માર્ગ અને કદાચ પવિત્ર સ્થાનના અર્થમાં વપરાયેલો જોવા મળે છે.' શાસ્ત્રોમાં તીર્થ શબ્દ ઘાટ માટે, આગમ (શાસ્ત્રગ્રંથ) માટે, ઋષિઓએ સેવેલા જળ માટે અને ગુરુ માટે પ્રયોજાયો છે.'

આ પ્રકારનાં તીર્થસ્થાનો ભાવિક માણસોની વસ્તીનાં કેન્દ્રોમાં તથા કુદરતનાં રમણીય સ્થળોમાં સ્થપાય છે. રાજધાની કે બીજાં નગરોમાં અને મોટાં-નાનાં ગામોમાં પણ દેવસ્થાનો તથા દેવાલયો બંધાતાં તેમજ પર્વતોનાં શિખરો ઉપર, એની તળેટીઓમાં, નદીઓને કિનારે, નદીઓના સંગમ ઉપર, સમુદ્રતટે, અરશ્યની અંદર વગેરે કુદરતી રમણીય સ્થળોએ પણ છૂટાં છવાયાં મંદિરો બંધાતાં.<sup>3</sup>

તીર્થ પ્રાચીન સભ્યતાના શોધેલા અત્યંત ગહન સાંકેતિક અને અનુપમ આવિષ્કારો છે. તીર્થનું આખું વાયુમંડળ સંપૂર્ણપણે ચૈતન્ય-સંપાદિત હોય છે. આવા વાતાવરણમાં કોઈ પણ વ્યક્તિવિશેષ કે સાધુ પ્રવેશ કરે તો અલ્પ પ્રયાસે કે સહજ ભાવે એનામાં રૂપાંતર થવાનું અને દિવ્ય ચેતનાનો અવશ્ય સ્પર્શ થવાનો.<sup>૪</sup>

ભારતીય ઉપખંડમાં પ્રાચીન કાલથી આવાં તીર્થોની યાત્રાનું મહત્ત્વ સ્વીકારાતું આવ્યું છે. ઉપનિષદોના અંતિમ કાલે (ઈ.પૂ.૬ક્રી સદી) અને પુષ્યમિત્ર શુંગ (ઈ. પૂ. ૨જી સદી) વગેરે રાજાઓના સમયમાં શિવ અને વિષ્ણુ દેવોની ભક્તિનો વ્યાપક પ્રચાર થવા લાગ્યો ત્યારે શિવના અને વિષ્ણુના ઉપાસકો પણ મહાભારત અને પુરાણોના આધારે પ્રાચીન સંસ્મરણોવાળાં સ્થાનોને તીર્થરૂપ માનવા લાગ્યા.

ગુપ્તકાલનાં મંદિરો સો-બસો વર્ષમાં તીર્થસ્થાન બની ગયાં. પ્રસિધ્ધ દેવમંદિરોની યાત્રા પુષ્ટ્યયાત્રા ગણાઈ. કાલાંતરે મહાભારતમાં વર્ણવેલ આશ્રમતીર્થો પોતાની મેળે ભુલાઈ ગયાં, કેટલાંક રૂપાંતર પામ્યાં. નવા નવા મતો અને પંથો પ્રવર્તતાં નવાં નવાં તીર્થો પણ થતાં રહ્યાં.

ગુપ્તકાલથી શરૂ થયેલો આ પ્રવાહ આજે પજ્ઞ ચાલ્યો આવે છે. આજે પજ્ઞ તીર્થયાત્રાનું મહત્ત્વ યથાવત્ જોવા મળે છે. તીર્થોમાં સ્નાન, પિતૃતર્પજ્ઞ, મુંડન, ઉપવાસ અને દેવદર્શનનું વિશિષ્ટ મહત્ત્વ હતું.

ગુજરાતમાં આવાં અનેક તીર્થક્ષેત્રો છે. કેટલાંક પ્રાચીન તીર્થક્ષેત્રોનો મહિમા હાલ ઓછો થયો છે, તો કેટલાંકનો મહિમા આગળ જતાં વધ્યો પજ્ઞ છે. ગુજરાતનાં પ્રાચીન તથા મધ્યકાલીન તીર્થક્ષેત્રોનાં કેટલાંક પુરાણોમાં, ખાસ કરીને સ્કંદ તીર્થક્ષેત્રોને લગતા ખંડ નિરૂપણ તે તે તીર્થક્ષેત્રાનાં પ્રાચીન તથા મધ્યકાલીન દેવાલયો કુંડો વગેરે ધર્મસ્થાનોની માહિતી પૂરી પાડે છે. આ નિરૂપણમાં શિવ તથા એમના પરિવારને લગતાં અનેકાનેક દેવાલયોના મહિમાની માહિતીનો સમાવેશ થાય છે. પ્રભાસક્ષેત્રમાં અન્ય દેવ-દેવીઓનાં મંદિરોની સરખામણીએ શિવ-મંદિરો મોટી સંખ્યામાં નજરે પડે છે.

"પ્રભાસ" એ નામ મુખ્ય સં. "પ્ર" ઉપસર્ગ અને સં. "ભાસ્", ધાતુ ઉપરથી થયું છે. "પ્ર" એટલે ઉત્કુષ્ટપશે અને "ભાસ્" એટલે દીપવું - પ્રકાશવું - દેખાવું, અર્થાત્ 'प्रकर्षेण भासते इति प्रभासम् – ઉત્કૃષ્ણપશે પ્રકાશે છે એનું નામ પ્રભાસ."

શિવના તેજથી આ (પ્રભાસ) ક્ષેત્ર પ્રકાશિત થયું હોવાથી પહેલા કલ્પમાં એ "પ્રભાસ" કહેવાયું, બીજા કલ્પમાં શિવના પ્રતાપથી ઇંદ્રસહિત સર્વે દેવોને ઇષ્ટ તેજ જ્યાં મળ્યું તેથી અથવા જયાં મહાપ્રતાપી દેવો છે તેથી કે પૃથ્વીમાં સર્વ તેજથી આ તીર્થ ભાસે છે તેથી, તીર્થોમાં આદિતીર્થ છે માટે યા તો જ્યાં વિશ્વકમીએ સૂર્યને અતિ તપાવ્યો તેથી, જ્યાં એ સૂર્ય ઉત્કૃષ્ટ કાંતિ પામ્યો અથવા દક્ષના શાપથી કાંતિરહિત થયેલા ચંદ્રે જ્યાં ફરીથી કાંતિ મેળવી તેથી કે જ્યાં ભારતી (સરસ્વતી) વડવાનલને ઉત્કૃષ્ટ રીતે ઉપાડીને લાવ્યાં તેથી યા જેના પુરના માર્ગોમાં બ્રાહ્મણોએ ઉચ્ચારેલી ઉત્કૃષ્ટ વેદની ભારતી(વાણી)નો ધ્વનિ સંભળાય છે. તેથી, જ્યાં પ્રત્યક્ષ ભાસ્કર હંમેશ રહે છે તેથી આ તીર્થ ત્રણે લોકમાં 'પ્રભાસ' નામથી પ્રખ્યાત છે.<sup>9</sup>

આમ, પ્રભાસ નામનાં કારશો પુરાશકાર આપે છે. પુરાશમાં પ્રભાસનાં જુદાં જુદાં નામ કહ્યાં છે, જેવાં કે 'પ્રમોદ' 'નંદન' 'શિવ' 'ઉગ્રભદ્રિક' 'સમિધન' 'કામદ' 'વૈદ્યરૂપ' 'શ્રીપદ્મનાભ' 'મોક્ષમાર્ગ' અને 'સુદર્શન'. હાલમાં સર્વ પાપને નાશ કરનારું "પ્રભાસ" નામ છે અને હવે પછી આવનારા કલ્પમાં "ઉત્પલાવર્ત" નામ આ ક્ષેત્રનું થશે એશ પશ જણાવે છે. '

પુરાશોમાં પ્રભાસક્ષેત્રમાં પ્રવર્તમાન અગ્નિપૂજા, ચંદ્રપૂજા અને શિવપૂજાના આવતા ઉલ્લેખ ઐતિહાસિક દષ્ટિએ નોંધપાત્ર છે.

મહાભારત (આદિપર્વ ૨૧૦-૧ થી ૮; ૨૧૨, ૧ થી ૮)માં પ્રભાસનો તીર્થસ્થાન તરીકેનો ઉલ્લેખ છે, પણ સોમનાથનો ઉલ્લેખ નથી. એ ઉલ્લેખો તો પુરાણોમાં જ મળે છે, અર્થાત્ પુરાણોના વખતમાં સોમનાથના સ્થાન તરીકે પ્રભાસ શૈવતીર્થ થયું જણાય છે.<sup>૯</sup>

(ઋગ્વેદનાં 'ખિલ' પરિશિષ્ટોમાંના ૨૦ મા પરિશિષ્ટમાં (૫ મા મંત્રમાં) यत्र सोमेश्वरो देव: નો ઉલ્લેખ થયો છે તે કદાચ પ્રભાસમાંના 'સોમનાથ' મહાદેવને ઉદ્દેશી થયો શિવ

છે. ખિલ સૂક્તો પ્રાચીન નથી ગણાતાં, જેઓનો સમય ઇ.પૂ. પાંચમી-છક્રી સદીથી જૂનો નહિ હોય.)

શૈવેતીર્થે તરીકે પ્રસિદ્ધ થતાં પહેલાં એ અગ્નિતીર્થ હતું અને સૂર્યતીર્થ હોવાનું પજ્ઞ મનાય છે, પરંતુ બધા પૌરાષ્ટ્રિક ઉલ્લેખો તથા મહાભારતાદિના ઉલ્લેખોનો સાથે વિચાર કરતાં એમ જજ્ઞાય છે કે પ્રભાસ દરેક સંપ્રદાયનું તીર્થ હતું. મોટા તીર્થમાં બને છે તેમ દરેક ધર્મ અને સંપ્રદાયવાળા પોતાનાં થાજ્ઞા નાખે છે, આમ છતાં પ્રભાસમાં મૂળથી જ શૈવ સંપ્રદાયનું જોર એક કે બીજે નામે ચાલ્યા કરતું હતું એમ માનવાને કારજ્ઞ છે.<sup>10</sup>

પ્રભાસક્ષેત્રની સીમા માટે પ્રભાસખંડમાં નીચે પ્રમાશે શ્લોક આપ્યો છે : "પૂર્વે તપ્તોદકસ્વામી દક્ષિશે સરિતાં પતિઃ । સૌમ્યે ભદ્રાવતી ગંગા પશ્ચિમે હરિદર્શનમ્ ॥" અર્થાત્ પૂર્વમાં ઊના પાણીની જગ્યાના સ્વામી એટલે તુલસીશ્યામ, દક્ષિણમાં સમુદ્ર, ઉત્તરમાં ભાદર અને પશ્ચિમે હરિદર્શન (માધવપુર) સુધી.

પ્રાચીન અવશેષો અને પ્રાચીન દેશી તથા પરદેશી ઉલ્લેખો જોતાં લાગે છે કે આખા સૌરાષ્ટ્રમાં એનો દક્ષિણ પ્રદેશ-ઘણું કરીને પૂર્વમાં તુલસીશ્યામ, દક્ષિણમાં સમુદ્રથી બંધાયેલો નાનો પ્રદેશ, ઉત્તરમાં ભાદર નદી અને પશ્ચિમમાં-ઘેડ માધવપુર સુધીનો પ્રદેશ પુરાણ કાલમાં સભ્ય(આર્ય)પ્રજાથી વસેલો હશે. આ પ્રદેશને જ પુરાણો "પ્રભાસક્ષેત્ર" કહેતા હશે.<sup>૧૨</sup>

સ્કંદપુરાણમાં આ ખંડમાં પ્રભાસક્ષેત્રમાં આવેલા અનેક દેવાલયો અને નાનાંમાં નાનાં તીર્થસ્થાનોનું પણ ખૂબ ઝીણવટથી સ્થાનનિર્દેશાત્મક નિરૂપણ મળે છે, જેના ઉપરથી સ્કંદપુરાણના સમયમાં એ તીર્થની સબળ જાહોજલાલી સમજી શકાય એમ છે, એ ક્ષેત્રનો વિસ્તાર પણ બાર યોજનનો કહ્યો છે.<sup>13</sup>

પ્રભાસ શૈવ ધર્મનું પ્રાચીન કેંદ્ર હતું. મહાભારતમાં પજ્ઞ એને અગ્નિતીર્થ અને સોમતીર્થ કહેવામાં આવ્યું છે. આપજ્ઞા કેટલાક વિદ્વાનો અગ્નિમાંથી શિવલિંગની પૂજાનો ઉદ્દભવ થયો હોવાનું માને છે. પ્રભાસખંડમાં સોમનાથનું એક નામ 'કાલાગ્નિરુદ્ર' હતું એમ જજ્ઞાય છે અને કાલાગ્નિરુદ્રનું નામ 'ભૈરવ' પજ્ઞ હોવાનું નોંધ્યું છે. પાશુપત સંપ્રદાયમાં કાલાગ્નિરુદ્રની ઉપાસના થતી હતી. 'મૃત્યુંજ્ય' 'કાલગ્નિરુદ્ર' અને 'સોમનાથ' એ નામ પ્રસિદ્ધ થયા પહેલાં એનું નામ 'ભૈરવેશ્વર' કે 'ભૈરવનાથ' હોવાનું પ્રભાસખંડમાં નોંધ્યું છે.'<sup>જ</sup> શૈવ ધર્મની 'સોમસિદ્ધાંત' નામે એક શાખા સોમ શર્માએ પ્રભાસ પાટજ્ઞમાં શરૂ

કરેલી. એઓ પુરાશોમાં રુદ્રશિવના સત્તાવીસમાં અવતાર તરીકે અને લકુલીશ અઠ્ઠાવીસમાં અવતાર તરીકે આલેખાયા છે.<sup>૧૫</sup>

પ્રભાસપાટણના કુમારપાલના વલભી સં. ૮૫૦ (ઇ.સ. ૧૧૬૯)ના શિલાલેખમાં<sup>પ</sup> અને ભીમદેવ બીજાના વેરાવળના અપૂર્ણ શિલાલેખમાં<sup>૧૭</sup> આ સંપ્રદાયનો ઉલ્લેખ છે.

અભિલેખોમાં આપેલી સોમની<sup>૧૮</sup> અને પુરાશોમાં આપેલી સોમ શર્માની કથા એ એક જ અનુ્મુશ્રુતિનાં બે પાસાં છે. આ બંને સંકલન પરથી સૂચિત થાય છે કે 'સોમ' અથવા 'સોમ શર્મા' નામે કોઈ ઐતિહાસિક વ્યક્તિ થઈ હોય, જેશે પ્રભાસમાં શૈવ સંપ્રદાય સ્થાપ્યો હશે તેમજ અક્ષપાદ અને કશાદની પહેલાં નય-સોમનો મત પણ પ્રવર્ત્યો હશે. અક્ષપાદ બીજી સદીમાં<sup>૧૯</sup> થયો હોઈ 'સોમસિદ્ધાંત'નો આરંભ એ પહેલાં થયો ગણાય.

સોમ દ્વારા સ્થાપિત શાખા કાલાંતરે ક્ષય પામી અને ત્યારબાદ શિવના અંશાવતારરૂપ વિશ્વેશ્વરરાશિને આના સિદ્ધાંતો પુનઃ પ્રચલિત કરવાનો આદેશ સ્વપ્નમાં મળ્યો.<sup>૨૦</sup> તેથી એણે (૧૩મી સદીના પ્રારંભમાં) 'સોમસિદ્ધાંત'નો પ્રચાર કરવા અથાગ પ્રયાસ કર્યા.

પ્રભાસપાટજ઼ (ઇ.સ. ૧૧૬૯)ના શિલાલેખમાં નોંધ્યું છે કે સોમે (ચંદ્રે) પ્રભાસમાં સોમનાથનું સોનાનું મંદિર બંધાવ્યું અને શિવની આજ્ઞાથી ત્યાં પોતાની પદ્ધતિ (સંપ્રદાય) સ્થાપીને એ સ્થાન પાશુપતોને અર્પજ઼ કર્યું.<sup>21</sup>

મહાભારતમાં આવતા આ તીર્થના ઉલ્લેખોમાં સોમનાથનો ખાસ નિર્દેશ કર્યો નથી, પરંતુ પુરાણોમાં તેમજ અભિલેખોમાં ત્યાંના સોમનાથ તીર્થના અનેક ઉલ્લેખ આવે છે.

સોમનાથ : સોમનાથ એટલે સોમ-ચંદ્રના નાથ, અર્થાત્ ચંદ્રે સ્થાપેલા મહાદેવ એવી સામાન્ય માન્યતા છે. ચંદ્રના તપથી શિવ પ્રસન્ન થયા અને ચંદ્રની વિનંતીથી ચંદ્ર =સોમના ઇશ્વર 'સોમેશ્વર' કે 'સોમનાથ' એ નામથી સ્વયંભૂ જ્યોતિર્લિંગ તરીકે પ્રસિદ્ધ થયા.<sup>૨૨</sup>

સોમનું નામ જેની સાથે સદાકાલ માટે જોડાઈ ગયું છે તે સોમનાથ પ્રાચીન ભારવર્ષની એકતાનું પ્રતીક છે, તો નવીન ભારતની પ્રેરણા બનવાનું પણ એના ભાગ્યમાં આવ્યું છે. પ્રભાસને સાગરકિનારે સરદાર વલ્લભભાઈએ જળની અંજલિ લઈ આ પ્રાચીન મંદિરના નવનિર્માણનો સંકલ્પ કર્યો એની સાથે ભારતના પ્રાણતત્ત્વનું પણ ઉત્થાન નિહાળવું જોઈએ. કુમારપાલે સોમનાથની યાત્રા કરી ત્યારે એની સાથે જેવા આચાર્ય હેમચંદ્ર પણ હતા.

પ્રભાસપાટજ્ઞના ભદ્રકાળીના મંદિરમાં આવેલા કુમારપાલના સમયના વિ. સં. ૮૫૦ (ઇ.સ. ૧૧૬૯)ના શિલાલેખ (ગુ.ઐ.લે. ભાગ ૨, નં ૧૫૫, શ્લોક ૧૫, પંક્તિ ૧૯-૨૦)માં સોમનાથ વિશે એવી દંતકથા લખી છે કે સોમનાથનું મંદિર પ્રથમ સોમે સોનાનું બંધાવ્યું હતું, પછી રાવજ્ઞે રૂપાનું બંધાવ્યું, પછી કૃષ્જ્ઞે લાકડાનું બંધાવ્યું અને છેવટે ભીમદેવે (પહેલાએ) પથ્થરનું બંધાવ્યું.<sup>33</sup>

આ દંતકથા ઉપરથી એટલી ઐતિહાસિક હકીક્ત મળે છે કે આશહીલવાડના ભીમદેવ પહેલા (રાજ્યકાલ : ઇ.સ. ૧૦૨૧ થી ૧૦૬૧)એ ઘણું કરીને પોતે મહારાજકુમાર હતો ત્યારે મંદિર બંધાવેલું. એ પહેલાં સોમનાથનું લાકડાનું મંદિર ક્યારે બંધાયું ? જૂના વખતમાં આપશા દેશમાં મોટાં લાકડાંનાંમંદિરો થતાં એ પ્રસિદ્ધ છે. મગધના મૌર્યરાજાઓનો પાટલીપુત્રનો મહેલ પણ લાકડાનો હતો.<sup>૨૪</sup> એ વખતે પથ્થરની ઊભણી ઉપર લાફડાનાં મંદિરો બંધાતાં શિવ

હતાં. સોમનાથનું લાકડાનું મંદિર પહેલ-વહેલું વલભીના મૈત્રક રાજાઓ(ઈ.સ. ૫૭૦-૭૮૮)ના સમયમાં બંધાયું હોય એમ જણાય છે.<sup>રપ</sup> (નેપાળની રાજધાની કાઠમંડુ એ પશુપતિનાનાથના 'કાજમંડપ'થી પડેલું નામ છે. ('કાજમંડપ' એ પ્રા.અપ. 'ક્ક્રમંડઉ' થઈ 'કાંઠમંડુ' થયેલ છે.)<sup>રવ</sup>

સને ૧૯૫૦માં થયેલા અહીંના ઉત્ખનનમાં માલૂમ પડ્યું કે એ સમયે જીર્જ્ઞાવસ્થામાં ઊભેલા કુમારપાલના મંદિરની મંડપની સપાટીથી ચાર ફૂટ નીચે એક બીજું ભૂમિતળ આવેલું હતું તે ભીમદેવે બંધાવેલા મંદિરના મંડપનું તળ હોવાનું જજ્ઞાય છે. એનાથી બીજા સાડા ત્રજ્ઞ ફૂટ નીચે વળી ત્રીજું ભૂમિતળ નીંકળ્યું હતું તે મૈત્રક્કાલ દરમ્યાન બંધાયેલા મંદિરનું તળા અર્થાત્ મહમૂદ ગઝનવીએ તોડેલા મંદિરના મંડપનું તળા હોવું જોઈએ. એમાં પ્રવેશ માટે ફક્ત એક જ દ્વાર પૂર્વમાં હતું. (સ્થળતપાસમાં વિશાળ પથ્થરોના લાંબચોરસ મંદિરની ઊભણીના પથ્થરોમાં અગ્નિની જાળની અસર તથા કુહાડાના ઘા અને એ પજ્ઞ જીર્જ્ઞ ન થયેલા પથ્થરો પરના ખોદકામમાં જોવા મળ્યા એના પરથી કહી શકાય કે મહારાજકુમાર ભીમદેવે સત્તા પર આવ્યા પહેલાં મંદિર વિશાળ પથ્થરોનું બનાવેલું ને તાજું મંદિર ગઝનવીએ તોડેલું.)"

પ્રથમનું મૈત્રક્કાલીન મંદિર અનુશ્રુતિ અનુસાર મુખ્યત્વે લાકડાનું બાંધેલું હશે. અનુશ્રુતિ તો એનીયે પહેલાં એક મંદિર હોવાનું જણાવે છે. મૈત્રક્કાલ પહેલાં ક્ષત્રપકાલ (ઇ.સ. ૧૦૦ થી ૪૦૦) દરમ્યાન પ્રભાસ તીર્થક્ષેત્રનો મહિમા ધરાવતું હતું એવું આપણને ક્ષહરાત ક્ષત્રપ કુલના રાજા નહપાનના સમયના (ઇ.સ. ૧૧૯-૧૨૪) શિલાલેખમાંથી ચોક્કસપણે જાણવા મળે છે. ક્ષેત્રપ રાજાઓનાં નામો ઉપરથી એમાંના કેટલાક શૈવ હોવાનું જણાય છે, તેથી સંભવ છે કે પ્રભાસમાં સોમનાથનું કોઈ એક મંદિર ક્ષત્રપકાલ દરમ્યાન એ જ સ્થળે બંધાયું હોય.<sup>20</sup>

અલબેરૂની લખે છે કે મહમૂદ્રે તોડ્યું એ મંદિર સોએક વર્ષ પંહેલાં કાષ્ઠના સ્તંભો ને ઇટ-પથ્થરોથી બાંધેલું હતું. એ પૂર્વે લિંગનું પ્રક્ષાલન સમૂદ્ર કરતો એવી એની રચના હતી અને ચંદ્રગ્રહજ્ઞ સમયે લાખો યાત્રાળુઓ અહીં સમુદ્રસ્નાન કરવા આવતા.<sup>૨૮</sup>

ભીમદેવે ઇ.સ. ૧૦૨૫-૨૬ પછી થોડા જ વખતમાં આ મંદિર સમરાવ્યું અને ઘા ખાઈ જીર્જા થઈ ગયેલું મંદિર જોઈ કુમારપાલે ઇ.સ. ૧૧૬૯માં પાશુપતાચાર્ય ભાવ બૃહસ્પતિની પ્રેરણાથી સોમનાથનો જીર્ણોદ્ધાર કરાવ્યો.<sup>૨૯</sup>

ભાવ બૃહસ્પતિએ આ મંદિરની ઉત્તર અને દક્ષિણ દિશાએ એક વિષમ દુર્ગ બંધાવી મંદિરના પ્રાંગણમાંના ગૌરી-ભીમેશ્વર કપર્દિ(શિવ) સિદ્ધેશ્વર વગેરે શિવાલયો પર સોનાના કળશ ચડાવેલા.<sup>30</sup>

કુમારપાલના. અનુગામી અજયપાલની વિનંતીથી પાશુપતાચાર્ય વિશ્વેચરરાશિએ શ્રીસોમની સ્થિતિ ઉદ્ધારી હતી.<sup>31</sup>

For Private and Personal Use Only

ભીમદેવ બીજા(ઇ.સ. ૧૧૭૮-૧૨૪૩)ના રાજ્યકાલ દરમ્યાન મંદિરમાં થોડા સુધારા-વધારા થયા હોય એમ લાગે છે.<sup>૩ર</sup>

વાઘેલા વંશના રાજા સારંગદેવના સમયની વિ.સં. ૧૩૪૩ની પ્રશસ્તિ પરથી જણાય છે કે ત્રિપુરાંતકે સોમેશ્વરના મંડપની ઉત્તરે જીર્ણ ઘટિકાના સ્થાનની પાસે પાંચ શિવાલય કરાવ્યાં.<sup>33</sup>

ઈ.સ. ૧૨૯૮માં દિલ્હીના સુલતાન અલ્લાઉદ્દીન ખલજીના સરદાર ઉલ્ઘખાને ગુજરાતના છેલ્લા વાથેલા રાજા કર્ણદેવ બીજાને પરાસ્ત કરી સોમનાથ મંદિરનો ધ્વંસ કરેલો.<sup>જ</sup>

ે ઉલૂઘખાનના ગયા પછી સૌરાષ્ટ્રના ચૂડાસમા રાજા મહીપાલદેવે (ઈ.સ. ૧૩૦૮-૧૩૨૫) આ મંદિરનો પુનરધ્ધાર કર્યો હતો.<sup>૩૫</sup>

સોમેચરની સ્થાપના એના પુત્ર ખેંગાર ચોથા (ઈ.સ. ૧૩૨૫-૧૩૫૧)એ પશ કરી હતી એવું જૂનાગઢના વિ.સં ૧૪૭૩ (ઈ.સ. ૧૪૧૭)ના શિલાલેખ પરથી જણાય છે.<sup>૩૬</sup>

ગુજરાતના સૂબા ઝ્રકરખાને (મુઝક્કરશાહે) આશરે ઈ.સ. ૧૩૯૪ થી ૧૩૯૬માં સોમનાથ ઉપર પણ સોમનાથના મંદિરને નુકસાન કર્યાંનું કહેવાય છે.<sup>૩૭</sup>

બેગડાના નામે જાણીતા સુલતાન મહમૂદશાહ પહેલાએ ઈ.સ. ૧૪૭૧ના અરસામાં સોમનાથનો ધ્વંસ કરેલો.<sup>૩૮</sup> દરેક વખતે કરી પૂજા-પાઠ ચાલુ થઈ જતાં.

છેવટે ધર્માંધ ઔરંગઝેબ તરફથી કરમાન મળતાં તે સમયના ગુજરાતના શાહી સુબા મહમદ આઝમે ઈ.સ. ૧૭૦૧માં એનો આખરી ધ્વંસ કર્યો હોવાનું મનાય.<sup>૩૯</sup>

અંતે ઈંદોરની રાશી અહલ્યાબાઈ હોલ્કરે મૂળ મંદિરમાં લિંગનું સ્થાપન અશક્ય જણાતાં પૂર્વમાં સુરક્ષિત વસાહતમાં સોમનાથનું નવું મંદિર મસ્જિદમાં રૂપાંતરિત થયેલા જૂના મંદિરથી થોડા જ અંતરે બંધાવ્યું.<sup>૪૦</sup>

સને ૧૯૪૭માં ભારત આઝાદ થતાં અને જૂનાગઢનું રાજ્ય ભારતસંઘમાં ભળતાં એ પ્રાચીન મંદિરના જીર્જ્ઞોદ્ધારની યોજના ઘડાઈ અને ૧૯૫૧માં નવા વર્તમાન પ્રાસાદમાં ´ જ્યોતિર્લિંગની પુનઃ પ્રતિષ્ઠા થઈ. આજે ભવ્ય શિવાલય જોવા મળે છે.\*'

શશિભૂષણ : આ શિવાલય પ્રભાસપાટણ અને વેરાવળના રસ્તા પર સોમનાથથી પશ્ચિમ દિશામાં સમુદ્રકિનારે આવેલું છે (સોમનાથ, પૃ. ૨૦૦). આ શિવાલય પૂર્વાભિમુખ છે. મંદિરના દીવાલના ગવાક્ષોમાં દક્ષિણે બ્રહ્મા, પશ્ચિમે શિવ અને ઉત્તરે વિષ્ણુની મૂર્તિઓ કંડારેલી છે. આ મંદિરનાં ગર્ભગૃહ પ્રદક્ષિણાપથ, ગર્ભગૃહનાં દીવાલો અને અંતરાલ તેમજ મંડપના કેટલાક સ્તંભો એની ભૂતકાલીન ભવ્યતાની ઝાંખી કરાવે છે. બાકીનો ભાગ, ખાસ કરીને ઝજાથી શિખર સુધીનો, પાછળથી પુનર્નિર્મિત થયેલો હોય એમ જણાય છે. (સાંપ્રતમાં એ સ્થાન 'ભીડિયા' તરીકે જાણીતું છે.) શિવ

કુમારપાલના સમયના પ્રભાસપાટશના શિલાલેખમાં ચંડિકાના સંદર્ભમાં શશિભૂષણનો આનુષંગિક ઉલ્લેખ આવતો હોઈ એ મંદિર એ શિલાલેખ સમયે, અર્થત્ વ.સં.૮૫૦ ઈ.સ. ૧૧૬૯)માં અસ્તિતત્ત્વ ધરાવતું હોવાની પ્રતીતિ થાય છે. મંદિરના કેટલાક થરોની પ્રાચીનતા પરથી આ શિવાલય ૧૨ મો સૈકા જેટલું પ્રાચીન હોવાનું સ્પષ્ટપણે માલૂમ પડે છે.<sup>૪૨</sup>

પ્રભાસખંડના અધ્યાય પમાં "શશિભૂષણ" નામના લિંગનો ઉલ્લેખ આવે છે. દેવોએ શિવને શશી(ચંદ્ર)થી વિભૂષિત થયેલા 'શશિભૂષણ' કહ્યા અને સ્વયંભૂલિંગરૂપે સોમનાથમાં રહેવા પ્રાર્થના કરી. આ લિંગ 'ચંદ્રભૂષણ" નામે ઓળખાયું.<sup>જ્ય</sup>

રુદ્રેશ્વર-કેદારશ્વર : આ શિવાલય પ્રભાસપાટણથી ત્રિવેશી જતાં માર્ગ પર ઉત્તર દિશાએ આવેલું છે. આ શિવાલય શિલ્પ-સ્થાપત્યની દષ્ટિએ શશિભૂષણ-મંદિર કરતાં કંઈક પ્રાચીન માલૂમ પડે છે. પીઠની દષ્ટિએ એ મોઢેરાના મુખ્ય મંદિરને મળતું આવે છે. આ પરથી આ શિવાલય ૧૧મા સૈકા જેટલું પ્રાચીન હોવાનું પ્રતી થાય છે (J.STG. p. 29). પ્રભાસખંડમાં રુદ્રેશ્વરનો ઉલ્લેખ આવે છે અને આ સ્થળે લક્ષ ઋષિઓ રહેતા હોવાનું જણાવ્યું છે.<sup>34</sup> ગર્ભગૃહની કરતો પ્રદક્ષિણાપથ ધ્યાન ખેંચે છે.

સિદ્ધેશ્વર : પ્રભાસપાટણમાં ત્રિવેશીસંગમની બાજુમાં આવેલા અર્કસ્થલના અગ્નિકોશમાં સિદ્ધેશ્વર મહાદેવ આવેલા છે. આ મંદિરનો ઘાટ સામાન્ય ડેરી જેવો છે, એ દક્ષિશાભિમુખ છે. સ્તંભ જૂના છે, જેના પરથી એ પ્રચીન હોવાનું અનુમાન થઈ શકે. કુમારપાલના સમયના વ.સં. ૮૫૦ (ઈ.સ. ૧૧૬૯)ના શિલાલેખમાં સિદ્ધેશ્વરનો ઉલ્લેખ આવે છે. એનું પ્રતિનિષિત્વ આ સ્થાન ધરાવતું હોય.<sup>૪૫</sup>

પ્રભાસખંડમાં આ નામના મહાદેવનો ઉલ્લેખ છે અને આ તીર્થમાં સાઠ હજાર ઋષિઓ રહેતા હોવાનો નિર્દેશ છે.<sup>૪૧</sup>

બ્રહ્મેશ્વર-બ્રહ્મકુંડ : પ્રભાસપાટણમાં ભાટિયાની ધર્મશાળા નજીક અગ્નિખૂણે સમુદ્રકિનારે રેતીમાં આવેલા બ્રહ્મકુંડની બાજુમાં આ શિવાલય આવેલું છે. એ સામાન્ય ડેરી પ્રકારનું છે. પુરાણમાં બ્રહ્મકુંડમાહાત્મયમાં જણાવ્યું છે કે બ્રહ્મકુંડ આગળ અસંખ્ય મુનિઓ રહેતા હતા અને એની નજીકના શિવલિંગની ઉપાસના કરતા હતા.<sup>જ9</sup>

યમેશ્વર : પ્રભાસપાટશમાં ત્રિવેશી દરવાજા બહાર સામે પૂર્વમાં કંસારાની ધર્મશાળા નજીક અડીને ઉત્તરે વિષ્ણુકુંડના અગ્નિખૂશે ચોતરા ઉપર બે ખુલ્લાં લિંગ છે, એમાંનું એક 'યમેશ્વર'નું લિંગ અને બીજું લોકોમાં 'તપેશ્વર' નામે જાશીતું છે.

પ્રભાસખંડમાં એની ઉત્પત્તિ માટે યમે શાપનિવારશ અર્થે પ્રભાસક્ષેત્રમાં આવી એક લિંગની સ્થાપના કરેલી, સહસ્ર વર્ષ સુધી તપ કર્યું. યમે સ્થાપેલ આ લિંગ 'યમેશ્વર' નામે ઓળખાયાની કથા છે.<sup>૪૮</sup>

For Private and Personal Use Only

እፋ

**મંકીશ :** ત્રિવેશીસંગમ પર આ મહાદેવ આવેલા છે, લોકોમાં એ 'મંકીશ્વર' નામે જાશીતા છે, એનું મંદિર સામાન્ય કોટિનું છે અને પછીના કાલનું છે. પુરાણમાં એનો ઉલ્લેખ મળે છે.<sup>૪૯</sup>

ગં**ધર્વેશ્વર :** પ્રભાસપાટ્ણમાં દરજીવાડામાં આ મહાદેવ આવેલા છે. આ સ્થાનકે સામાન્ય ડેરી છે, એ સોમેશ્વરની ઉત્તરે આવેલું છે. પુરાણમાં સમજાવતાં કહ્યું છે કે ધનવાહક ગંધર્વે સોમેશની ઉત્તરે સ્થાપેલું લિંગ 'ગંધર્વેશ્વર'ના નામે પ્રસિધ્ધ પામ્યું.<sup>vo</sup>

કેદારેશ્વર-રુદ્રેશ્વર : આ શિવાલય પ્રભાસપાટશથી ત્રિવેશી જતાં આવેલું છે. પહેલાં 'રુદ્રેશ્વર' નામે (જીઓ આ પહેલાં) જાશીતા, પાછળથી 'કેદારેશ્વર' નામે ઓળખાવા લાગ્યા. આ માટે પૌરાશિક કથામાં મલેચ્છના સ્પર્શભયથી પીડિત થયેલા કેદાર (શિવ) પોતે આ લિંગમાં સમાઈ ગયા તેથી એ લિંગનું નામ 'કેદારેશ્વર' પડ્યું.<sup>પ</sup>

ભીમેશ્વર : ભીમઘાટ પર ભીમેશ્વરનું મોટું શિવાલય છે. અહીં મોટા ઘેરાવવાળું શિવલિંગ છે. આ શિવાલય ૧૪મી - ૧૫મી સદી જેટલું પ્રાચીન હોવાનું મનાય છે. પુરાણોમાં એની ઉત્પત્તિ આપી છે. શ્વેતકેતુ રાજાએ પ્રબાસપાટણમાં ચૌદ વર્ષ અધોર તપ કરી, શિવને પ્રસન્ન કરી આ સ્થાનમાં વાસ કરવાનું વરદાન માગ્યું, ત્યારથી લિંગ 'શ્વેતકેતુ' કહેવાયું.<sup>42</sup> બીજી અનુશ્રુતિ પ્રમાણે ર્બામ પોતાના ભાઈઓ સાથે પ્રભાસમાં આવ્યો ત્યારે એણે આ લિંગની પૂજા કરી એટલે એ 'ભીમેશ્વર' નામે જાણીતું થયું.<sup>43</sup> (અહી નજીક શ્રીમહાપ્રભજીની બેઠક છે.)

**શનૈશ્વરેશ્વર :** પ્રભાસપાટજ્ઞ બહાર પૂર્વે કંસારાની ધર્મશાળા નજીક ચોતરા પર આવેલાં બે લિંગોમાંનું 'તપેશ્વર' નામથી ઓળખાતું લિંગ 'શનૈશ્વરેશ્વર'નું લિંગ છે. છાયાપુત્ર શનિએ લિંગનું તપ કરેલું એટલે કદાચ એ 'તપેશ્વર' પજ્ઞ કહેવાયું હોય.<sup>પજ</sup>

કામેશ્વર : આ મહાદેવ ત્રિવેશીસંગમ પરની શારદાપીઠમાં આવેલા છે. સામાન્ટ ડેરી પ્રકારના મંદિરમાં શ્યામ પાષાશનું લિગં છે. મંદિર આસપાસ સંન્યાસી સાધુઓની સમાધિઓની છ ડેરીઓ છે. કામદેવે સ્થાપેલા મહાદેવ 'કામેશ્વર' નામે જાણીતા થયા એવી ઉત્પત્તિ પુરાશમાં સમજાવી છે.<sup>પપ</sup>

ગૌરીશ્વર : કંસારા ધર્મશાળા નજીક ઉત્તરમાં ગૌરીકુંડની બાજુમાં સામાન્ય ઓરડા જેવું આ મંદિર છે. પુરાશો પ્રમાણે શ્યામ વર્શના પાર્વતીએ પ્રભાસક્ષેત્રમાં આવી, લિંગની સ્થાપના કરી, એક પગે ઊભા રહી તપશ્ચર્યા કરી. તપના બળે એઓ ધીમે ધીમે ગૌર વર્શનાં થયાં. શિવે ત્યાં પ્રત્યક્ષ થઈ "ગૌરી" નામે સંબોધ્યાં ત્યારથી પાર્વતી-ગૌરીએ સ્થાપેલું અને તપ કરેલું આ લિંગ 'ગૌરીશ્વર' કહેવાયું."

**વરુકોશ્વર :** ગૌરીકુંડની બાજુમાં ઉત્તરમાં વેજ્ઞીશ્વર મહાદેવ છે. સમય જતાં ત્યાં 'વરુક્રોશ્વર'નું 'વેજ્ઞીશ્વર' એવું રૂપાંતર થઈ ગયું લાગે છે. પુરાજ્ઞકથા મુજબ સ્થાપી તપશ્ચર્યા શિવ

કરી. શિવે પ્રસન્ન થઈ સાગર ભરી આપ્યો અને આ લિંગમાં વાસ કર્યો ત્યારે એ 'વ**રુ**ક્રોશ્વર' નામથી ઓળખાયું.<sup>પ9</sup>

ભૂતેશ્વર : પ્રભાસપાટણમાં સામાન્ય ડેરીમાં આ મહાદેવનું લિંગ પધરાવેલું છે. પુરાણ મુજબ પંચ મહાભૂત જેના આદિમાં છે અને વીસ તત્ત્વ જેને અંદ્વે છે તેવા ભૂતજાળના અધિપતિ હોવાથી એનું નામ 'ભૂતેશ્વર' પડ્યું.<sup>પં</sup>

અઘોરેશ્વર : અહલ્યાબાઈએ બ઼ંધાવેલા સોમનાથના શિવાલયના વંડામાં આ નામના મહાદેવ આવેલ છે. પુરાણોમાં ફક્ત એનું પૂજન વગેરેનું માહાત્મ્ય જજ્ઞાવ્યું છે.<sup>૫૯</sup>

શંખેશેવર-શંકોદકુંડ : શંખોદકુંડની બાજુમાં વાવ પાસે નાની ડેરીમાંના લિંગને 'શંખેશ્વર' મહાદેવ તરીકે ઓળખવામાં આવે છે. શંખોદકુંડની ખ્યાતિ બાદ એની બાજુમાં કોઈએ લિંગ પધરાવી, ડેરીી ચશી એના નામ શંખેશ્વર પાડ્યું હોય એમ લાગે છે.<sup>૧૦</sup>

ભૂતનાથેશ્વર : પ્રભાસપાટણમાં આ મહાદેવનું મંદિર સામાન્ય ડેરી જેવું છે. પૌરાણિક કથા મુજબ પૂર્વે ત્રેતાયુગમાં આ લિંગનું નામ 'વીરભદ્રેશ્વર' હતું. દ્વાપરયુગમાં આ લિંગના પ્રભાતથી કરોડો ભૂતો-પ્રાણીઓને સિદ્ધિ મળી એટલે કળિયુગમાં એ 'ભૂતેશ્વર' નામે જાણીતું થયું.<sup>૧૧</sup>

જમદગ્નીશ્વર : પ્રભાસપાટણમાં હાલના મ્યુઝિયમના નૈઋત્યખૂર્ણ આ મહાદેવ છે. એનું લિંગ ભવ્ય અને મોટું છે. પુરાણ મુજબ જમદગ્નિ મુનિના કહેવાથી પરશુરામે પોતાની માતાનો વધ કર્યો, પછી પ્રભાસમાં શિવલિગં સ્થાપી તપ કર્યું. આ લિંગ 'જમદગ્નીશ્વર' નામે ઓળખાયું.<sup>૬૨</sup>

મંકીશ્વર : મહાદેવનું આ બીજું મંદિર સામાન્ય અને અર્વાચીન છે. પુરાજ્ઞોમાં નોંધ્યા મુજબ મંક્શક નામના ઋષિએ સ્થાપેલું લિંગ 'મંકીશ્વર' નામે પ્રસિદ્ધ થયું.<sup>હરૂ</sup>

આવનેશ્વર : સૂત્રાપાડા પાસે દક્ષિણ દિશાએ આ મહાદેવનું અર્વાચીન ડેરી પ્રકારનું મંદિર છે. બાજુમાં આવનકુંડ છે. પુરાણ પ્રમાણે હિરણ્યા નદીના પૂર્વ ભાગમાં આવન ઋષિએ જે લિંગની પ્રતિષ્ઠા કરી અઘોર તપશ્ચર્યા કરી તે 'આવનેશ્વર' નામે ઓળખાયું.જ

પંચમુખ મહાદેવનું મંદિર : પ્રભાસપાટશમાં પ્રાયઃ ૧૦-૧૧ મી શતાબ્દીમાં કેટલાંક મંદિરોનું નિર્માજી થયું હતું તે પૈકીનાં પંચમુખ મહાદેવનું મંદિર તેમ રાવશેશ્વર તથા નાલેશ્વર અને માલેશ્વરના મંદિરો ગામતળની જમીન કરતાં ઊંડાજ્ઞવાળા ભાગમાં બંધાયેલાં છે.

આ મંદિરો સાદાં છે અને મૂળ શિખરો નષ્ટ થયાં છે. અશ્રમાલેશ્વરના મંદિર ઉપર નાની ડેરી બાંધવામાં આવી છે. પંચમુખ મંદિરના ગર્ભગૃહની દ્વારશાખના ઉપરના ભાગમાં

સૂર્ય બ્રહ્મા વિષ્ણુ શિવ અને ચંદ્રની પ્રતિમાઓ મૂકવામાં આળી છે, જે નોંધપાત્ર છે. જે ગંગાનાથ મહાદેવ : પ્રભાસપાટણથી પૂર્વમાં ૭ કિ.મી. દૂર આજોડા ગામ પાસે

મૂલપાયી નામનું પૌરાશિક તીર્તસ્થાન છે ત્યાં સરસ્વતીના પટ પર ગંગનાથ મહાદેવનું પ્રાચીન શિવાલય છે."

બથેશ્વર અને સિદ્ધનાથ મહાદેવ : પ્રભાસપાટણથી પૂર્વમાં ૨૦ કિ.મી. દૂર "પ્રાચી સરસ્વતી" નામક પૌરાષ્ટ્રિક તીર્થ છે ત્યાં બથેશ્વર મહાદેવ અને સિદ્ધનાથ મહાદેવનાં મંદિરો છે. ગાયકવાડ સરકારના દીવાન શ્રી વિક્રલરાવ દેવાજીએ બંધાવેલા 'વિક્રલેશ્વર' તથા 'અર્જુનેશ્વર'નાં શિવાલયો પણ છે. કાર્ત્તિક ચૈત્ર અને ભાદ્રપદ માસમાં અહીં મેળો ભરાય છે.<sup>eo</sup>

સોમનાથ અને કુબેરેશ્વર : પ્રાચીન પૂર્વમાં કોડીનાર ગામના ન્યંકુમતી (શિંગવડો) નદીના પૂર્વ કાંઠે સોમનાથનું મંદિર છે. (આ મંદિરમાં દશાવતારનો શિલાપદ્ટ જૂનો અને આકર્ષક છે.) ગામથી થોડે દૂર કુબેરેશ્વર મહાદેવનું શિવાલય છે. કોડીનારનું પ્રાચીન નામ 'કુબેરનગર' હતું.<sup>૧૮</sup>

**ગુપ્તપ્રયાગનાં શિવાલયો :** ઊનાથી નૈર્શ્વત્યમાં ત્રણેક કિ.મી. દૂર 'ગુપ્તપ્રયાગ' નામનું પ્રસિદ્ધ તીર્થ સ્થાન છે તેને 'સંગાલેશ્વર' પણ કહેવામાં આવે છે. ત્યાં સાત કુંડ છે તથા સિદ્ધેશ્વર સંગાલેશ્વર અને અન્ય દેવોનાં મંદિરો આવેલાં છે. શ્રાવણ વદિ અમાસના દિવસે અહીં મેળો ભરાય છે.<sup>૧૯</sup> (અહીં શ્રીવલ્લભાચાર્ય મહાપ્રભુજીની બેઠક પણ છે.)

ભૂતનાથ મહાદેવ : દેલવાડામાં ભૂતનાથ મહાદેવ ઉપરાંત 'બટુક ભૈરવ'નું મંદિર પજ્ઞ છે. દેલવાડાથી થોડે દૂર 'સુખનાથ' મહાદેવ સ્વયંભૂ હોવાનું કેહવાય છે. એના પ્રાચીન મંદિરનો નાશ થયા પછી એ મંદિરનો જીર્જ્ઞોદ્ધાર થયેલ છે.∞

ઉન્નત સ્થાનનાં શિવાલયો : ઊનાનું પ્રાચીન નામ 'ઉન્નત સ્થાન' છે. પ્રભાસખંડમાં અહીં આવેલ મછુંદ્રી (ઋષિતોયા) નદીનું માહાત્મ્ય છે. ત્યાં 'મહાકાય' 'સ્થલકેશ્વર' 'ક્ષેમેશ્વર (સોમેશ્વરા)' 'મોદેશ્વર' વગેરે મહાદેવનાં મંદિરો હોવાનું જણાવ્યું છે.<sup>૭૫</sup>

**''અજાહર''નાં મંદિરો :** દેવલાડાથી પૂર્વમાં અજાહર (અજાર) ૩ કિ.મી. દૂર જૈન તીર્થ છે ત્યાં ત્રણ શિવાલયો છે : 'સિદ્ધેશ્વર' 'વીરભદ્રેશ્વર' કે 'વીરનાથ' અને 'મૂલચંડેશ્વર'. આ ત્રણેનો સભામંડપ એક જ છે.<sup>૧૨</sup>

**વીરભાકેશ્વર મહાદેવ :** દેલવાડાથી પશ્ચિમે ૪ કિ.મી. દૂર દેસર ગામમાં આ મંદિર આવેલું છે. આ મંદિરનો જીર્જ્ઞોદ્ધાર થયેલ છે.<sup>93</sup>

ભૂતેશ્વર મહાદેવ : દેલવાડાથી પશ્ચિમે પ કિ.મી. દૂર વાસોજ ગામમાં આ મહાદેવનું સ્થાન આવેલું છે. આ મંદિરનો જીર્જ્ઞોદ્ધાર થયેલો છે. 'ભૂતનાથ'નું માહાત્મ્ય ઘશું છે અને ત્વાં મેળો ભરાય છે.<sup>જ</sup>

**દોણિયા મહાદેવ :** તુલસીશ્યામથી અગ્નિખૂણે ૬ કિ.મી. દૂર દોણ ગામ પાસે આ

સ્થાન આવેલું છે. આ સ્થળે એક ઊંચી ભેખડમાંથી અવિચ્છિન્ન જલધારા ગો-મુખમાંથી શિવલિંગ ઉપર પડે છે અને એ પાણીની ધારા કુંડમાં થઈને નદીમાં જાય છે. આ શિવલિંગ દ્રોણાચાર્યે સ્થાપેલું હોવાનું માનવામાં આવે છે.<sup>૭૫</sup>

આદિનાથનું શિવાલય : કોડીનારથી લગભગ ૯ કિ.મી. દૂર આદપોકાર ગામ પાસે આ શિવમંદિર તથા આઘ પુષ્કર તીર્થ છે. આ શિવાલયનો જીર્શોદ્ધાર કરવામાં આવ્યો છે.\*

આમ ઉપર્યુક્ત સમગ્ર વિગતોને ધ્યાનમાં લેતાં પ્રભાસ તીર્થક્ષેત્ર 'શૈવતીર્થ ક્ષેત્ર' તરીકે મહત્ત્વનું સ્થાન ધરાવે છે.

★ પથિક, જાન્યુઆરી, ૧૯૯૩

#### પાદટીપ

૧. જે. પી. અમીન, 'ગુજરાતનાં મુખ્ય શૈવતીર્થ (ગુ. મુ. શૈ. તી.)', પ. ૧ ૩-૪. એજન, પૃ. ૨-૩ ર. એજન, પૃ. પ ૬. એજન. ૫. ૭ પ. એજન, પુ. ૬ ૭-૮. સ્કંદપુરાશ-પ્રભાસખંડ (સ્કં. પ્ર.) (ભાષાંતર), અ. ૯૦ ૯. દુ. કે. શાસ્ત્રી, 'ગુજરાતનાં તીર્થસ્થાનો' (ગુ. તી.), પૃ. ૫૬ ૧૦. રત્નમણિરાવ જોટ, 'સોમનાથ', પૃ. ૨૦ ૧૧. ગુ. મુ. શે. તી., પ્. ૧૦ ૧૨. ગુ.તી., પૃ. પ૩-૫૪ ૧૩. કે. કા. શાસ્તી, 'પ્રાચીન ભૌગોલિક ઉલ્લેખો,' ગુ.રા.સાં.ઇ., ગ્રંથ ૧, ૫. ૩૨૮ ૧૪. ગુ.મુ.શે.તી. પુ. ૧૩ ૧૫. ગુ.રા.સાં.ઇ. ગ્રંથ ૨, પૃ. ૨૯૩-૯૪; ન. દે. મહેતા, 'હિંદ તત્ત્વજ્ઞાનનો ઇતિહાસ', પુ. ૨૮૦ ૧૬. ગુ.ઐ.લે., ભા. ૨, નં. ૧૫૫ ૧૭. એજન, નં. ૨૦૪ ૧૮. એજન, નં. ૧૫૫, શ્લોક ૧૫ ૧૯. હિસ્ટરી ઑફ ઇન્ડિયન લૉજિક, પૃ. ૫૦ ૨૦. ભાવનગર ઇન્સ્ક્રિપ્શન્સ, પૃ. ૨૦૯-૧૦; વી. એસ. પાઠક, 'શૈવ કલ્ટ ઇન નોર્ધર્ન ઇન્ડિયા.' પુ. ૨૫ ૨૧. ગુ. ઐ. લે., ભા. ૨, નં. ૧૫૫, પૃ. ૬૧ - ૨૨. સોમનાથ, પૃ. ૫૫-૫૬ ૨૪. ગુ. તી., પ્. પ૭ ૨૩. ગુ. તી., પૃ. ૫૭; સોમનાથ, પૃ. ૧૨૯ ૨૫. ગુ. મુ. સૈ. તી., પૃ. ૧૯ RE. K. M. Munshi, 'Somnath-The Shrine Eternal', pp. 73-87 ર૭. સોમનાથ. ૫. ૭૦ ૨૮. પ્રભાશંકર સોમપુરા, 'સોમનાથ વિશ્વવિજ્ઞાન', નવે. ૧૯૬૨, પૃ. ૧૧ ૨૯. 'ગુજરાતના ઐતિહાસિક લેખો' (ગુ. ઐ. લે.), ભાગ ૨, નં. ૧૫૫, શ્લોક ૯-૧૧ ૩૦. એજન, શ્લોક ૨૪-૨૫ ૩૧. એજન, લેખ નં. ૧૬૩

- ૩૨. એજન, લેખ નં. ૧૬૩; નં. ૨૦૪, શ્લોક ૩૩-૩૪
- ૩૩. એજન, ભા. ૩, નં. ૨૨૨
- ૩૪. કવિ પદ્મનાભક્રત 'કાન્હડદેપ્રબંધ'; તઝિયતુલ અમલસારનું 'તારીખે વિસારૂ'- ઇલિયટ. ભા. ૩, પૃ. ૪૨-૪૩; ઝિયાઉદ્દીન બરની, 'તારીખે ફિરોઝશાહી' - ઇલિયટ. ભા. ૩, પૃ. ૧૬૩; જિનપ્રભસૂરિ, 'તીર્થકલ્પ' જિનવિજયજી, જૈન સાહિત્ય સંશોધક. ગ્રંથ ૩
- ૩૫. Inscriptions of Kathiawad (I. K.), p. 116, No. 77, (શ્લોક-૧૧, પંક્તિ ૧૧-૧૨)
- ૩૬. Ibid., p. 603, લે. નં. ૬૮
- 39. Bombay Gazetteer (B. G.), Vol xxii, p. 233; 'History of Gujarat', pp. 55 f.
- ૩૮. સોમનાથ, પૃ. ૧૬૫ 3e. B. G. p. 268; STG, p. 145 fn. ૪૦. B. G., p. 292; STG, p. 146; સોમનાથ, પૃ. ૧૬૯
- ૪૧. સોમનાથ, પૃ. ૧૭૦
- vz. STG, APP-A, p. 522 f. . ૪૩. સ્કં. પુ., અ. ૫, શ્લોક ૧૧૭; અ. ૧૮/૧-૧૮ ૪૪. એજન, અ. ૧૯
  - ૪૫. ગુ.ઐ.લે, ભા. ૨, નં. ૧૫૫ ૪૬. સ્કં. પુ., અ. ૫/૧૩-૨૩
  - ૪૭. ગુ. મુ. શે. તી., પૃ. ૩૪ . ૪૮. સ્કં. પુ, એ. ૧૨/૭ ૫૦. એજન, અ. ૨૬/૧-૨ ૪૯. એજન, અ. ૧૬/૨૦ ૫૨. એજન, અ. ૩૩, પૃ. ૧૪૧ ૫૧. એજન, અ. ૩૨, પૃ. ૧૬૭ પ૪. સ્કં. પ્ર., અ. ૪૨, પૃ. ૧૪૫ પ૩. ગુ. મુ. શે. તી., પૃ. ૩૬ પદ. એજન, એ. પર, પૃ. ૧૫૯ પપ. એજન, પ્રક. ૯૬ ૫૮. એજન, અ. ૭, ૫ૃ. ૧૯૧
  - પ૭. એજન, અ. પ૩, પૃ. ૧૬૧
  - પ૯. એજન, અ. ૧૭, પૃ. ૧૯૫-૯૬ ૬૦. ગુ. મુ. શે. તી., પૃ. ૩૯
  - ંદર. એજન, પૃ. ૬૭, પૃ. ૨૪૭ દ૧. સ્કં. પ્ર., અ. દપ, પ્. ર૪૧
    - ૬૪. એજન, પ્રક. ૨૮૦
  - **૬૫. થી ૬૭. ગુ. મુ. શૈ. તી. પૃ. ૪૧ ૬૮. એ**જન, પૃ. ૪૨
  - ૬૯. રેવાશંકર મેઘજી શાસી, 'ગુપ્તપ્રયાગાદિ તીર્થમાહાત્મ્ય', પૃ. ૨૪-૪૪ ૭૧. એજન, પૃ. ૨૯૯૪૯૫ ૭૦. એજન, પૂ. ૩૩૮-૩૯
  - ૭૨. ગુ. મુ. શૈ. તી., પૃ. ૪૩
  - ૭૩. <sub>'</sub>રેવાશંકર મે. શાસી, ઉપર્યુક્ત, પૃ. ૩૬૯-૭૦
  - ૭૪. એજન, પૃ. ૩૭૪-૭૫

૬૩. એજન, પ્રક. ૧૮૪

૭૫. હરિશંકર પ્ર. શાસ્ત્રી, 'સૌરાષ્ટ્રનાં શિવોલયો', "પથિક", મે-જૂન, ૧૯૭૦, પૃ. ૫૯ ૭૬. ગુ. મુ. શે. તી., પૃ. ૪૩-૪૪

## ગુજરાતમાંથી પ્રાપ્ત શિવનાં ગજાન્તક-સ્વરૂપની પ્રતિમાઓ

ભારતમાં શૈવધર્મ અને શિવપૂજાનો પ્રચાર અને મહ્ત્વ અન્ય ધર્મો કરતાં વિશેષ

જોવા મળે છે. હિંદુ ધર્મના સંપ્રદાયોમાં શૈવધર્મ અગ્રસ્થાને છે. આ ધર્મના અધિષ્ઠાતા દેવ શિવ છે. વિષ્ણુ જેમ સર્જક શક્તિ ધરાવે છે, તેમ શિવ સંહારક શક્તિ ધરાવે છે. સામાન્યતઃ શિવના પૂજન-અર્ચનમાં લિંગ જ મુખ્ય પૂજાય છે. છતાં તેમની વિવિધ પ્રકારની પ્રતિમાઓ બનેલી જોવા મળે છે.

પુરાશો અને વિવિધ ગ્રંથોમાં શિવના કાર્યાનુસાર મુખ્ય ચાર સ્વરૂપો છે. (૧) સામાન્ય (૨) અનુગ્રહ (૩) નૃત્ય (૪) સંહાર. શાસ્ત્રકારોએ તેમના કાર્ય અને પ્રસંગોને અનુસરી, તેમના મૂર્તિવિધાન પુરાશો અને શિલ્પશાસના ગ્રંથોમાં વર્જાવ્યાં છે.

શિવને સંહારક દેવ ગણી, દેવો અને ભક્તો ઉપર અનુગ્રહ કરવા, અસુરોનો સંહાર કરતા બતાવ્યા છે. આવા સ્વરૂપોને સંહાર મૂર્તિઓ તરીકે ઓળખવામાં આવે છે. આવા સંહારક સ્વરૂપોમાં કામાંતક, કાલારિ, ત્રિપુરાન્તક, ગજાસુર-ગજાન્તક-સંહારક વગેરે મુખ્ય છે. આ દરેક નામ પાછળ શિવે જે તે અસુરોનો કેવી રીતે સંહાર કર્યો તેની આખ્યાયિકાઓ રહેલી છે.

શિવે ગજાસુર નામના દાનવનો સંહાર કર્યાની વિગતો કૂર્મપુરાજ્ઞ અને વરાહપુરાજ્ઞમાં આપેલી છે. આ સ્વરૂપની મૂર્તિના રૂપવિધાન અભિલષિતાર્થ ચિંતામજ્ઞિ (૩-૭-૭૬૭), અંશુમદ્દભેદાગમ (પટલ ૭૦), શ્રી તત્ત્વનિધિ અને શિલ્પરત્ન (પટલ-૨૨૦)માં આપેલા છે. તેમાં જજ્ઞાવ્યા મુજબ શિવને આઠ અથવા દસ હાથ હોય છે. આઠ હાથમાં અનુક્રમે શૂલ, ખડુગ, ઢાલ, હાથી દાંત, કપાલ, ઘંટા અને ગજ્યર્મ ધારજ્ઞ કરે છે.

ગુજરાતમાંથી ગજાસુર સંહારની કેટલીક પ્રતિમાઓ, ધોળકા, સેજકપુર, વડિયાવીર, કંબોઈ, સૂણોક, બાવકા, ભડેશ્વર મંદિર-કચ્છ વગેરે સ્થળોએથી મળી આવે છે. આ બધી પ્રતિમાઓ ૧૧મી સદી જેટલી પ્રાચીન છે.

વડિયાવીર (સા.કાં.)ના મંદિરના ગવાક્ષમાં ગજાસુરસંહારની અખંડ મૂર્તિ આવેલી છે. જેમાં શિવ પ્રત્યાલીઢાસનમાં ડાબો પગ ઘૂંટજાથી વાળી અનુચરે ધારણ કરેલ ખેટક પર ટેકવીને ઊભેલાં છે. શિવના મસ્તકે જટામુકુટ, કાનમાં સર્પકુંડલ, કંઠમાં હાંસડી, પ્રલંબહાર, બાજુબંધ, ચારસેરી કટિબંધ, મુક્તાદામ, વનમાલા, હસ્ત વલય અને પાદવલય ધારણ કરેલ છે. શિવને આઠ હાથ છે. ઉપલા બે હાથ વડે ગજ્યર્મ ધારણ કરેલ છે. જેમાં હાથીનું મસ્તક ડાબી બાજુ જોઈ શકાય છે. જમણા હાથમાં નીચેથી જોતાં ત્રિશૂલ જેના મધ્ય શૂલમાં અસુરની

આકૃતિ વિધાયેલી દશામાં નજરે પડે છે. તેના પછી ખટ્વાંગ અને મત્સ્ય કપાલ છે. ડાબી બાજુ મસ્તકે મુંડન અને લાંબા કાપેલા કાનવાળો અનુચર ઊભેલ છે. તેની બાજુમાં એક અનુચર વીરાસનમાં બેઠેલ છે. તેના એક હાથમાં ખડ્ગ અને બીજા હાથમાં ખેટક છે, જેના પર શિવે ડાબો પગ ટેકવેલ છે.

બીજી એક પ્રતિમા-'કેમ્બોઈ (જિ. મહેસાણા) ગામના પ્રાચીન મંદિરની પીઠના ભાગમાં આવેલી છે. આ પ્રતિમાનાં વસ્તાભૂષણો અને ઊભા રહેવાની પદ્ધતિ વડિયાવીરની પ્રતિમા સાથે સામ્ય ધરાવે છે. આ પ્રતિમાને પણ અષ્ટભૂજ છે. જે પૈકી ઉપલા બે હાથમાં ગજચર્મ, જમણી બાજુનો એક હાથ ખંડિત છે. તે પછી ત્રિશૂલ અને ખડ્ગ છે. જ્યારે ડાબી બાજુ ત્રિશૂલ, ખટ્વાંગ અને પાત્ર છે. શિવના નેત્રો વિસ્ફારિત છે. અહીં સપ્રમાણતા અને કલા શૈલીની દષ્ટિએ સુંદરતા વિશેષ જણાય છે.

ત્રીજી પ્રતિમા સેજકપુરના નવલખા મંદિરના મંડોવરના દક્ષિણ ગવાક્ષમાં આવેલી છે. આ પ્રતિમાનો ડાબી બાજુનો ઘણો ખરો ભાગ ખંડિત થયેલો છે. શિવના મસ્તકે જટામુકુટ અને પાછળના ભાગમાં વાળની લટો છૂટી રાખેલ છે. વિસ્ફારિત નેત્રો, કંઠહાર, પ્રલંબહાર, પહોળી કટિમેખલા, ઉરુદામ વગેરે ધારણ કરેલ છે. અષ્ટભુજ પૈકી ઉપલા બે હાથની ગજ્ચર્મ ધારણ કરેલ છે. જમણા હાથોમાં અનુક્રમે ત્રિશૂલ, ખડ્ગ અને ડમરું છે. જ્યારે ડાબા હાથોમાં ત્રિશૂલ (અસુર સહિત), ખટ્વાંગ, કપાલ અને ચોથો હાથ ખંડિત છે. પગ પાસે નર આકૃતિ સૂતેલી છે. જેના પર શિવે ડાબો પગ રાખેલ છે.

સમગ્ર આલેખનમાં સપ્રમાણતા, ઘડતર શૈલી અને શૌર્યપૂર્ણ દેહ તેમજ અલંકારોની પ્રચુરતા નોંધપાત્ર છે.

દાહોદ પાસેના બાવકા ગામના પ્રાચીન શિવમંદિરના મંડોવરના પશ્ચિમ ગવાક્ષમાં ગજાન્તક શિવની સુંદર પ્રતિમા નજરે પડે છે.

આ પ્રતિમામાં શિવે ડાબો પગ ઘૂંટણથી વાળી અનુચરે ધારણ કરેલ ઢાલ ઉપર ટેકવેલ છે. શિવના મસ્તકે જટામુકુટ, કાનમાં સૂર્યવૃત્ત કુંડલ, કંઠમાં ગ્રીવા, ઉપગ્રીવા, પ્રલંબહાર, બાજુબંધ, હસ્તવલય તેમજ પહોળી પટ્ટીની કટિમેખલા, ઉરુદામ, વનમાલા અને પાદવલય ધારણ કરેલ નિહાળી શકાય છે. શિવને અષ્ટભુજ છે. ઉપલા બે હાથ વડે ગજચર્મ મસ્તકના ઉપરના ભાગ સુધી ઊંચકેલ છે. જેમાં હાથીનું મુખ જમણી બાજુ છે. જમણા હાથોમાં ખડ્ગ, વરદાક્ષ અને ત્રિશૂલ છે. ડાબા હાથોમાં ત્રિશૂલના શૂલથી વીંધાયેલ અસુરનું શરીર, ડમટું અને કમંડલુ જોઈ શકાય છે.

આ પ્રતિમાનો શૌર્યપૂર્શ દેહ, સપમાણ ઘડતર શૈલી તથા આયુધ ભેદને લઈને અન્ય પ્રતિમાઓથી જુદી તરી આવે છે.

ઉપરોક્ત પ્રતિમાઓ ઉપરાંત ધોળકા, રાજકોટ ભડેશ્વરમંદિર-કચ્છ વગેરે સ્થળોએથી

For Private and Personal Use Only

ગજાન્તક શિવની પ્રતિમાઓ મળી છે. ધોળકામાંથી પ્રાપ્ત મૂર્તિને ત્રણ મુખ બતાવેલ છે, જે અન્યત્ર જોવા મળતા નથી. ઉપરાંત મુંડમાળા છે. આઠ હાથ પૈકી ઉપલા બે હાથની ગજ્ચર્મ, જમણા બે હાથ કંડિત, ચોથા હાથમાં ત્રિશૂલ છે. ડાબાં હાથમાં ત્રિશૂલ, ખંડિત અને કપાલ છે.' બાકીનું આલેખન કમ્બોઈમાંથી પ્રાપ્ત પ્રતિમા સાથે સામ્ય ધરાવે છે.

સોખડા(તા. વિજાપુર) ગામના સોલંકીકાલીન શિવમંદિરના મંડોવરની ઝંઘા ઉપરના ઉત્તર દિશાના ગવાક્ષમાં ગજાસુર સંહારની સુંદર મૂર્તિ આવેલી છે.<sup>3</sup>

રાજકોટમાંથી મળેલ ગજાસુર સંહારની પ્રતિમા રેતિયા પથ્થરમાં કંડારેલ છે. અહીં ચતુર્ભુજ શિવે ઉપલા બે હાથ વડે હાથીના પગ પકડીને મસ્તકની ઉપર સુધી ઊંચકેલ છે. અત્યાર સુધીની પ્રતિમાઓમાં ગજ્યર્મને ધારણ કરેલ છે. પરંતુ અહીં ગજને ઊંચકેલ છે જે તેની વિશેષતા છે.

આમ ઉપર્યુક્ત પ્રાપ્ત પ્રતિમાઓનું નિરીક્ષજ્ઞ કરતાં આયુધ ભેદ સિવાય એક બીજા સાથે સામ્ય ધરાવતી જણાય છે. ધોળકા અને રાજકોટની પ્રતિમાઓ તેનીા કેટલીક વિશેષતાને લઈને જુદી તરી આવે છે.

★ સામીપ્ય, ઑક્ટોબર, '૯૪-માર્ચ, ૧૯૯૫

#### પાદટીપ

૧. શ્રી ગણેશ હરિકૃત, 'મરાઠી મૂર્તિવિધાન', પૃ. ૧૧૧

 R. N. Mehta, 'Sculpture at Dholka', "Bulletin of the Chunilal Gandhi Vidhyabhavan", 1960 p. 76, Fig. 1

૩. જી. પ્ર. અમીન, 'ગુજરાતનું શૈવમૂર્તિવિધાન', પૃ. ૫૫.

૪. જ્યેન્દ્ર વોરા, 'સૌરાષ્ટ્રના બે વિરલ શિલ્પો', ''સામીપ્ય'', પૃ. ૪ અંક ૧-૪, ૧૯૮૭,
 પૃ. ૪૯-૫૦.

# ૪. દેવી–માતૃદેવી–શક્તિ–માતૃકાઓ માતૃપૂજાનો ઉદ્ભવ અને તેના પુરાતત્ત્વીય પ્રમાણો

ભારત ધર્મ પરાયશ દેશ હોવાથી એમાં અનેક ધર્મ-સંપ્રદાયો તેમજ અનેકવિધ દેવી-દેવતાઓની ઉપાસના થતી જોવા મળે છે. પ્રાચીનકાળમાં પ્રકૃતિના દરેક તત્ત્વમાં જોવા મળતી વિશિષ્ટ શક્તિત્તે કોઈ દેવતા સ્વરૂપે ગણવામાં આવતી. આમાં માતૃ-દેવતાની કલ્પના જગતમાં વધુ પ્રાચીન હોવાનું જણાય છે. ભારતમાં પણ શક્તિને માતૃસિધ્ધાંત સાથે સાંકળવામાં આવે છે. તેથી સ્વાભાવિક રીતે જ તે દેવીનો સંપ્રદાય ''માતૃદેવી''ના સંપ્રદાય સાથે એક્ય ધરાવે છે. આદિમાનવ સમાજોમાં ખાસ કરીને નૂતન પાષાણયુગી સમાજોમાં સ્વીઓનું સ્વાભાવિક રીતે પ્રાધાન્ય હતું. ગોર્ડન ચાઈલ્ડ કહે છે તેમ, નૂતન પાષાણયુગમાં અનાજ-ઉત્પાદન, વાસણ બનાવવાં, પશુપાલન, દૂધ દોહવું વગેરે કાર્યો સ્વીઓએ શરૂ કર્યા હતાં. આથી સ્વાભાવિક રીતે સ્વીત્વના સૌથી અગત્યના પાસારૂપ માતાને પૃથ્વી(પ્રકૃત્તિ)સાથે એકરૂપ ગણવામાં આવી. આમ બંનેનો ફલદ્વપતાની જનેતા તરીકે સ્વીકાર કરવામાં આવ્યો. બીજી બાજુ દેવો દ્વારા સર્જન, પાલન અને સંહારની સ્વાભાવિક પરિકલ્યના પણ ઊભી થઈ અને એ કલ્પનાને પણ શક્તિના સિધ્ધાંતમાં લાગુ કરીને દેવો પોતાની શક્તિ દ્વારા સૃષ્ટિ, પાલન અને સંહાર કરે છે તેમ મનાયું. વસ્તુતઃ શક્તિ જે દેવતાને પ્રવૃત્ત કરે છે તેમજ તેમને સમર્થ બનાવે છે તેવી દઢ માન્યતા પ્રવર્તી.'

પુરાવાઓ પરથી એમ સ્પષ્ટ જણાય છે કે અન્ય દેવતાઓની તુલનામાં શક્તિની ઉપાસના વધુ પ્રાચીન હોય, નૂતનપાષાણયુગથી માણસ શક્તિને માતૃદેવી તરીકે પૂજતો હોવાનાં પ્રમાણો સીરિયા, એશિયા માઈનોર, પેલેસ્ટાઈન, સાયપ્રસ અને ઇજિપ્તમાંથી મળી આવ્યા છે. ભારતમાં એનાં સીધાં પ્રમાણ મળ્યાં નથી, પણ અહીં આ પૂજા નૂતનપાષાણયુગમાં પણ પ્રચલિત હોવાનું એ પછીના હડપ્પીય સભ્યતામાંથી મળતા સંખ્યાબંધ પુરાવાઓથી અનુમાની શકાય છે. માતૃદેવી કે દેવીમાતાની પૂજાનો ઉદ્ભવ ખરેખર ક્યે સ્થળે થયો હશે તે બાબત નિશ્ચિત થઈ શકી નથી, પરંતુ સરજૉન માર્શલે એમ સૂચવ્યું છે કે મળતા પુરાવાને આધારે સિંધુ અને નાઈલ નદીના પ્રદેશ વચ્ચે જોવા મળતો એનો વ્યાપક પ્રચાર એ બાબતમાં સચક ગણાય.<sup>3</sup>

હડાપીય સભ્યતા (ઇ.સ.પૂ.૩૫૦૦-ઇ.સ.પૂ.૧૫૦૦)ના અવશેષોમાંથી માતૃપૂજાને લગતા અવશેષો વિપુલ પ્રમાણમાં ઉમ્રલબ્ધ થયા છે. આ સભ્યતા તેમ જ એની પહેલાંની બલુચિસ્તાનની ઝૂકર, ઝાંગાર વગેરે પ્રાક્હડપ્પીય સભ્યતાઓમાંથી મળેલ માટીની પકવેલી સી મૂર્તિઓની આકૃતિઓનો પૂજા ઉપાસનામાં પ્રયોગ થતો હોવાનું જણાયું છે. તે પરથી ભારતમાં માતૃપૂજા લગભગ છેલ્લાં પાંચ-છ હજાર વર્ષોથી પ્રચલિત હોવાનું કહી શકાય.

For Private and Personal Use Only

#### દેવી-માતૃદેવી-શક્તિ-માતૃકાઓ

#### પુરાતત્ત્વીય પ્રમાણો :

ભારતમાં માતૃદેવીની મૂર્તિઓ ઇ.સ.પૂર્વે ૪થી અને ૩જી શહસ્રાબ્દીની મળે છે. અલબત્ત, ઘાટ-ઘૂટમાં શરૂઆતની મૂર્તિઓ અજ્ઞઘડ લાગે છે. પજ્ઞ ધીમે ધીમે તેમા સુડોળતા અને ચારુતા ઉમેરાતા જજ્ઞાય છે. આ બધી જ માટીની પક્વમૂર્તિઓની નોંધપાત્ર વિશેષતાઓ એ છે કે પૂર્જા નગ્નાવસ્થા ધરાવે છે. એમાં જનનેન્દ્રિય અને સંમુનત સ્તનોનું વિશેષ પ્રદર્શન કરેલું હોય છે. પગ નીચે પૂર્જા વિકસિત કમળનું આલેખન કરેલું હોય છે. હાથની સ્થિતિમાં સાધારજ્ઞ રીતે બે હાથ ઉપર ઊઠાવેલા કે અંદર વાળીને સ્તનોને ગ્રહજ્ઞ કરતા બતાવાય છે. કેટલીક માતૃદેવીઓની કેડમાં બાળક તેડેલું હોય છે.<sup>3</sup>

ઐતિહાસિક કાલમાં મથુરામાંથી મળેલી પ્રાચીન માતમૂર્તિઓ ઉપર્યુક્ત તામ્રપાષાણયગની પ્રતિમાઓ સાથે સામ્ય ધરાવે છે. જુનામાં જુની પ્રતિમાઓ, શૈશુનાગ-નંદકાલની એટલે કે ઇ.સ.પૂ. પાંચમી-ચોથી સદીની મળે છે. જે "શ્રી ચક્ર" સ્વરૂપની છે. આવા શ્રીચક્ર ભુખરા કે સફેદ રંગના બનાવેલા વૃત્તાકાર કે ચપટા ઘાટની તકતીઓ પર નજરે પડે છે. તેમાં વચ્ચે પહોળ કાણું હોય છે એ કાણાં અને કિનારીની વચ્ચે માતદેવીની આકૃતિ હોય છે જેને ફરતી ચોતરફ ફલવેલ, વક્ષની ડાળીઓ કે પ્રાણીઓના રેખાંકનો કરેલા હોય છે: માટીની આ પ્રકારની તકતીઓ મથુરા, રાજઘાટ, સંકિસા, બસાઢ, તક્ષશિલા, પટના, લોરીયા નંદનગઢ વગેરે સ્થળોએથી મળી છે. આમાં મથરામાંથી પ્રાપ્ત થયેલી તકતીઓ ચૈકીની કેટલીક કલકત્તાના રાષ્ટ્રીય સંગ્રહાલયમાં સરક્ષિત છે. એ પૈકીની એકમાં સમપાદમાં ઊભેલ દ્વિભુજ માતદેવીની બંને બાજુએ તાલવૃક્ષ, પ્રાણી, વ્યાલ, પક્ષી વગેરેના અંકન છે. તો બીજી એક તકતીના મધ્યમાં અંકિત કરેલા અષ્ટદલ કમળના પ્રાંતભાગમાં આઠ સી આકૃતિઓ કરી છે, જે અષ્ટમાત્રકાઓનું સૂચન કરતી જણાય છે. તેમના હાથ વિવિધ મુદ્રાઓમાં છે ત્રીજી તકતીની મધ્યમાં કાણાની ચોપાસના વર્તળમાં પ્રફલ્લિત પદ્મકોષ છે. એમાં કિનારીના વર્તળમાં ચાર પશુઓ સિંહ, હરણ, વૃષભ, સાબર ચાર દિશામાં અંકિત કરેલાં છે. પશુઓની વચ્ચે વચ્ચે સી આકૃતિ છે, જેમાંની એક સીના હાથમાં ધનુષ-બાણ, બીજીના હાથમાં કટાર (એનો એક હાથ કટયવલંબિત સ્થિતિમાં છે), તથા ત્રીજીનાં હાથમાં ત્રિશલ અને વ્રજ જોવા મળે છે.

વારાષ્ટ્રસી નજીકના રાજ્યાટમાંથી પ્રાપ્ત તકતીઓ પૈકીની કેટલીક ભારત કલાભવનમાં સુરક્ષિત છે. એમાંની એકના આંતર્વર્તુલમાં ત્રષ્ઠા માતૃમૂર્તિઓ, અને દરેક વચ્ચે એક એક લિંગ ક્રોતરેલ છે. માતૃમૂર્તિઓની બંને બાજુએ સર્પનું આલેખન છે. બીજી એક તકતીમાં માતૃતદેવીના શરીરનું મસ્તક તથા ઉર્ધ્વભાગ અંક્તિ કરેલ છે. એમાં તાલવૃક્ષ (તાલકેતુ)નું રેખાંકન પણ છે. અહીંની એક તકતીમાં ચાર માતૃદેવીઓ અને ચાર તાલવૃક્ષોનું એકાંતરે રેખાંકન છે. તાલવૃક્ષ સ્ત્રીની ગર્ભ ધારણ કરતી શક્તિનું પ્રતીક ગણાય છે. આ તકતીના બાહ્ય મંડલાકારમાં મગરનાં રેખાંકન છે. મગર પુરુષની વીર્યશક્તિનું પ્રતીક ગણાય છે.

રાજઘાટમાંથી પ્રાપ્ત અને લખનૌ સંગ્રહાલયમાં સુરક્ષિત કેટલીક તક્તીઓ છે. જેમાંની એક તક્તી ઘણી અગત્યની છે. એનાં આંતર્વર્તુલમાં એકાંતરે શ્રીવત્સનાં પાંચ ચિહ્ન અને મુચકુંદ પુષ્પના પાંચ અંકન છે. શ્રી વસ્તના ચિદ્ધ શ્રી લક્ષ્મી સાથેના સંબંધનું રૂપ-વિધાનમાં ફેર છે. એક માતૃદેવીના મસ્તક પરના કેશકલાપની પાસે ચંદ્રમા અંકિત કરેલ છે. એની જમણી બાજુ એક મૃગ છે. આની સાથે નંદીપાદનું ચિહ્ન પણ છે. બીજી માતૃદેવીની જમણી બાજુ પક્ષી સાથેનું તાલવૃક્ષ છે. ત્રીજી માતૃદેવીના મસ્તક પર ઊષ્ણીષ અને બંને બાજુએ એક એક પશુ છે. એની સંમુખ સૂર્ય અને નીચે ચંદ્ર છે.

સંક્રિસામાંથી પ્રાપ્ત તકતીઓ પૈકીની એક પર ત્રણ માતૃદેવી, ત્રણ તાલવૃક્ષ અને ત્રણ નંદીપાદના અંકન નજરે પડે છે.

તક્ષશિલામાંથી પ્રાપ્ત તકતીઓ પૈકીની એક પર ત્રણ માતૃદેવી, ત્રણ બાજુએ ત્રણ નગ્ન માતૃદેવીઓ અંકિત કરેલી છે. દરેકની વચ્ચે અગ્નિશિખામાંથી પ્રજજવલિત વેદીની રચના છે. માતૃદેવીની બંને ખાજુએ એક એક સર્પ છે. બાહ્યમંડલમાં ચોકડાની ભાતની બેવડી મેખલા છે.

બસાઢમાંથી મળેલી આ પ્રકારની તકતીઓ હાલ પટના સંગ્રહાલયમાં છે. પટનાનાં મૂર્તજીગંજના વિસ્તારમાંથી પ્રાપ્ત ૨૧ તકતીઓમાં તિર્થકરેખાઓ દ્વારા સાધેલા છ ચતુષ્કોણોવાળી તકતીઓ પૈકી ત્રણમાં માતૃદેવીનું આલેખન અને ત્રણમાં તાલવૃક્ષ છે. કિનારી પરના ત્રિકોણમાં એકાંતરે સર્પ અને પક્ષીનાં આલેખન છે.

લોરિયા-નંદનગઢ અને પીપરાવાના સ્તૂપની ધાતુર્ગભ-મંજૂષામાંથી પ્રાપ્ત થયેલા નમૂનાઓમાં સુવર્જાપત્ર પર અંક્તિ માતૃદેવીનું અંશમૂર્ત આલેખન ખાસ નોંધપાત્ર છે.<sup>ષ</sup>

પ્રાચીન ભારતના કેટલાક સિક્કાઓ પર શ્રીલક્ષ્મી, ગજલક્ષ્મી આદિ કેટલાય સ્વરૂપો અંકિત થયેલાં જોવામાં આવે છે. પંચાલોમાં ભદ્રઘોષના સિક્કાઓ પર અંકિત કમલધારિક્ષી દેવી એ સમયની પરિપાટી અનુસાર ભદ્રા કે લક્ષ્મી હોવી જોઈએ.' કુશિન્દોના સિક્કા કોઈ દેવીની આકૃતિથી સુશોભિત છે, જેની પાસે મૃગ છે. ડૉ. બેનરજીએ એને પશ લક્ષ્મી હોવાનું માની છે.' પરંતુ એ શિવપત્ની પાર્વતી કે દુર્ગાનું હોવાનું કુશિન્દોના સિક્કાઓ પર મળેલ શિવની આકૃતિને આધારે જજ્ઞાય છે.' વળી શિવનો મૃગ સાથેનો સંબંધ પજ્ઞ અન્ય પ્રાચીન સિક્કાઓથી પજ્ઞ જ્ઞાત થાય છે.'

કુષાશકાલીન સિક્કાઓ પર અંક્તિ દેવીઓમાં નાનો કે નનૈયા તથા આરદોક્ષો મુખ્ય છે.<sup>10</sup> હુવિષ્ક્રના એક સિક્કા પર શિવની સાથે નાના<sup>11</sup> તથા બીજા સિક્કા પર શિવ સાથે ઉમાનું અંકન જોવા મળે છે.<sup>12</sup> કનિષ્ક્રના સિક્કાઓ પર નાનાની આકૃતિ દ્વિભુજ દેખા દે છે.<sup>13</sup> એના જમશા હાથમાં પત્ર અને ડાબા હાથમાં હરશ કે અશ્વની મુખાકૃતિથી અલંકૃત દંડ છે. તેના મસ્તક પર અર્ધચંદ્રની કલા જોવા મળે છે. હુવિષ્ક્રના મોટા ભાગના સિક્કાઓ

#### દેવી-માતૃદેવી-શક્તિ-માતૃકાઓ

પર પણ આ પ્રકારનું આલેખન છે. પરંતુ એક હાથમાં ધનુષ ધારણ કરતા અને બીજા હાથે પીઠ પર બાંધેલ ભાથામાંથી તીર કાઢતી જોઈ શકાય છે.<sup>૧૪</sup> હુવિષ્કના એક બીજા સિક્કામાં તે પશુ અંકિત દંડ સાથે સિંહ પર બેઠેલ દષ્ટિગોચર થાય છે.<sup>૧૫</sup> વાસુદેવના સિક્કાઓ પર પણ દ્વિભુજ નાના<sup>૧</sup> ઊભેલી જોવા મળે છે.

નાનાને દેવી અરટેમિસની પર્યાય કહેવામાં આવી છે. અરટેમિસ મૃગયા કે શિકારની દેવી છે. એટલા માટે હુવિષ્ક્રના સિક્કા પર આપશે નાનાને ધનુષ-બાશ ધારજ્ઞ કરતી જોઈએ છીએ. નાનાનાં મુખ્ય લક્ષણ, એના મસ્તક પર ચંદ્ર, હાથોમાં પાત્ર તથા પશુમુખની આકૃતિથી અંકિત દંડ તથા વાહન તરીકે સિંહ છે. ઉપર્યુક્ત કુષાણકાલીન સિક્કાઓ પર આ લક્ષણો જોવા મળે છે. પ્રો. રોઝેનફીલ્ડે નાના સાથે સંબંધિત સંપ્રદાય તથા તેના મૂર્તિ-વિજ્ઞાનની વિસ્તૃત ચર્ચા પોતાના ગ્રંથ "The Dynastic Art of the Kushanas" માં કરી છે. ' એવું લાગે છે કે લક્ષણ-સાદેશ્યના આધારે "નાના" ભારતીય ક્ષેત્રમાં શિવપત્ની "ઉમા"નું સામીપ્ય પામી ગઈ, અને એ સ્વરૂપમાં એનું કેટલાક કુષાણ સિક્કાઓ પર અંકન પણ થયું. સિંહવાહિની દુર્ગાનો પણ કદાચિત આ આધાર રહ્યો.

મિત્ર-રાજાઓના સિક્કાઓ પર પશ કેટલીક દેવીઓના અંકન જોઈ શકાય છે. એમાં ફાલ્ગુનીમિત્રના સિક્કા ઉલ્લેખનીય છે. અહીં કમળ ઉપર ઊભેલી તથા ઊઠાવેલા ડાબા હાથમાં ત્રણ પત્રયુક્ત વૃક્ષડાળી જેવી કોઈ વસ્તુ લઈ એક દેવી છે. એનો જમણો હાથ કટિ-વિન્યસ્ત છે.<sup>૧૮</sup>

કેટલાક લોકોએ એને પૂર્વા કે ઉત્તરા ફાલ્ગુનીના રૂપમાં ઓળખાવવા પ્રયત્ન કર્યો છે. એને મળતી બે કુષ્ણકાલીન મૂર્તિઓ મથુરામાંથી પ્રાપ્ત થઈ છે. " જે બંને દ્વિભુજ છે. એમાં ડાબો હાથ અભયમુદ્રામાં ઊઠાવેલો છે. જમણા હાથે ખભા પર ટેકવેલ પત્રોવાળી વૃક્ષની ડાળીઓ જેવી કોઈ વસ્તુ પકડી છે. આ મૂર્તિઓની ઓળખ આજ સુધી થઈ શકી નથી. સંભવ છે કે આ વૃક્ષશાખા ન હોય પણ નિધિશૃંગ (Coruucopia) નો કોઈ પ્રકાર હોય. સાધારણ રીતે એ દેવી આરદોક્ષોના હાથમાં જોવા મળે છે.<sup>30</sup>

કુષાણ-રાજા વાસુદેવના સિક્કાઓ પર આરદોક્ષોનું અંકન પ્રચુર પ્રમાણમાં મળે છે. તે કનિષ્ક અને હુવિષ્કના સિક્કાઓ પર પણ નજરે પડે છે. અહીં તે ડાબા હાથમાં નિધિશૃંગ લઈને ઊભેલી છે. વાસુદેવના સિક્કાઓ પર તે જમણા હાથમાં નિધિશૃંગ અને ડાબા હાથમાં પાશ ધારણ કરી ઊંચી પીઠિકાવાળા આસન પર બેઠેલી દષ્ટિગોચર થાય છે.<sup>ર૧</sup> ઉત્તર કુષાણકાલીન સિક્કાઓમાં પણ એનું આ જ સ્વરૂપ દેખા દે છે. આ માટે પ્રો. હર્ટલે સોખ(મથુરા)માં કરેલ ઉત્ખનનમાંથી પ્રાપ્ત એક ઉત્તરકાલીન તામ્રમુદ્રાનો ઉલ્લેખ કરવો આવશ્યક છે, એના પર આસનસ્થા આરદોક્ષોના પગ નીચે પૂર્ણ વિકસિત કમળ બનાવેલું છે. આરદોક્ષોના ભારતીયકરણની તે પ્રાથમિક સીડી છે. આ જ સ્વરૂપ ત્ગુપ્ત સમ્રાટ સમુદ્રગુપ્તના પ્રારંભિક સુવર્ણના સિક્કાઓ પર પણ જોવા મળે છે. પરંતુ અહીં દેવીનું આરદોક્ષાં નામ લુપ્ત થયેલું

છે. કારણ કે હવે તે લક્ષ્મીના સ્વરૂપમાં અવતરિત થઈ છે. જેવી રીતે નાના સિંહવાહિની દુર્ગામાં પરિવર્તન પામી તેવી રીતે આરદોક્ષો લક્ષ્મીમાં પરિવર્તન પામી હોવાનું જણાય છે.<sup>૨૨</sup> ગુપ્તકાલીન સિક્કાઓ પર કમલાસના લક્ષ્મી અને સિંહવાહિની સુંદર આકૃતિઓ મળે છે, જે એ કાલની પ્રતિમાઓમાં પણ જોવા મળે છે.

શુંગકાલથી અર્થાત્ ઇ.પૂ.બીજી સદીથી લક્ષ્મી અને તેના રૂપ, વસુધારા, એકાનંશા, માતૃકાઓ, ષષ્ટ્રમુખી કે ષષ્ઠી, પાર્વતી, સિંહવાહિની મહિષમર્દિની દુર્ગા, તપસ્વિની પાર્વતી, સરસ્વતી વગેરેની પ્રતિમાઓ મળે છે. ગુપ્તકાલમાં કેટલીક તો, જેવી કે વસુધારા, ચંદ્રદેવી વગેરે લુપ્ત થઈ જાય છે. પણ સ્ક્રન્દમાતા, સપ્તમાતૃકાઓ વગેરેનો નવીન ઉદય થાય છે તથા લક્ષ્મી. સિંહવાહિની વગેરેની લોકપ્રિયતામાં વધારો થાય છે.<sup>રગ</sup>

★ પથિક, દિપોત્સવાંક, ૧૯૯૮

#### પાદટીપ

B.P. Sinha, 'Evoluation of Sakti worship in India' Sakti Cult and ۹. Tura', p.45 Ibid, p.46 ર. नी.पु जोशी, ''प्राचीन भारतीय मूर्तिविज्ञान,'' पृ.११३ з. પ્ર.ચિ.પરીખ, "ભારતીય પ્રાચીન શિલ્પકલા", પૃ.૩૮, વધુ વિગતો માટે જુઓ ४. "भारतीय कला"(वा.श.अग्रवाल) पु.१०६-११३ પ્રવીષ્ટચંદ્ર ચિ. પરીખ, ઉપર્યુક્ત, પુ.૩૮-૪૧ પ. ' J.N.Banerjee, 'Development of Hindu Iconography, p.133 ٤. Ibid p.134 c. Ibid. p.118 • ୬. Ibid. p.136 ٤. 90. Ibid.,pp.134-135 19. Rosenfield 'The Dynastic Art of the Kushanas' (DAK), p. 165 13. DAK, pl.VII, p.134, p.83 ٩२. DAK, pl. VIII, p.166 ٩૪. DAL, pl. VII, p. 141 ٩4. DAK, pl.VII, p.142 ૧૭. DAK, pp.85-90 DAK, pl.VII, p.148 ٩٤. ૧૯, મથુરા સંગ્રહાલય નં.૫૬-૪૨૦૭ 92. DAK, p.137 ર૧. Ibid., pl. XII, pp. 237-40. 20. DAK, pp.74 ૨૨. સમગ્ર ચર્ચા માટે જુઓ 'प्राचीन भारतीय मूर्तिविज्ञान' (नी.पु.जोशी), पृ.११८ २.उ. नी.प.जोशी, 'उपर्युक्त,' पृ.१२०

For Private and Personal Use Only

ગુજરાતમાં શક્તિપૂજાનો પ્રચાર

ભારતમાં શક્તિપૂજાનો પ્રચાર ઇ.સ.પૂ. ૫૦૦૦ વર્ષ પહેલાંથી થયો હોવાનું માલૂમ પડ્યું છે, પરંતુ ગુજરાતમાં શક્તિપૂજાના પ્રસારના એટલા જૂના પુરાવા પ્રાપ્ત થતા નથી. આઘ-ઐતિહાસિકકાલમાં ગુજરાતમાં લોથલ, રંગપુર, દેસલપર અને બીજાં એવાં ૭૫ જેટલાં કેન્દ્રો મળી આવ્યાં છે. આ હડપ્પીય સભ્યતાના કેન્દ્રોમાં પંજાબ અને સિન્ધમાંથી મળે છે એવાં માતૃદેવીનાં શિલ્પો મળતાં નથી તે આશ્ચર્યપ્રદ છે. ગુજરાતની જેમ રાજસ્થાનમાં કાલિબંગન જેવાં આ કાલનાં હડપ્પીય સ્થાનોમાંથી પજ્ઞ શક્તિપૂજાના કોઈ પુરાવા પ્રાપ્ત થયા નથી. એ પરથી ડૉ. એસ. આર. રાવ એવા અનુમાન પર આવ્યા છે કે માતૃદેવીનો સંપ્રદાય ગુજરાત અને રાજસ્થાનના હડપ્પીય લોકોમાં સંભવતઃ પ્રચલિત નહોતો. ધ્રૉ. હસમુખ સાંકળિયા પજ્ઞ શ્રી રાવના મંતવ્યને અનુમોદન આપતા જજ્ઞાય છે. ધ

ગુજરાતમાં શક્તિપૂજા અને શાક્ત સંપ્રદાયના પ્રસારના પ્રારંભ વિશે શ્રી દુર્ગાશંકર શાસી, શ્રી નર્મદાશંકર દેવશંકર મહેતા, શ્રી કનૈયાલાલ ભાઈશંકર દવે, શ્રી મંજુલાલ મજમૂદાર જેવા કેટલાક વિદ્વાનોએ પોતાના અભિપ્રાયો આપ્યા છે. દુર્ગાશંકર શાસ્ત્રીનો મત :

આ બાબતે ઇ.સ. ૧૯૨૮માં સર્વ પ્રથમ સુપ્રસિદ્ધ વિદ્વાન દુર્ગાશંકર શાસ્તીએ સ્પષ્ટ અભિપ્રાય આપતાં કહ્યું કે ગુજરાતમાં જૂના સમયમાં તાંત્રિક વિદ્વાનો થયા હશે પણ મોટે ભાગે તો માર્કડેય પુરાણની અંદર આવતા "દેવી માહાત્મ્ય" (સપ્તશતી-ચંડીપાઠ)ના પ્રચારની સાથે શક્તિપૂજાનો પ્રસાર અને મહિમા વધ્યો હશે. આ ગ્રંથ દેવીક્તીનો મુખ્ય ગ્રંથ છે અને નાગરો તેમજ જાડેજા રાજપૂતો મારફતે ગુજરાતમાં દેવીભક્તિનો પ્રચાર થયો હોવાનું જણાય છે. તેમને મતે ભીલોની માતા-ભક્તિ કદાચ ઘણી જૂની હશે અને આર્યોની દેવીભક્તિના મૂળમાં અહીંના આદી વતનીઓની માતા-ભક્તિ કદાચ હોય તો નવાઈ નહિં. આમ કહીને તેઓ ઉમેરે છે કે ગુજરાતમાં શક્ત દર્શનનો બૌદ્ધ મતે સાથે કે શિવભક્તિ સાથે જૂના કાળથી પ્રસાર થયો હોય એ સંભવિત છે. પણ ગુજરાતમાં ઇ.સ. ૧૦૦૦ પહેલાં શાક્ત સંપ્રદાયના થયેલા પ્રસાર વિશે કોઈ નિશાની મળતી નથી.<sup>3</sup>

ન. દે. મહેતાનો મત

શ્રી નર્મદાશંકર દેવશંકર મહેતાના ઇ.સ. ૧૯૩૨માં પ્રગટ થયેલા "શાક્ત સંપ્રદાય" નામના સુપ્રસિદ્ધ ગ્રંથમાં એ સંપ્રદાયના ગુજરાતમાં થયેલા પ્રસાર વિશે લેખક જણાવે છે કે "ગુજરાત અને પશ્ચિમ હિંદુસ્તાનમાં શાક્ત સંપ્રદાયનું અસ્તિત્ત્વ ઘણું પુરાતન કાળનું જણાય છે. બુદ્ધ પૂર્વેનો ગુજરાતનો ઇતિહાસ આપણને જેવો જોઈએ તેવો ઉપલબ્ધ નથી. પરંતુ સૌરાષ્ટ્રમાં અને મુખ્યત્વે કરીને દ્વારકાવાળા ઓખા મંડળના ભાગમાં શ્રીકૃષ્ણે નૃલો વાસ કર્યો

ત્યારથી શૈવ અને શાક્ત સંપ્રદાય આ ભૂમિમાં દાખલ થવાનું અનુમાન જાય છે. આરાસૂરની અંબિકાનું પીઠ ઘણું પ્રાચીન હોવાનો સંભવ છે. શ્રી કૃષ્ણના વાળ ત્યાં ઉતર્યા હતાં; અને માતાના પૂજન અર્થે રુકિમણી ત્યાં ગયાં હતાં, ત્યાંથી તેમનું હરણ થયું, ઇત્યાદિ પરંપરાગત વાતોમાં કંઈ નહિ તો એટલું સત્ય સમજાય છે કે આ સ્થાન પ્રત્યેનો પૂજ્યભાવ મહાભારતના સમયમાં પણ હતો. લોકોની દંતકથાનો પ્રસંગ વીતાવી ગયા પછી જ્યારથી સૌરાષ્ટ્રમાં ક્ષત્રપોનું રાજ્ય થયું ત્યારથી શાક્ત સંપ્રદાય કંઈક ઉત્તેજિત થયો જણાય છે.<sup>૪</sup> પરંતુ આમાં લેખકે પોતાનો સ્પષ્ટ અભિપ્રાય આપ્યો નથી. જો કે એમના લખાણ પરથી તેઓ પોતે દેવી પૂજાને શ્રીકૃષ્ણના સમય જેટલી પ્રાચીન હોવાનું માનતા લાગે છે.

ક. ભા. દવેનો મત

શ્રી કનૈયાલાલ ભાઈશંકર દવે પોતાના "ગુજરાતનું મૂર્તિવિધાન" નામના ઇ.સ. ૧૯૬૩માં પ્રગટ થયેલા વિદ્વદૂપૂર્ણ ગ્રંથમાં આ અંગે લખે છે કે "ગુજરાતમાં દેવી પૂજાનો પ્રવાહ પ્રાચીનકાળથી ફેલાયો હતો. એમ પાવાગઢમાં મહાકાલી, આરાસરમાં અંબાભવાની. ચુંવાળમાં બહુચરા, કાઠિયાવાળમાં પ્રાચીન હરસિદ્ધિ, ભદ્રકાલી અને શારદાપીઠની શારદામ્બાનાં પ્રાચીન શક્તિપીઠોના આધારે જ્જ્ઞાય છે. ઇ.સ. પૂર્વેની દેવી પ્રતિમાઓનાં કોઈ શિલ્પો મળી આવ્યાં નથી. પણ ગુપ્તકાળના ક્વચિત્ નમૂનાઓ મળી આવવાનો સંભવ છે. પગુજરાતમાં શક્તિપૂજાનો પ્રસાર પૌરાશિક કાલથી ઊતરી આવ્યો હોવાનું તેમનું સ્પષ્ટ મંતવ્ય છે. આ અંગે તેઓ શ્રીમદ્ ભાગવતનો આધાર આપતાં કહે છે કે "જ્યારે શ્રીકૃષ્ણ સત્રાજિતનો મણિ લેવા જાંબવાન પાસે ગયા, અને ૧૮ દિવસ સુધી દ્વારિકામાં પાછા ફર્યા નહિ, ત્યારે એમના પિતા વસુદેવ અને બળરામે પુરોહિતોના કહેવાથી ભગવતી દુર્ગાનું આવાહન કર્યું હતું." તે પરથી જણાય છે કે સૌરાષ્ટ્રમાં તે કાળે દેવીપુજા પ્રચલિત હતી. તેઓ વધુ ઉમેરે છે કે, ભારત પ્રસિદ્ધ દેવીપીઠો પૈકી ગુજરાતમાં પુષ્કરાવતી. સરસ્વતી તટે આવેલ દેવમાતા, લારિકામાં રુકિમણી, બેટ શંખોદ્ધારમાં ધરા, ભદ્રેશ્વર પાસેનું ભદ્રાદેવી, નર્મદા તટે નાકુલ, વસ્રાપથ (દ્વારિકા પ્રદેશનું ભીમા) ઉપરાંત આરાસરનું અંબિકાપીઠ, પાવાગઢનું કાલિકા સ્થાન, પોરબંદર પાસેનું હરસિદ્ધિનું કૌલગિરિપીઠ, કચ્છમાં આશાપુરી માતાનો મઢ, ભૂજ પાસે રુદ્રાણી, ઓખા મંડળમાં અજાયા, આરંભડામાં લુણીમાતા, દ્વારિકામાં ચંદ્રભાગા અને ભદ્રકાલી, કાલાવડમાં શીતળા, હળવદમાં સુંદરી, ઉપલેટા પાસે માતમાતા, ભાવનગર પાસે ખોડિયાર, નર્મદા તીરે અનસૂયા અને ચુંવાળમાં બહુરાજી વગેરે શક્તિપીઠો અને સ્થાનકો આવેલાં છે. ગિરનાર પરના અંબિકાપીઠનો ઉલ્લેખ વાયુપરાણમાં પણ મળે છે. આથી ગુજરાતમાં પૌરાણિક કાલથી શક્તિપુજા ઊતરી આવ્યાનું માની શકાય."

#### મંજુલાલ ૨. મજમૂદારનો મત

શ્રી મંજુલાલ મજમૂદારે એમના "Cultural History of Gujarat" ના ઇ.સ. ૧૯૬૫માં પ્રકાશિત થયેલા અભ્યાસપૂર્શ ગ્રંથમાં આ વિષયની ચર્ચા કરતાં જણાવ્યું છે કે,

#### દેવી-માતૃદેવી-શક્તિ-માતૃકાઓ

ગજરાતમાં ચંડી માહાત્મ્યને લોકપ્રિય થયા પછી શક્તિપજાનો વ્યાપક પ્રસાર થયો. માર્કડેય પરાણમાં આવતા ચંડિમાહત્મ્યનો સમય એમણે ઇ.સ.ની દ્દક્રી સદીનો આંક્યો છે. આ ગ્રંથમાં દેવી ચંડીનાં પરાક્રમોનું વર્શન થયું છે. જો કે આવું વર્શન દેવી ભાગવત અને કાલિકાપરાણ જેવા શાક્ત સંપ્રદાયના પૌરાણિક પ્રંથોમાં મળતું નથી. એથી એમ લાગે છે કે. દેવી માહાત્મ્ય ગ્રંથનું સ્વરૂપ બિનપંથવાદી રહ્યું છે. આ બિનપંથવાદી સ્વરૂપમાં શક્તિનો મહિમા-માતા. રક્ષક. અને સર્વ મનુષ્યોની મનોકામના પૂરી કરનાર તરીકે દર્શાવેલ છે અને એના આ સ્વરૂપને લઈને તેની લોકપ્રિયતા રહી છે. આ દેવીના વિવિધ આધ્યાત્મિક સ્વરૂપો પ્રત્યેની ચાહનાથી ગુજરાતમાં કાલી-દુર્ગા સંપ્રદાય પ્રચલિત થયો અને એના રૌદ્ર સ્વ૩૫નો લોપ થઈને એને સ્થાને ભદ્રકાલી જેવું સમગ્ર વિશ્વની કલ્યાણકારી માતાનું સ્વરૂપ પ્રચલિત થયું. બ્રી મજમદાર વિશેષમાં ઉમેરે છે કે, ગુજરાતમાં શક્તિપૂજા અને સર્વાત્મવાદનો પ્રસાર થયો એ પર્વે લોકનૃત્ય તરીકે ગરબો પ્રચલિત થયો હતો અને ગરબાનો સંબંધ સ્પષ્ટતઃ શક્તિપજા સાથે સાંકળી શકાય છે. દેવી માહાત્મ્યને આધારે એ પણ સ્પષ્ટ થાય છે કે. શંભ નામના રાક્ષસ પર દેવી મહાકાલીએ મેળવેલો વિજય ગંધર્વોએ લલિત ઉત્સવ સ્વરૂપે ઉજવ્યો હતો અને એ સ્વરૂપ તે જ ભવાઈ છે. " ગુજરાતમાં શક્તિપૂજાનો પ્રસાર થયો હોવા છતાં તંત્રમાર્ગ પર આધારિત શાક્ત સંપ્રદાયનો વિશેષ પ્રસાર થઈ શક્યો નથી. અને એટલે જ શાક્ત પંડિતો અન્ય પ્રદેશોને મુકાબલે ગુજરાતમાં ઓછા છે. એ પંથની ગુજરાતમાંની સ્થિતિ નીચેના શ્લોકથી દર્શાઈ આવે છે :

> गौडे प्रकाशिता विद्या मैथिलै: प्रबलीकृता । क्वचित् क्वचित् महाराष्ट्रे गुजरे विलयं गता ॥<sup>10</sup>

અર્થાત્ ''શક્તિને લગતી વિદ્યા ગૌડ દેશમાં પ્રગટ થઈ મૈથિલ દેશમાં તેનો વિકાસ થયો પ્રસંગો પાત એનો મહારાષ્ટ્રમાં ફેલાવો થયો અને ગુજરાતમાં એનો સંપૂર્ણપશે વિલય થયો."

ડૉ. નવીનચંદ્ર આચાર્ય તેમના ઈ.સ. ૧૯૭૩માં પ્રગટ થયેલા ''ગુજરાતનો સોલાંકી કાલનો ઇતિહાસ" નામના ગ્રંથોમાં જણાવે છે કે, ગુજરાતમાં ઈ.સ.ના પાંચમા સૈકાથી શાક્ત સંપ્રદાય પ્રચલિત થયો હોવાનું જણાય છે, પરંતુ એનાં કારણોમાં ઊતરવાનું એમને વિદિત નહીં હોવાથી તેઓ એમાં ઊતર્યા નથી.<sup>૧૧</sup>

ગુજરાતમાં શક્તિપૂજાની પ્રાચીનતાને લગતા ઉપર્યુક્ત મતોની સમીક્ષા અહીં પ્રસ્તુત છે :

દુર્ગાશંકર શાસ્ત્રીએ ઈ.સ. ૧૦૦૦ પહેલાં શાક્ત સંપ્રદાયનો પ્રસાર ગુજરાતમાં થયો હોવાનાં ચિદ્ધોને અભાવે જે મત બાંધ્યો છે એ એમણે ૧૯૨૮ ના વર્ષમાં બાંધેલો છે. એ જમાનામાં હડપ્પીય સભ્યતાનો ગુજરાતમાં પ્રસાર થયાની જાણકારી ઉપલબ્ધ થઈ નહોતી. વળી અમરેલી. વડનગર, તેમજ શામળાજીમાંથી મળેલા પ્રાચીન અવશેષો જ્ઞાત થયા નહોતા

એને કારણે તેઓ એમના જમાનામાં ઉપલબ્ધ સાહિત્યિક તેમ જ શિલ્પાવશેષોને પ્રમાણભૂત માનીને ચાલે એ સ્વાભાવિક છે. જો કે એમણે ગુજરાતમાં શક્તિપૂજાના પ્રસાર માટે દેવી માહાત્મ્ય નામના ગ્રંથને આધારભૂત ગણ્યો જણાય છે, પરંતુ એ ગ્રંથને આધારે નાગરો અને જાડેજાઓએ દેવી ભક્તિનો પ્રસાર ગુજરાતમાં ઈ.સ. ૧૦૦૦ પછી શરૂ કર્યો હોવાનું ધાર્યું છે. અલબત્ત, આ મંતવ્ય એમણે સ્પષ્ટપણે રજૂ કર્યું નથી. કારણ, આ મંતવ્યની સાથે તેમણે એમ પણ કહ્યું છે કે ''કદાચ ભીલોની માતા-ભક્તિ એથી ય જૂની હશે અને એ માતા-ભક્તિમાંથી આર્યોની દેવીભક્તિ વ્યાપક બની હશે. પણ ગુજરાતમાં દેવી ભક્તિનાં મૂળ ભીલોની માતાભક્તિ બતાવવાની બાબતમાં એમણે કોઈ પ્રમાણ આપ્યાં નથી. ભારતના ઇતર પ્રદેશોમાં આમ બન્યું હોવાને લઈને તેઓ આવા મંતવ્ય ઉપર આવ્યા હોય એ સંભવિત છે.

શ્રી નર્મદાશંકર દેવશંકર મહેતા પૌરાષ્ટ્રિક અનુશ્રુતિઓને આધારે શક્તિ પૂજા અને શાક્ત સંપ્રદાયની શરૂઆત શ્રીકૃષ્ણના સમય જેટલી પ્રાચીન બતાવે છે અને આરાસુરનું અંબિકાપીઠ છેક મહાભારત કાલ જેટલું પ્રાચીન હોવાનું જણાવે છે, પરંતુ શ્રીકૃષ્ણના સંબંધમાં આરાસુરની અંબિકાને લગતા ઉલ્લેખ પ્રાચીન પુરાણોમાં મળતાં નથી. શ્રી દુર્ગાશંકર શાસ્ત્રીએ અંબિકાપીઠની પ્રાચીનતા અનેક ઐતિહાસિક પુરાવાઓને આધારે દર્શાવી છે. અને તે ઇ.સ.ની ૧૦મી સદી પહેલાં જતી નથી.<sup>12</sup>

શ્રી કનૈયાલાલ ભાઈશંકર દવે ગુજરાતમાં શક્તિપૂજાનો પ્રસાર પૌરાશિક કાલમાં થયો હોવાનું માને છે પણ પૌરાશિક કાલ તો ઘણો લાંબો છે. કેટલાક લોકો પુરાણોના રચના કાલને છેક ઈ.સ.ની પહેલી સદીથી ૧૭મી સદીનો મૂકે છે. અલબત્ત, વાયુપુરાણ જેવાં કેટલાંક પુરાશોમાં ગુજરાતમાં શક્તિપીઠોનો ઉલ્લેખ આવે છે, પરંતુ એના આધારે શક્તિપૂજાની પ્રાચીનતાં નક્કી થઈ શકતી નથી. એકબાજુ એમણે જણાવેલાં ભાગવતના<sup>13</sup> સ્યમન્તક-મશિવાળા પ્રસંગને પૌરાશિક અને શ્રીકૃષ્ણુના કાલનો ગણીએ તો તેની પ્રાચીનતા છેક શ્રીકષ્ણના સમય જેટલી લઈ જવી પડે. સેત્રાજિતનો સ્યમન્તક મણિવાળો પ્રસંગ શ્રીમદ્ ભાગવત ઉપરાંત હરિવંશ અને બ્રહ્મપુરાશ, વિષ્ણુપુરાશ વગેરે પ્રાચીન પુરાશોમાં આવે છે, પરંત ત્યાં કૃષ્ણ પાછા આવે તે માટે દેવી દુર્ગાની પૂજા કરી હોવાનું વર્ણવ્યું નથી. એ પરથી એમ લાગે છે કે આ દુર્ગાપૂજાની વાત ભાગવતકારે પોતે ઉમેરેલી છે અને ભાગવતનો સમય ઈ.સ.ની ૯મી સદીથી પ્રાચીન મનાતો નથી. શ્રી દવે દેવીઓની પ્રતિમાઓની બાબતમાં ગપ્તકાલ એટલે કે ઈ.સ.ની ૪ થી પમી સદી જેટલાં પ્રાચીન નમૂના મળી આવવાની સંભાવના દર્શીવે છે. પણ એ સિવાય શક્તિપૂજાનો પ્રસાર ઈ.સ. પૂર્વે પૌરાણિકકાલથી થયો હોવાનું માનતા જણાય છે. અને એ માટે એમણે પ્રાચીન પીઠોને આધારરૂપ ગણાવ્યાં છે. પરંતુ ઉપર જોયું તેમ, આ પૌરાષ્ટ્રિક ઉલ્લેખો ઈ.સ.ની ૪થી સદી પહેલાં જઈ શકતા નથી અને ગુજરાતમાં પ્રચલિત શક્તિપીઠો દુર્ગાશંકર શાસ્ત્રી ધારે છે એમ ૧૦મી સદીથી પ્રાચીન નહીં હોય.

શ્રી મંજુલાલ મજમૂદાર ગુજરાતમાં શક્તિપૂજાનો વ્યાપક પ્રસાર થવામાં માર્કડેય

#### દેવી-માતૃદેવી-શક્તિ-માતૃકાઓ

પુરાણની અંતગર્ત આવતા ચંડી-માહાત્મ્યને કારણભૂત ગણે છે. ચંડી માહાત્મ્યનો સમય એમણે ઈ.સ.ની દ્દકી સદીનો આંક્યો છે. પણ તેઓ સ્પષ્ટપણે જણાવે છે. એમને મતે લોકનૃત્ય તરીકે ગરબો અને ભવાઈ બંને શક્તિપૂજા સાથે સંકળાયેલાં હતાં અને એ દષ્ટિએ ઈ.સ.ની દ્દકી સદી પહેલાં આ પૂજાનું પગેરું લઈ જઈ શકાય છે. શ્રી મજમૂદારે આ મુદ્દામાં ચંડીમાહાત્મ્ય અને ગરબો તથા ભવાઈને આ બાબતમાં આધાર તરીકે લીધાં છે. શ્રી મજમૂદારે આ મુદ્દામાં ચંડીમાહાત્મ્ય અને ગરબો તથા ભવાઈને આ બાબતમાં આધાર તરીકે લીધાં છે. શ્રી મજમૂદારે પણ ઉપલબ્ધ પ્રાચીન શિલ્પોની તેમાં ઉપેક્ષા કરી છે, તેને લઈને તેઓ પોતે શક્તિપૂજાનો પ્રસાર નિશ્ચિતપણે નક્કી કરી શક્યા નથી.

વળી ભવાઈનો ઉદ્ભવ ૧૪મી સદીમાં અસાઈત દારા થયો હોવાનું નિશ્ચિત થયું છે. જ્યારે ગરબો ઈ.સ. છક્રી સદી પહેલાં પ્રચલિત હોવાનાં કોઈ પ્રમાણ મળતા નથી. એટ્લે તેના આધારે દેવી પૂજાની પ્રાચીનતાને બહુ દૂર લઈ જઈ શકાય નહિ.

શ્રી નવીનચંદ્ર આચાર્યે ઈ.સ.ના પાંચમાં સૈકાથી શાક્ત સંપ્રદાય પ્રચલિત થયો હોવાનું મંતવ્ય રજૂ કર્યું છે. પરંતુ એ મતના સમર્થનમાં તેમજ્ઞે કોઈ પુરાવા આપ્યા નહિ હોવાથી તેની સમીક્ષા શક્ય બનતી નથી. અલબત્ત, જો ઉપલબ્ધ શિલ્પોને લક્ષમાં લીધાં હોત તો તેઓ શક્તિપૂજાની પ્રાચીનતાને ઈ.સ.ની પમી સદીની પાર લઈ જઈ શક્યા હોત.

અહીં ઉપલબ્ધ શિલ્પાવશેષોને તેમજ ઉપર્યુક્ત અભિપ્રાયોમાં આવતા ઉલ્લેખોને ધ્યાનમાં લઈને સમગ્રપગ્ને વિચારીએ તો શક્તિપૂજાની પ્રાચીનતા સ્પષ્ટતઃ કેટલી વહેલી લઈ જઈ શકાય તેમ છે તે નિશ્ચિત કરી શકાય છે.

શિલ્પાવશેષોને આધારે નિર્ધારિત થતી શક્તિપૂજાની પ્રાચીનતા

આહવા (જિ. ડાંગ)અને અમરેલીમાંથી મળેલાં શિલ્પો શક્તિપૂજાની પ્રાચીનતા અને સંભવતઃ તેની મૂર્તિપૂજાને ઈ.સ.ની બીજી સદી જેટલી લઈ જાય છે. આહ્વામાંથી મળેલું શિલ્પ ખંડિત છે. એમાં માથું તથા ધડનો ભાગ તેમ જ જમશો હાથ અને ડાબા હાથનો થોડો ભાગ બચ્યો છે. હાથમાં ઘશી બંગડીઓ છે. છાતીનો ભાગ તૂટેલ છે. આ શિલ્પ કોઈ યક્ષી કે દેવીનું મનાયું છે, <sup>14</sup> પરંતુ તે દેવી લક્ષ્મીનું શિલ્પ હોવાનું પ્રતીત થાય છે. <sup>14</sup> આવાં જ ઈ.સ.ની ત્રીજી સદીનાં જણાતાં બે દેવી શિલ્પો અમરેલીના ખોદકામમાંથી મળી આવ્યાં છે. એ બે પૈકીની એખ મૂર્તિ પ્રાચીનસમ જણાય છે, એ સંભવતઃ કુષાણકાલની અર્થાત્ બીજી સદીની મૂર્તિ જણાય છે. ભૂખરા નરમ પથ્થરની તકતીમાંથી અલ્પમૂર્ત સ્વરૂપે દેવીનું આલેખન કર્યું છે. તકતી નીચેના અર્ધભાગેથી તૂટી ગઈ છે, અને નીચલો ખંડિત ટુકડો લુપ્ત થયો છે. દેવીએ ગળામાં એકસેરી મોતીની માળા પહેરી છે.<sup>14</sup> દેવીએ પોતાના ઉપલા જમણા હાથમાં ભાલો ધારણ કર્યો છે. એના ડાબા ઉપલા હાથનું આયુધ ઓળખી શકાતું નથી. એની મસ્તકની પાછળ તેજ વલય કે પ્રભામંડળ નજરે પડે છે. જે એની દિવ્યતા સૂચવે છે.<sup>19</sup>

વળી અમરેલીમાંથી મળેલી માટીની પકવેલી તકતીમાં બેઠેલી ચતુર્ભુજ દેવીના

દર્શન થાય છે. દેવીના ઉપલા જમણા હાથમાં વજ અને ઉપલા ડાબા હાથમાં ખડ્ગ છે. તકતીમાં દેવીની કેડની નીચેનો ભાગ તૂટી ગયો છે. એના મસ્તકની પાછળનું પ્રભામંડળ નજરે પડે છે. દેવીએ કમાનાકૃતિનો કિરીટ ધારણ કર્યો છે. તકતીને ફરતી કોર ઉપસાવી છે.<sup>૧૮</sup>

વળી અહીંથી ષષ્ઠીદેવીની ત્રીજી સદીની મૂર્તિ મળે છે.<sup>૧૯</sup> ૪થી સદીની મનાતી કેટલીક મૂર્તિઓમાં, મહિષાસુરમર્દિની અને અંકધાત્રી માતૃકાદેવીનાં શિલ્પો પણ અમરેલીમાંથી મળ્યાં છે. શામળાજીમાંથી ક્ષત્રપકાલની સંભવતઃ ૪થી સદીની ભિલડીવેશધારી પાર્વતી, માહેશ્વરી માતૃકા, ચામુંડા વગેરેની મૂર્તિઓ મળી આવી છે.<sup>૨૦</sup> વડનગરમાંથી પણ માતૃકાનું એક શિલ્પ મળ્યું છે જે ચોથી સદીનું મનાય છે.<sup>૨૧</sup>

આ સર્વ અવશેષો પરથી ગુજરાતમાં શક્તિપૂજા ઈ.સ.ની બીજી સદી જેટલી પ્રાચીન હોવાનું પુરવાર થાય છે. આ શિલ્પાવશેષોમાં દેવીઓનું સ્વરૂપ જોતાં તેમ જ ખાસ કરીને આદ્ધાની મૂર્તિને ભરહૂતની સિરિમા યક્ષી સાથે સરખાવતાં એમ સ્પષ્ટ થાય છે કે ગુજરાતમાં એનો પ્રચાર એ સ્વરૂપે દાખલ થયો હશે, અને ઈ.સ.ની ૪થી સદી સુધીમાં સૌરાષ્ટ્ર અને ઉત્તર ગુજરાત સુધી એનો વ્યાપક ફેલાવો થયો હશે. ત્યાર પછી દેવીની મૂર્તિઓ લોકકલા સ્વરૂપે તેમ જ પ્રશિષ્ટ સ્વરૂપે બનવા લાગી અને ધીમે ધીમે મૂર્તિઓની પ્રાણપ્રતિષ્ઠા થવા લાગી. મૈત્રકકાલમાં કોટમ્મહિકા, પાણ્ડુરાદેવી તેમ જ શંકરિકા દેવીનાં મંદિરોના ઉલ્લેખ આવે છે.<sup>33</sup> તેવી રીતે સૌરાષ્ટ્રમાં મદસર સ્થલીમા માતૃસ્થાન અર્થાત્ દેવીમાતાના મંદિરનો નિર્દેશ મળે છે. એ કાલ દરમ્યાન દેવીની પૂજાને લગતાં ઉપકરણોમાં ગંધ, પુષ્ય, ધૂપ અને દીપ તેમ જ તેલનો ઉલ્લેખ આવે છે. પરંતુ ગીત વાદ્ય, નૃત્ય વગેરેનો ઉલ્લેખ આવતો નથી. પાછ્ડરાદેવીને અપાયેલા દાનશાસનમાં કરવામાં આવેલ સત્રને લગતી જોગવાઈ અન્નક્ષેત્રના અર્થમાં નહિ પશ હવનના અર્થમાં હશે એમ મનાય છે.

એમ જણાય છે કે ઈ.સ.ની શરૂઆતમાં શક્તિપૂજા આર્યેતરોમાં વ્યાપકપણે પ્રસારમાં હતી અને તેમના સંપર્કથી ધીમે ધીમે આર્યોએ પણ તેને અપનાવી લીધી. દક્રી સદી સુધીમાં તો પુરાણોમાં પણ તેનો મહિમા વ્યાપકપણે સ્વીકારાઈ ગયો અને દેવીનાં મંદિરો પણ બંધાવા લાગ્યાં. ધીમે ધીમે શક્તિપૂજા ગુજરાતના સર્વ ભાગોમાં પ્રસરી ગઈ. આ બાબતની પ્રતીતિ ગુજરાતભરમાંથી મળતી સંખ્યાબંધ દેવીપ્રતિમાઓ અને માતૃકાઓની મૂર્તિઓ પરથી થાય છે. અલબત્ત, શરૂઆતમાં દેવીની પૂજા અને ઉપાસના શાક્ત સંપ્રદાયના પ્રભાવથી ભિન્ન સ્વરૂપે થતી હતી, પણ ૭મી, ૮મી સદીથી ગુજરાતમાં શાક્ત સંપ્રદાયનો પ્રચાર વધતો ગયો અને તાંત્રિક સ્વરૂપની દેવી પ્રતિમાઓ પણ બનવા લાગી. નવનિષિ લક્ષ્મીની<sup>સ્ગ</sup> પ્રતિમાઓ આ બાબતમાં સૂચક છે.

પ્રસ્તુત લેખ તૈયાર કરવા પ્રેરણા તથા માર્ગદર્શન આપવા બદલ ડૉ. પી. સી. પરીખનો ઋણી છું.

Shree Dharmachakra Prabhav Tirth, Nashik

### દેવી-માતૃદેવી-શક્તિ-માતૃકાઓ

## ★ સામીપ્ય, ઑકટોબર '૮૯-માર્ચ, ૧૯૯૦

### પાદટીપ

- 9. S. R. Rao, 'Lothal and the Indus Civilization', p. 139
- H. D. Sankalia, 'Pre-History and Proto-History of india and Pakistan', p. 376
- ૩. દુ. કે. શાસ્તી, "ગુજરાતના તીર્થસ્થાનો", પૃ. ૯૧; વળી જુઓ આજ લેખકનું પુસ્તક "ઐતિહાસિક સંશોધન", પૃ. ૬૧૯-૨૦.
- ૪. ન. દે. મહેતા, "શાક્ત સંપ્રદાય", પૃ. ૧૦૨-૧૦૩
- ૫. કનૈયાલાલ ભાઈશંકર દવે, "ગુજરાતનું મૂર્તિવિધાન", પૃ. ૧૪૩-૪૪
- ૬. એજન, પૃ. ૩૨૩
- ૭. એજન, પૃ. ૩૨૩-૨૪, વધુ વિગત માટે જુઓ, 'શ્રીમદ્ભાગવત', સ્કંદ-૧૦, અ. ૫૬.
- C. M. R. Majmudar, 'Cultural History of Gujarat', p. 223
- e. Ibid., p. 224
- 10. Ibid., p. 222
- ૧૧. ન. આ. આચાર્ય, "ગુજરાતનો સોલંકીકાલનો ઇતિહાસ", પૃ. ૪૦૦
- ૧૨. જુઓ દુર્ગાશંકર શાસ્ત્રી, "ઐતિહાસિક સંશોધન", પૃ. ૬૨૦-૨૩
- ૧૩. શ્રી કનૈયાલાલ ભાઈશંકર દવેએ આ ઉલ્લેખ શ્રીમદ્ભાગવતની વેંકટેશ પ્રે આવૃત્તિમાંથી લીધો છે આ પ્રેસની આવૃત્તિમાં એ શ્લોક આ પ્રમાશે છે :

निशम्य देवकी देवी रुक्मिण्यानकदुन्दुभि: ।

सुहृदो ज्ञातयोडशोचचन्बिलात्कृष्णमनिर्गतम् ॥३४॥

सत्राजितं शपन्तस्ते दुःखिता द्वारकौकसः ।

उपतस्थुर्महामाया दुर्गां कृष्णोपलब्धये ॥३५॥

तेषां तु देव्युपस्थानात्प्रात्यादिष्टशिषा स च ।

प्रादुर्ब्भूव सिद्धार्थ: : सदारो हर्षयन्हरि: ॥३६॥

(स्कन्द, १०, अ. ५६)

આ શ્લોકોમાં શ્રી કનૈયાલાલ ભાઈશંકર દવે જણાવે છે તે મુજબ શ્રીકૃષ્ણના પિતા વસુદેવ અને ભાઈ બળરામે પુરોહિતોના કહેવાથી ભગવતી દુર્ગાનું આદ્ધાન કર્યું હતું એવો અર્થ નીકળતો નથી. આમાં સુદ્દદનો અર્થ કદાચ ભાઈ કર્યો હોય પણ પુરોહિતોના કહેવાથી એવો અર્થ સૂચક કોઈ વાક્યખંડ આમાં પ્રયોજાયો નથી. એમણે પ્રયોજેલી વેંકટેશની આવૃત્તિ ઉપરાંત શ્રીમદ્ ભાગવતને લગતી કુંભકોણમ્, ગીતાપ્રેસ અને બીજી પ્રકાશિત અનેક આવૃત્તિઓમાં તપાસતાં વેંકટેશ પ્રેસ જેવો જ પાઠ ઉપલબ્ધ થાય છે. 66

કલાવિમર્શ

આ થી એમ લાગે છે કે ત્રણ શ્લોકોના અર્થઘટનમાં લેખકની કંઈક ગેરસમજ થઈ છે.

- ૧૪. ઉ.પ્રે.શાહ, 'ગુજરાતનાં બે પ્રાચીન શિલ્પો', "સ્વાધ્યાય", પુ.૯, અંક-૪, ૧૯૭૨, પૃ. ૪૬૭-૬૮, ચિત્ર ૧-૨; ગુ.રા.સાં.ઈ., ગ્રંથ-૨, પૃ. ૩૯૧
- ૧૫. વધુ વિગતો માટે જુઓ રામભાઈ ઠા. સાવલિયા, "ંગુજરાતની હિંદુ દેવીઓનું પ્રતિમાવિધાન" (ઈ.સ. ૧૬૦૦ સુધી)-મહાનિબંધ અપ્રગટ, પ્રકરશ-૩, પૃ. ૭૫-૭૬
- 98. 'The Cave Temples of India', "Archaeological Survey of Western India," Vol. Iv, Plt. - XIII, Fig. 1-2, p. 25
- 19. S. R. Rao, 'Exavations at Amreli', p. 94, Plt. XXX, Fig. 9 and 3
- 92. Ibid., p. 97, Plt, XXX, No. 3
- 96. Ibid., p. 98, Plt, XXX, No. 5
- 20. U. P. Shah, 'Sculptures from Samalaji and Roda', pp. 41 f.
- 29. B. Subba Rao and R. N. Mehta, 'Excavations at Vadanagar', "Journal of the M. S. Uni. of Baroda", Vol. IV, No. 1, March, 1955, p. 34, Fig. 18
- ૨૨. વિગત માટે જુઓ હરિપ્રસાદ શાસ્ત્રી, "મૈત્રકકાલીન ગુજરાત", ભાગ-૨, પૃ. ૩૭૩-૭૫.
- ૨૩. વધુ વિગત માટે જુઓ રામભાઈ ઠા. સાવલિયા, ઉપર્યુક્ત, મહાનિબંધ, અપ્રગટ, પ્રકરશ-૩, પૃ. ૫૨

# ગુજરાતી સાહિત્યમાં શક્તિપૂજા

હિંદુ સંસ્કૃતિના પાયામાં ધર્મ મૂળ સ્થાને રહેલો છે. સાહિત્યમાં પણ ધર્મની જયઘોષણા દશ્યમાન થાય છે. એમાં પણ ગુજરાતી સાહિત્યમાં સમાજની ભાવનાઓ, કલ્પનાઓ, આકાંક્ષાઓ વગેરેનું પ્રતિબિંબ વધારે સ્પષ્ટ રીતે જોઈ શકાય છે. ભક્તિની અભિન્ન અવિરત ધારા, જેવી આ દેશમાં પ્રવાહિત થયેલી નજરે પડે છે, તેવી અન્ય સ્થાન દષ્ટિગોચર થતી નથી. સ્માર્ત, શૈવ, શક્તિમાર્ગી, વૈષ્ણવ, જૈન, એકેશ્વરવાદી, બહુદેવવાદી, જ્ઞાનમાર્ગી ભક્તિમાર્ગી, તંત્રમાર્ગી બધા સંપ્રદાયવાળા, ધર્મપ્રચારક સાધુઓ, ભિક્ષુઓ અને પંડિતોએ ગુજરાતના રંગમંચ પર પોતાના વ્યક્તિત્ત્વ, જ્ઞાન વગેરે દ્વારા જૈન સમાજને પ્રભાવિત કરવાનો પ્રયાસ કર્યો છે. મુસલમાનોનું પ્રચંડ આક્રમણ મુહમ્મદ બિન કાસમના ક્રૂર કૃત્યથી સમસ્ત ગુજરાતીઓનું લોહી ઊકળી ઊઠ્યું. પરંતુ મુસલમાન ઓલિયા, પીર અને ફકીરોએ જ્યારે ધર્મના નામ પર બાંગ દેવાનું શરૂ કર્યું, ભિક્ષા માટે હાથ લંબાવ્યા-ગુજરાતની ભાવુક જનતા દ્વી ઊઠી અને એમના ઉપદેશોને પણ શાંતિથી સાંભળવા અને મનન કરવા લાગ્યા. ગુજરાતી સાહિત્યમાં આત્મગત ભાવોચ્છ્વાસનાં ઉપર્યુક્ત અનોખા દશ્ય સ્પષ્ટ રૂપમાં ઝીલાયેલાં જોવા મળે છે.

પરંતુ ગુજરાતી સાહિત્યમાં એક વિશેષતા જોવા મળે છે તે એ કે ગુજરાતવાસીઓએ પુરુષ અને પ્રકૃતિ, શિવ અને શક્તિને એક બીજાથી અભિન્ન જોયા છે. એમની દષ્ટિમાં જો શિવ અવ્યક્ત, અદશ્ય તથા સર્વગત આત્મા છે, તો શક્તિ દશ્ય, ચલ તથા નામરૂપધારી સત્તા છે. અર્થાત્ શિવ અને શક્તિ એક જ તત્ત્વનાં બે મહાસ્વરૂપ છે. જયારે પ્રકાશ અથવા લાનને પ્રધાનતા પ્રાપ્ત હોય, ઉપાસકને શૈવ સમજવો યોગ્ય છે. પરંતુ જ્યાં આત્મભાન કરાવનારી ક્રિયાને જ પ્રધાનતા મળતી હોય ત્યાં ઉપાસકને શાક્ત સમજવો જોઈએ. ગુજરાતવાસીઓની દષ્ટિમાં શિવ અને શક્તિની ઉપાસનામાં જો ભેદ હોય તો તે વસ્તુના ગુશપ્રધાન ભાવ પર નિર્ભર છે. કેમ કે શૈવ અને શાક્ત બંને બત્રીસ તત્ત્વોને માને છે. અધિકાર ભેદ, અદ્વૈતભાવ, તન્ત્રમાર્ગ અને યોગચર્યા-બંનેની એક સરખી છે. કેટલાક પ્રસંગોમાં આપશે શિવને ઉપદેષ્ટા અને શક્તિને શિષ્યારૂપમાં જોઈએ છીએ. ક્યાંક એનાથી ઉલટું શક્તિ ઉપદેશકર્ત્રી અને તંત્રશાસ આગમરૂપ તથા બીજા પ્રકારમાં તંત્રશાસ નિગમરૂપ પ્રદર્શિત થાય છે. શિવના સ્વરૂપને સમજવા માટે શક્તિની ઉપાસના અનિવાર્ય છે. આમ પજ્ઞ શક્તિની સાધના શિવની કૃપા વગર થઈ શકતી નથી. આ કારજાથી ગુજરાતી સાહિત્યમાં અપભંશકાલથી ૧૯મી શતાબ્દી સુધીનાં કાવ્યોમાં આ બંને મહાસ્વરૂપોની ઉપાસના એક સાથે પ્રાપ્ત થાય છે.

> પહિલઉં પરમેસરુ નમી આવિકલ અવિચલ ચિત્તિ, સમ રિસૂં સમરસિ ઝીલતી હંસાસસણી સરસતિ.

કલાવિમર્ગ

માનસ સરિ જાં નિર્મલઈ કરઈ કુતૂહલ હઁસ, તાં સરસતિ રંગઈ રમઈ જોગી જાણઈ ઍસ.

(प्रबोधचिन्तामणि, અપભ્રંશ-ગુજરાતી-ગ્રંથ)

श्री गुरुचरणे प्रणमु कर जोडी नामुं शीश । प्राकृत बंध इच्छा करुं पत राखो श्री जगदीश ॥ मतिमंद मुरख काइं न जाणुं धरुं मोटी हाम ।

शक्ति शिव करुणा करो तो थाय मारुं काम ॥

(जालन्धर आख्यान- १७भी सदी)

ગુજરાતી ભાષાના તુલસીદાસ, લોકપ્રિય ભટ્ટ પ્રેમાનંદના સમકાલીન પ્રતિસ્પર્ધી, શામળ ભટ્ટે પોતાના સુપ્રસિદ્ધ મહાકાવ્ય 'શ્રી શિવપુરાણ'માં આ ભાવનાને વધુ સ્પષ્ટ કરી દીધી છે. તેઓ લખે છે કે:

> શક્તિ જોરથી શિવ થયા, વૈષ્ણવીથી વિષ્ણુ હોય, બ્રહ્મા બ્રહ્માણી થકી, કળી શકે સહુ કોય, પૃથ્વીરૂપ એ પ્રેમદા, આકાશરૂપ શિ અદ્ય, એમાંથી સહુ ઉપજ્યાં, સમીયા એમાં સઘ. મમતા કરશે તે મૂરખા, અકલ હીન અજાણ, પૃથ્વીમાં પેદા થયા, સમજે સિદ્ધ સુજાણ, પ્રથમ રાધે પછી કૃષ્ણજી, પ્રથમ સીતા પછી રામ, પ્રથમ શિવ પછી શિવ સ્વયે, એખ રૂપ બે નામ.

ગુજરાતમાં અર્ધનારીશ્વરની આ પ્રકારની ઉપાસના, પૂજા અને ભક્તિ અતિ પ્રાચીન કાલથી જ પ્રવર્તમાન રહી છે. બૌદ્ધ અને જૈનકાલમાં વિઘ્ન ભલે આવ્યાં હોય, પરંતુ ભગવાન શંકરાચાર્યજીના પ્રાદુર્ભાવથી આ ધાર્મિક પ્રવૃત્તિમાં નવજીવનનો સંચાર થયો. વૈદિક ધર્મ દ્વારા આર્ય-હિંદુ સમાજને સંગઠિત કરવામાં એમણે અભૂતપૂર્વ સફળતા પ્રાપ્ત કરી. એમના પરિશ્રમથી તત્કાલીન હિંદુ-સનાતન-લોક-માનસમાં અદ્ભુત અપૂર્વ પરિવર્તન થયું. જુદા જુદા પ્રદેશોની યાત્રા દ્વારા એમને એ પણ વિશ્વાસ થઈ ગયો કે જનસાધારણના માનસમાં નિર્ગુણ બ્રહ્મની ઉપાસના ઘર નહીં કરી શકે. સાથે જ સગુણ બ્રહ્મની ઉપાસના સાકાર-મૂર્તિની ભક્તિ દ્વારા બ્રહ્મોપાસના ઓછી કષ્ટ-સાધ્ય અને દેશ-કાલ-પાત્રને વધારે અનુરૂપ છે. આ વિચારથી એમગ્ને પશ ભક્તિ સરિતામાં સ્નાન કરી મોક્ષ-જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાની પ્રવૃત્તિને પરિસ્ફૂટિત કરવાનું જ વધારે મુનાસીબ માન્યું. પંચાયતન-દેવપૂજા, દેવભક્તિનો આરંભ થયો. ગુજરાત પર એનો ભારે પ્રભાવ પડ્યો. સૌરાષ્ટ્રમાં વસનારી સનાતન આર્ય-જાતિઓમાં નાગર-બ્રાહ્મણ બ્રહ્મક્ષત્રિય તથા નાગર વૈશ્ય પહેલેથી જ સંમાનિત-પ્રતિષ્ઠિત પદો પર બિરાજમાન રહેલા છે. કેટલાક

દસકા પૂર્વ સુધી ગુજરાત, કાઠિયાવાડની નાની-મોટી બધી રિયાસતોમાં નાગરોની જ બોલબાલા હતી. નાગરોના ઇષ્ટદેવ શ્રી હાટકેશ્વર શિવ છે. પરંતુ કુળદેવીની ઉપાસના, શક્તિની પૂજા વિના નાગરને નાગર માનવામાં જ આવતા નથી.

गोत्रावटङ्कशाखाश्च प्रवरं वेदकर्मणि ।

ें शिवं गौरी गणेशश्च नावजानन्ति नागरा: ॥

આનાથી ગુજરાતીઓમાં શિવ, વિષ્ણુ, રામ, કૃષ્ણ વગેરેમાં સમાન ભાવ કાયમ રહ્યો. 'રાધા-કૃષ્ણ'નું પવિત્ર નામ લેતાં જ ત્યાંના લોકોમાં 'અર્ધનારીશ્વર'ની ભાવના જાગૃત થતી રહી છે. ગુજરાતી સાહિત્યના પરમ સંમાનિત મહાકવિ નરસિંહ મહેતાએ શિવની ઉપાસના કરી. શ્રીકૃષ્ણની રાસ-લીલાને પોતાનાં નેત્રોથી જોઈ. આ જન્મ એમણે શ્રીકૃષ્ણની મોહિની મૂર્તિનું ગુણ-ગાન કર્યું. પરંતુ અંતરમાં વિષમતા ઉત્પન્ન કરનારી સાંપ્રદાયિકતાને ક્યારેય આવવા દીધી નથી.

"પક્ષાપક્ષી ત્યાં નહિ પરમેશ્વર, સમદષ્ટિને સર્વ સમાન."

આ જ કારણ છે કે ગુજરાતમાં અનેક સુપ્રસિદ્ધ શક્તિપીઠો હોવા છતાં શાક્ત સંપ્રદાયને લગતા ગુજરાતી સાહિત્યમાં કેવળ ભક્તિને જ પ્રધાનતા મળી છે. એમાં દેવીનાં અનેકાનેક રૂપોની સ્તુતિ કરવામાં આવી છે. ભગવતીએ જુદા જુદા અવતાર ધારણ કરી ક્રુરકર્મી દૈત્યોનો નાશ કર્યો, ભક્તોની રક્ષા કરી, તેમને આશીર્વાદ આપી અભય-વર પ્રદાન કર્યું, સંસ્કૃતિ, સમાજ અથવા રાષ્ટ્રની રક્ષા કરવામાં ભાવુક જનતાને સહાય પ્રદાન કરી-આ બધા વિષયોના ઉલ્લેખ આપણને ગુજરાતી સાહિત્યમાં ઘણા જ ગ્રંથોમાં મળી શકે. પરંતુ ભગવતીની જુદી જુદી મૂર્તિઓમાં કેવા પ્રકારની ભાવના વણાયેલી છે, કયા ઉદ્દેશથી અમુક મંત્રોનું નિર્માણ થયું; માત્ર યંત્ર તથા દેવતાઓમાં ઐક્ય સ્થાપવા કરેલી પ્રણાલી વગેરે પર સૈદ્ધાન્તિક ગ્રંથ બંગાળી-ભાષાને છોડી ગુજરાતી, હિન્દી વગેરે ભાષાઓમાં આજે નથી; પરંતુ તંત્રશાસમાં નિષ્ણાત ગુજરાતી અને એમના દ્વારા લખાયેલ સંસ્કૃત પ્રંથોની સંખ્યા ઓછી નથી. જેમ કાશી નિવાસી સુપ્રસિદ્ધ મંત્રશાસ્ત્રી વામનભદ્ર પાઠકે શક્તિની ઉપાસના કરી પેશ્વા-દરબારમાં સમ્માન પ્રાપ્ત કર્યું અને સુરતની પ્રસિદ્ધ જમીનદારી 'મોટા વરાછા' જાગીર <sub>3</sub>પે ભેટમાં મેળવી, એવી જ રીતે છાણી ગામ, વડોદરા-નિવાસી પંડિત શિરોમણિ મંત્રશાસી પાઠક જટાશંકરજી અને એમના વિદ્વાન વંશ જ આચાર્ય ગૌરીશંકર પાઠક, શ્રી લક્ષ્મીશંકર પાઠક તથા પૂજ્યપાદ મહારાજ બટુકનાથજીએ શક્તિની ઉપાસના અને મંત્રશાસના પરમ પાંડિત્યને કારણે ઉત્તર ભારતમાં ગુરૂવરનું ગૌરવશાળી પદ પ્રાપ્ત કર્યું છે. સૂપ્રસિદ્ધ મહાભારત વેત્તા કથાવાચક સ્વ. રમાનાથજી વ્યાસ શ્રી ગૌરીશંકરજીના શિષ્યોમાંના એક હતા. એમની આજ્ઞાનસાર સમાનાથજીએ પીતામ્બરાદેવીની કાશીમાં સ્થાપના પણ કરી છે.

ગુજરાતી ભાષાનું પરમ સૌભાગ્ય છે કે તેના ઉપાસકોનું ધ્યાન આ તરફ આકર્ષિત

થયું છે. ગુજરાતી ભાષાના સુપ્રસિદ્ધ વિદ્વાન નર્મદાશંકર દેવશંકર મહેતા એ 'શાક્ત સંપ્રદાય'નું ઐતિહાસિક દુષ્ટિથી પાંડિત્યપૂર્શ વિવેચન કર્યું છે. વેદ, ઉપનિષદ, સૂત્ર તથા પૌરાણિક સાહિત્યની સાથે સાથે બૌદ્ધ તથા જૈન ધર્મમાં અન્તર્હિત શક્તિ-તત્ત્વ પર પ્રકાશ પાડ્યો છે. ગજરાતની શક્તિપીઠોમાં આરાસર શ્રીકુલની અંબિકા દેવી, પાવાગઢની કાલીકાપીઠ, આબુની અર્બદા દેવી તથા ચુંવાળની બહુચરાદેવી પ્રસિદ્ધ છે. એ ઉપરાંત નારાયણ સરોવર નજીક આશાપુરી દેવી (માતાનો મઢ), ભૂજ નજીક રુદ્રાણી દેવી, બેટમાં અભયાદેવી, હળવદ નજીક સુંદરી ભવાની પીઠ, કાઠિયાવાડમાં પ્રભાસક્ષેત્ર-પિંડતારક્ષેત્ર પણ શક્તિ ઉપાસકોનાં મુખ્ય સ્થાન છે. કાલિકા દેવીની પૂજા ગુજરાતમાં સર્વત્ર થાય છે. પરંતુ ત્યાં વામા અથવા ભૈરવી-કાલિકાની ભાવના નથી, ત્યાં તો દક્ષિણા શિવા-કાલિકાનો જ ભાવ સ્પષ્ટ છે. આથી લોકો એને ભદ્રકાલીના નામથી પૂજે છે. બહુચરાજીમાં શ્રીકુલની બાલાત્રિપુરાની ભાવના છે. આથી નર્મદાશંકર દે. મહેતાએ કાદિ તથા હાદિ મતાનુસાર પૂજિત શ્રીયંત્રના વિષયમાં શ્રીકુલની બાલાત્રિપુરાની ભાવના છે. આથી નર્મદાશંકર દે. મહેતાએ કાદિ તથા હાદિ મતાનુસાર પૂજિત શ્રીયંત્રના વિષયમાં પણ થોડું લખીને શક્તિ-મતને વધારે સ્પષ્ટ કરવાનો પ્રયત્ન કર્યો છે. ગુજરાતમાં બાલા ત્રિપુરસુંદરીના ઉપાસક અનેક છે. કાશીના સુપ્રસિદ્ધ રાજા મુંશી માધવલાલે મંત્રશાસ્ત્રી લજ્જારામ સંતોખરામ ત્રવાડી પાસેથી બાલા ત્રીપુરસુંદરીનું રહસ્ય જાણ્યું હતું.

ગુજરાતી સાહિત્યમાં ભક્તિની અવિરત ધારાના ત્રણ મુખ્ય આધાર છે (૧) શ્રીકૃષ્ણ જેમાં પૂર્શ અથવા પરવિષ્ણુની ભાવના અનુસ્યૂત છે. (૨) શિવ જેને પરબ્રહ્મ અથવા પર-શિવ-સ્વરૂપે વર્ણવેલ છે. (૩) શક્તિ અથવા દેવી. જેને ભક્તોએ પરાશક્તિના રૂપમાં નિહાળ્યા છે. જે લોકો ગુજરાતના સામાજિક જીવન અને અવસ્થાથી પૂરા પરિચિત નથી, એમની આ ધારણા ભ્રમ છે કે ગુજરાતના સનાતન આર્ય-હિંદ્દઓમાં વૈષ્ણવજનને જ પ્રધાનતા પ્રાપ્ત છે. અન્ય ભારતીય પ્રાંતોથી ત્યાંનાં સ્રી-સંપ્રદાયને વધારે સ્વતંત્રતા મળેલ છે. ગુજરાતી ભાષાના સૂરદાસ, નરસિંહ મહેતાએ ભગવાનની રાસ-લીલાનો અપૂર્વ આનંદ ભલે ચૌદમી શતાબ્દીમાં લીધો હોય, પરંતુ રાસલીલાની પ્રતિચ્છાયાપ્રતિકૃતિ ગુજરાતી સમાજમાં "ગરબા"ના રૂપમાં જળવાઈ રહી છે. જેમાં શક્તિનું આહ્વાન કરી "ચૌમુખી દીપશાખા" (માંડવી)ની પૂજા કરી, દેવીની સ્તૃતિ કરતાં પરિક્રમા કરવામાં આવે છે. એક પછી બીજી સી ભગવતીના ગુણગાન કરે છે. દરેક પદ કે ચરણને અન્ય મહિલાઓ દોહરાવે છે. આ પ્રકારે રાતભર ગરબા ગાવામાં આવે છે. કેટલીક મહિલાઓ નવા ગરબા તત્કાલ બનાવતી જાય છે અને ગાતી જાય છે. ઘરમાં દીક્ષા શૈવ, વલ્લભ અથવા રામાનુજસંપ્રદાયની કેમ ન હોય, ગરબા ગાવાના સમયે એમનામાં પરા-શક્તિની ભાવના ઓતપ્રોત રહે છે. પોતાની રચનામાં ભલે એ દુર્ગા, અંબા. કાલી, ભવાની, રાધા, સીતા, ગૌરીના નામ લે, પરંતુ એ એમને પરાશક્તિ રૂપે નિહાળે છે. "भवभयविभव पराभवकारिणी" क्र माने छे.

કવિ ભાલણ (ઈ.સ. ૧૪૩૯-૧૫૩૯) આદિ કવિ નરસિંહ મહેતાના સમકાલીન છે. એમનો પ્રસિદ્ધ ગ્રંથ ચંડિ-આખ્યાન એમની શક્તિ-ભક્તિનું ઘોતક છે. આ આખ્યાનને સરસ અને મધુર ભાષામાં જૂનાગઢના દીવાન રણછોડજીએ કાવ્યબદ્ધ કર્યું છે. ભાષા પર સંસ્કૃતની અસર છે. જે પ્રકારે સપ્તશતીમાં ૧૩ અધ્યાય છે. એ પ્રકારે ચંડિપાઠમાં ૧૩ કવચ છે. રૂપવર્જ્ઞન ગોસ્વામી તુલસીદાસના સીતાના અંગવર્જ્ઞન સાથે ઘણું જ સામ્ય ધરાવે છે. શકાદય સ્તુતિ કરતાં કહે છે :

> વસ્ત ધર્યા માયે જરકસી, જાણે પ્રાત દિનેશ । કમલ કોશ માંહિ ચંચલા, શોભે યથા સુનેશ ॥ કેશ-પાશ રવિ-નંદિની, ગંગ કુસુમની માલ । લેંથો સિંદૂર સરસ્વતિ, વેશી ત્રિવેશી વિશાલ ॥ શરદિંદુ સરખું વદન છે. દંત દાડિમ બીજ । મંદ મંદ મંજુલ હશે, જાણે ઝબકે છે વીજ ॥ પીન પયોધર ઓપતાં, જાણે કંચન કુંભ । બલિહારી ભુજદંડની ભાજ્યાં દૈત્યનાં દંભ ॥

આ સંપ્રેશતી આખ્યાનને શ્રીધરે સં. ૧૪૫૪માં લગભગ તથા કવિ સોમેશ્વરે "સુરથોત્સવ" નામથી એનાથી પણ પહેલાં લખેલ છે. પ્રભાસ પાટણના નિવાસી શ્રીધરનું 'ગૌરી ચરિત્ર'સં. ૧૫૬૪માં લગભગ લખાયેલું છે. ગુજરાતી ભાષાના કવિ સમ્રાટ ભટ્ટ પ્રેમાનંદ, તુલસીદાસજીના સમકાલીન હતા. વડોદરામાં કામનાથ મહાદેવની નજીંક એક સિદ્ધ મહાત્માના દર્શન અને આશીર્વાદથી પ્રેમાનંદને અપૂર્વ સફળતા પ્રાપ્ત થઈ. અંધકારમાંથી ગુજરાતી ભાષાને પ્રકાશમાં લાવવાનું શ્રેય પ્રેમાનંદને જાય છે. એમણે 'દેવી ચરિત્ર' લખીને પોતાનો શક્તિ પ્રેમ પ્રગટ કર્યો છે.

પ્રેમાનંદના સમકાલીન કવિઓમાં પ્રસિદ્ધ શક્તિ-ઉપાસક નાથભવાન થયા. જેને જૂનાગઢની વાયેશ્વરી દેવીના આશીર્વાદ હતા. એમણે કાશીમાં સંન્યાસ લીધો. અનુભવાનન્દ સરસ્વતી નામથી પ્રસિદ્ધ થયા અને "આનન્દગુહા" સ્થાનમાં નિવાસ કરી વેદાન્ત તથા યોગનું શિક્ષણ આપતા રહ્યા હતા. એમણે શ્રીધરગીતા, સૂતસંહિતાનો પદ્યાનુવાદ કર્યો છે. એમના ગરબા અને ગરબી સુપ્રસિદ્ધ છે. એમના વંશમાં શ્રી મોતીલાલ રવિશંકર વલ્લભ ઘોડા વગેરે ગ્રંથોના ગુજરાતી અનુવાદ ધ્યા છે. ૧૭મી શતાબ્દીના મધ્યમાં વલ્લભ ઘોડા બાલાત્રિપુરસુન્દરીના પરમ ભક્ત થઈ ગયા. એમની "ગરબાવલિ" મધુર અને હૃદયગ્રાહી છે. વિષ્ણુદાસ ભીમે ગુજરાતી, કાવ્ય સાહિત્યમાં માધુર્યની સરસ ધારા વહાવી દીધી છે. જન્મથી સ્માર્ત શૈવ હોવા છતાં પણ તેઓ વિષ્ણુભક્ત, પિતૃભક્ત તથા ગુરુભક્ત હતા. પોતાના વેદાન્ત ગ્રંથ 'પ્રબોધ પ્રકાશ'માં શિવજીના અર્ધાંગિની ઉમા વિશે લખે છે કે :

જય જ્ય જ્ય જગદીશ્વરી ઉમિયા ઉજ્જવલ અંગ, આધિ શક્તિ અંતરિ રહી આલિંગી શિવલિંગ. અંતરિ મારગિ નિયમતાં, નાડી સુક્ષિમ તન્ન, બ્રહ્મરંધ્ર ગુરુમુખી કરી, જાણઈ યોગી જન્ન.

૧૮ મી શતાબ્દીમાં કૃપારામ શુક્લના પુત્ર મીઠુ મહારાજ સામરસ્યવાદી તાંત્રિક થયા. જેમણે વિન્ધ્યાચલમાં અષ્ટભુજા દેવીની આરાધના કરી શ્રી ચક્રની યામલવિદ્યા પ્રાપ્ત કરી. એમણે બત્રીસ ઉલ્લાસમાં "રાસ-રસ" ની રચના કરી છે. જેમાં અર્ધનારીશ્વરની ભાવનાને સમ્મુખ રાખી શ્રીચક્રની પદ્ધતિ અનુસાર રાસલીલાનું વર્શન છે. એમણે શક્તિ વિલાસ લહરી, શ્રીલહરી તથા શ્રીરસ લખી ગુજરાતી ભાષાનું ગૌરવ વધાર્યું છે. એમની શિષ્યા જાનીબાઈએ 'નવનાયિકાવર્શન' કાવ્યની રચના કરી છે.

૧૯મી સદીના મધ્યમાં સુપ્રસિદ્ધ કવિ બાલાશંકરજીના પિતા ઉલ્લાસરામ બાલા-ત્રિપુરસુંદરીના ઉપાસક હતા. એમણે પોતાના પુત્રનું નામ પણ બાલા રાખ્યું. બાલકવિ શાક્ત સાહિત્ય અને રહસ્યના સારા વેત્તા હતા. 'સૌંદર્યલહરી' નામના રહસ્ય-સ્તોત્ર પર સંસ્કૃતમાં લગભગ ૩૨ ટીકાઓ છે. શિવની સચ્ચિદાનંદમયી પરા-શક્તિની ઉપાસના 'કાલીકુલ'ના મંત્રો તથા 'શ્રીકુલ'ના મંત્રો દ્વારા થાય છે. શ્રીકુલની અધિષ્ઠાત્રિ શક્તિને 'શ્રી' સંજ્ઞા આપવામાં આવે છે. એમાં સાધકોએ પોતાના પિંડમાં જ ઉપાસના કરવાની હોય છે. કવિવર બાલાશંકરે શંકરાચાર્યના ગ્રંથના સમશ્લોકી અનુવાદ કરી ગુર્જર ભૂમિને અલંકૃત કરી છે. કાશી નગરમાં નાગરોની સ્વીઓ દ્વારા રચાયેલા સ્તોત્રો, ગરબા તથા ગરબીઓની સંખ્યા સહસ્રથી અધિક હશે. વિક્ટોરિયા પ્રેસ દ્વારા ત્રણ સંગ્રહ પ્રકાશિત પણ થયા છે, જે હાલ અપ્રાપ્ય છે. ત્રવાડી સૂર્યનાથ ગણેશનાથે દેવીની સ્તુતિમાં એક સંગ્રહ અમર-યંત્રાલયથી પ્રકાશિત કરાવ્યો છે. નાગરોનાં કુટુંબોમાં બાલા, ત્રિપુરા, શ્રીવિદ્યા, બગલા, તારા, લલિતા વગેરે મહાવિદ્યાઓના મંત્ર તથા પટલ પ્રવર્તમાન છે.

શક્તિની ઉપાસના દરેક જાતિ તથા સમાજમાં પ્રવર્તમાન છે. યુરોપ, અમેરિકા, જાપાન, ચીન વગેરેમાં પણ એના તત્ત્વ-પુરાવાઓ નજરે પડે છે.

★ પથિક, માર્ચ, ૧૯૯૯

# પ્રાચીન ભારતીય સાહિત્યમાં શ્રીલક્ષ્મીદેવી

પ્રાચીનકાલમાં લક્ષ્મી અથવા શ્રીદેવી એક ખૂબ લોકપ્રિય દેવી હતી. પ્રાચીન વૈદિક અને પૌરાણિક સાહિત્યમાં લક્ષ્મી વિશે અનેક વિગતો મળે છે. વિષ્ણુપરાણમાં લક્ષ્મીને ભૂગુની કન્યા બતાવી છે. અને વિષ્ણુની પત્ની તથા ધાતા અને વિધાતા નામના તેમના ભાઈ હતા. લક્ષ્મીની ઉત્પત્તિ માટે એવી આખ્યાયિકા છે કે દેવો અને દાનવો દ્વારા થયેલા સમુદ્રમંથનમાંથી નીકળેલાં ચૌદ રત્નોમાં કમળ પર બેઠેલી અને કમળ પુષ્ય હાથમાં ધારણ કરેલી લક્ષ્મી એક રત્ન સ્વરૂપે બહાર આવી. એ વખતે ગંગા વગેરે પવિત્ર નદીઓ લક્ષ્મીને સ્નાન કરાવવા માટે ઉપસ્થિત થઈ અને દિગ્ગજોએ સુવર્શ-કળશોમાં ભરેલા પવિત્ર જળથી એ શ્રીદેવીનો અભિષેક કર્યો. વિશ્વકર્માએ આવીને એના અંગ પ્રત્યંગમાં અનેક પ્રકારનાં આભૂષણો ધારણ કરાવ્યાં. ક્ષીર સાગરે તેને ખીલેલાં કમળપુષ્પોની માળા અર્પણ કરી અને આ રીતે પવિત્ર જળથી અભિષેક પામેલી, દિવ્ય આભૂષણોને ધારણ કરનારી, સુંદરી વજ્ઞાભષણથી અલંકૃત થયેલી લક્ષ્મી ભગવાન વિષ્ણુને આપવામાં આવી.'

પુરાશોમાં લક્ષ્મીનો મહિમા વર્શવતા જશાવ્યું છે કે તે વિષ્ણુનો આત્મા છે. તેને લઈને જ વિષ્ણુ સત્ત્વને ધારશ કરે છે, લક્ષ્મી વગર વિષ્ણુ નિર્જીવ છે, તેમ વિષ્ણુ વગર લક્ષ્મી પણ નિષ્પ્રાશ છે. આ જગતના સ્વષ્ટા વિષ્ણુ છે. વિષ્ણુ પર્વત છે તો લક્ષ્મી યજ્ઞ-ક્રિયા છે. તેઓ ફળ-ભોક્તા છે તો લક્ષ્મી તેને ઉત્પન્ન કરનારી ક્રિયા છે.<sup>ર</sup>

જ્યારે વિષ્ણુ અવતાર ધારણ કરે છે ત્યારે લક્ષ્મી સદાય એની સાથે વિદ્યમાન હોય છે. તે વિષ્ણુને પ્રત્યેક કાર્યમાં સહાયતા કરે છે. જ્યારે વિષ્ણુ આદિત્યરૂપે પ્રગટ્યા ત્યારે લક્ષ્મી પદ્મ (કમળ)માંથી જન્મ ધારણ કરવાને લઈને પદ્મા અથવા કમલા કહેવાઈ. વિષ્ણુએ પરશુરામનું રૂપ ધારણ કર્યું, ત્યારે લક્ષ્મીએ સાક્ષાત્ પૃથ્વીનું રૂપ ધારણ કર્યું. રામાવતાર વખતે તે સીતારૂપે અને કૃષ્ણાવતાર વખતે તે રુકિમણી સ્વરૂપે પ્રગટી. આવી રીતે અન્ય અવતારોમાં પણ તે ભગવાન વિષ્ણુથી અલગ થઈ નહિ.<sup>3</sup> અગ્નિપુરાણમાં તો તેને જગતજનની કહેવામાં આવી છે. તેમાં કહ્યું છે કે લક્ષ્મી જગતની માતા અને વિષ્ણુ જગતના પિતા છે અને આ માતા-પિતા લક્ષ્મી-નારાયણરૂપે આ જગતમાં વ્યાપ્ત છે.<sup>4</sup>

વૈદિક સાહિત્યમાં ઋગ્વેદમાં લક્ષ્મીનો ઉલ્લેખ મળતો નથી, પશ યજુર્વેદ અને અથર્વવેદમાં મળે છે. યજુર્વેદમાં શ્રી અને લક્ષ્મી બંનેને પરમ પુરુષની સપત્નીઓ ગણાવી છે. પ અથર્વવેદમાં જણાવ્યું છે કે વ્યક્તિના જન્મથી વ્યક્તિ એકસો પ્રકારની લક્ષ્મી-દેવીઓથી આવૃત્ત રહે છે. '

મહાભારતમાં શાંતિપર્વમાં ભૂમિ અને લક્ષ્મી બંનેને એક જ ગણાવી છે. તે પરથી શ્રી અને લક્ષ્મી સંયુક્ત ઉપાસનાનો એક સંપ્રદાય પ્રચલિત થયો હોવાનું જણાય છે. વળી આ

電弧

પર્વમાં દેવી પદ્માશ્રીનું વર્શન કરતાં જણાવ્યું છે કે આ દેવી તારાઓના અલંકારો ધારણ કરે છે, તે તારાકૃતિ પુષ્પમાળાઓ ધારણ કરે છે અને આ સ્વરૂપે દેવી કમલસરમાં દષ્ટિગોચર થાય છે.°

રામાયણમાં બે સ્થળે લક્ષ્મીનો નિર્દેશ થયો છે.<sup>૮</sup> એમાંના સુન્દરકાન્ડમાં દેવી પદ્માશ્રીનું ગજલક્ષ્મી તરીકે સુખ્યાત સ્વરૂપ વર્ણવ્યું છે. તે અનુસાર ચતુર્ભુજ દેવીના બે હાથમાં કમળનાળ અને કમળપુંષ્પો અને બે હાથ અભયમુદ્રામાં છે. દેવી કમલસરમાં કમળના દાંડા પર ઊભેલ છે. એણે કંઠમાં પદ્મની માળા ધારણ કરેલી છે, તેની બે બાજુએ એક એક હાથી પોતાની સૂંઢમાં કમળ ધારણ કરીને ઊભા છે.

લક્ષ્મીનું મહત્ત્વ પ્રાચીન બ્રાહ્મણ ધર્મની જેમ બૌદ્ધ અને જૈન ધર્મમાં પણ સ્વીકારાયું હતું. ભરહુત અને સાંચી તેમજ અજન્ટા અને ઇલોરાની બૌદ્ધ ગુફાઓમાં તેમજ ઉદયગિરિ ખંડગિરિની જૈન ગુફાઓમાં લક્ષ્મીનું આલેખન થયું છે. તે આ બાબતમાં દષ્ટાંતરૂપ છે. જૈન સાહિત્યમાં મહાવીર સ્વામીનાં માતા ત્રિશલાદેવીને આવેલા દિવ્ય સ્વપ્રમાં શ્રી ના અભિષેકનો પણ સમાવેશ થયો છે. જાતકોમાં આ દેવીને સિરિ, પદ્માલયને નામે ઓળખવામાં આવી છે.

પ્રશિષ્ટ સંસ્કૃત સાહિત્યમાં લક્ષ્મીની ઉપાસનાનો મહિમા તેમજ તેના સ્વરૂપ વિશે અનેક નિર્દેશો મળે છે. મહાકવિ ભાસે 'સ્વપ્રવાસવદત્તા'માં લક્ષ્મીને પદ્માવતી કહીને એના બ્રહ્મશ્રી તથા અજયશ્રી કે નરેન્દ્રશ્રી એવા ભેદ બતાવ્યા છે. કાલીદાસે 'રઘુવંશ'માં લક્ષ્મીને પદ્મહસ્તા રાજ્યલક્ષ્મી અને શ્રીને ધનસમૃદ્ધિના પ્રતીક તરીકે વર્જાવી છે. 'મુદ્રારાક્ષસ'માં વિશાખદત્તે કૌમુદી મહોત્સવ વખતે શ્રી-દેવીને પ્રસન્ન કરવા માટે થથી તૈયારીનું વર્જ્ઞન કર્યું છે. 'હર્ષચરિત'માં બાશે લક્ષ્મીનું વર્જ્ઞન કર્યું છે. એવા સ્વરૂપની મૂર્તિઓ મથુરા મ્યુઝિયમમાં નજરે પડે છે. શ્રી હર્ષના 'નેષધચરિત' મહાકાવ્યમાં અને બીજા અનેક કવિઓની 'કૃતિઓમાં લક્ષ્મીનું સ્તુતિપરક વર્જ્ઞન મળે છે. આ બધી કૃતિઓમાં આવતાં વર્જ્ઞન પરથી જજ્ઞાય છે કે લક્ષ્મીના સ્વરૂપની કલ્પના અતિ સુંદર સ્રીરૂપે કરવામાં આવી છે. તેને સમૃદ્ધિ અને રાજ્યની સ્વાશ્નિનીદેવી તરીકે ગજ્ઞાવાઈ છે. તેને વિષ્ણુ પત્ની તરીકે પજ્ઞ વર્જ્ઞવાઈ છે. તેનું ગજલક્ષ્મી સ્વરૂપ અને કમલ પર સ્થિત કમળ હસ્ત સ્વરૂપ આ બંને સ્વરૂપે તેનું વર્જ્ઞન થયું છે. પુરાજ્ઞોમાં લક્ષ્મીનો મહિમા અને એના વિશે વિવિધ ઉલ્લેખો મળે છે. 'બ્રહ્મપુરાજ્ઞમાં 'લક્ષ્મીતીર્ય'નો પ્રસંગ આવે છે, તેમાં લક્ષ્મી તથા દરિદ્રનો વાર્તાલાપ છે. તેમાં લક્ષ્મી કહે છે કે, 'મનુષ્ય પાસે કુલ, શીલ વગેરે બધું હોવા છતાં મારા વગર તે મૃત્યુ સમાન છે'. ટૂંકમાં અહીં લક્ષ્મીની કૃપાને મહત્ત્વ અપાયું છે.''

પદ્મપુરાષ્ટ્રમાં વિષ્ણુના વક્ષઃસ્થળ પરના શ્રીવત્સના ચિદ્ધને શ્રીયુક્ત કહેવામાં આવે છે. વિષ્ણુ પુરાષ્ટ્રમાં દક્ષની કન્યાઓમાં લક્ષ્મીનું નામ પણ પ્રાપ્ત થાય છે. શિવપુરાષ્ટ્રમાં જલંધરના યુદ્ધના પ્રસંગમાં વિષ્ણુ સહિત જલંધરને ત્યાં નિવાસ કરે છે. એવો ઉલ્લેખ છે. ઉપરાંત તુલસીને અહીં લક્ષ્મીનો અવતારુ ગણી છે.<sup>૧૨</sup>

For Private and Personal Use Only

i

બ્રહ્મવૈવર્ત પુરાણમાં લક્ષ્મીનાં વિવિધ સ્વરૂપો પૈકી સ્વર્ગની લક્ષ્મી, રાજાઓની રાજ્ય-લક્ષ્મી, ગૃહલક્ષ્મી તથા વૈષ્ણવોની વૈષ્ણવીનો સમાવેશ થાય છે: અહીં લક્ષ્મીને અદિતિ સ્વરૂપની પણ વર્ણવી છે. અહીં લક્ષ્મીનો મહિમા વર્ણવતાં એને ઐશ્વર્ય તથા સર્વસંપત્તિની દેવી કહે છે. અગ્નિપુરાણમાં લક્ષ્મીના એક હાથમાં પદ્મ અને બીજા હાથમાં શ્રીફળ હોવું જોઈએ. તેને ભદ્રપીઠ પર સ્થાપી શ્રીસૂક્તથી તેની ષોડશોપચારે પૂજા કરવાનું વિધાન છે.<sup>13</sup>

કાલિકાપુરાણમાં શ્રી તથા ઇન્દ્ર વિશેના સંબંધની કથા મળે છે. અત્રિ સંહિતામાં લક્ષ્મી-પૂજન નિશ્ચિત તિથિએ કરવાનું સૂચવ્યું છે. એમાં સુખની ઇચ્છાવાળાઓએ શુક્રવારે 'શ્રી'ની પૂજા પુષ્પમાળા, સુગંધિત દ્રવ્ય, તુલસી તથા કેસર વગેરેથી કરવાનું જણાવ્યું છે.'\*

એવી રીતે વામનપુરાશ, કૂર્મપુરાશ, નારદપુરાશ, વિષ્ણુધમોત્તરપુરાશ વગેરેમાં લક્ષ્મીનું પ્રસંગોપાત વર્શન મળે છે. માર્ક્શ્ડેયપુરાશમાં શ્રીલક્ષ્મી સંપ્રદાયનો પદ્મિની વિદ્યા તરીકે ઉલ્લેખ થયો છે. લક્ષ્મી એ પન્મિનીવિદ્યાની મુખ્ય દેવી હતી. તેના નિયંત્રશમાં નીચે મુજબના અષ્ટાનિષિ હતાઃ (૧) પદ્મનિષિ (૨) મહાપદ્મનિષિ (૩) મકરનિષિ (૪) કચ્છપનિષિ (૫) મુકુન્દનિષિ (૬) નન્દવિષિ (૭) નીલનિષિ (૮) શંખનિષિ. મનુષ્યને સમૃદ્ધિ મળતાં જ આ નિષિની પ્રાપ્તિ થાય છે.<sup>૧૫</sup>

આઠનિષિને લગતી આ વિભાગના ગુપ્તકાલમાં પૂર્ણપશે વિકસી હતી. પાછળથી એમાં 'ખર્વ' નામની નિષિ ઉમેરી ને નિષિની સંખ્યા નવની કરવામાં આવેલી અને સાહિત્ય તેમજ આમ જનતામાં આ નવનિષિનો ખ્યાલ સર્વત્ર પ્રચલિત છે.

આ ઉપરથી જજ્ઞાય છે કે પુરાશોમાં લક્ષ્મીનાં વિવિધ નામો, તેની ઉત્પત્તિ વિશે વિવિધ મત તેમજ તેને જુદા જુદા દેવતાઓની પત્ની તરીકે નિરૂપેલ છે. તેનાં વિવિધ સ્વરૂપોમાં સ્વર્ગલક્ષ્મી, ગૃહલક્ષ્મી, રાજ્યલક્ષ્મી વગેરે મળે છે. ઉપરાંત વિષ્ણુપત્ની, નારાયજ્ઞની પત્ની, પરમપુરુષની પત્નીના સ્વરૂપમાં પજ્ઞ તેનો નિર્દેશ થયો છે. તેનું ગજલક્ષ્મીનું સ્વરૂપ વ્યાપકપજ્ઞે લોકપ્રિય થયું હતું.

ઈ.પૂર્વે બીજી સદી સુધીમાં તો સામાન્યજનોમાં લક્ષ્મી સમૃદ્ધિ અર્પનાર દેવી તરીકે પ્રચલિત થઈ ચૂકી હતી અને તેની મૂર્તિપૂજા પણ તેની મૂર્તિપૂજા પણ સ્વાભાવિક બનતી જતી હતી. એ સમયે રાજાઓ પણ પોતાના ઐશ્વર્યના પ્રતીક તરીકે લક્ષ્મીને પ્રધાન્ય આપતા. ઘણા રાજાઓએ પોતાના સિક્કાઓ પર લક્ષ્મીની આકૃતિ અંકિત કરાવી હતી. તેની પાછળ રાજ્યલક્ષ્મીનું સૂચન રહેલું જણાય છે.'

આમ પ્રાચીન સાહિત્યમાંથી લક્ષ્મીનું વર્જાન મળે છે તે પરથી એમ જશાય છે કે શ્રીલક્ષ્મી ધન આપનાર દેવી હતી અને એનો સંબંધ કમળ, પાશી, હાથી અને યક્ષો સાથે <sup>-</sup> હતો. પાશીમાં કમળ આપોઆપ ઊગે છે તેથી લક્ષ્મીના હાથમાં તે રખાય છે તેમ જ તેનું

આસન પણ કમળનું બનાવાયું હોવાનું લાગે છે. આમ આ રીતે જળમાંથી જીવની ઉત્પત્તિ સાથે એનો સંબંધ જોડ્યો છે.

★ પથિક, નવેમ્બર, ૧૯૯૮

પાદટીપ

| ٩.  | વિષ્ણુપુરાશ, અધ્યાય-૯, શ્લોક૧૦૦-૧૦૫                                                                  |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ૨.  | ભાગવતપુરાણ ખંડ-૬, અધ્યાય-૧૯, શ્લોક ૧૧                                                                |
| з.  | વિષ્ણુપુરાંશ, અધ્યા-૯, શ્લોક ૧૪૨-૪૫                                                                  |
| ۲.  | અગ્નિપુરાશ, અધ્યાય-૨૩૭, શ્લોક. ૧૦                                                                    |
| પ.ં | યજુર્વેદ, ૩૧-૨૨                                                                                      |
| ٤.  | અથર્વેવેદ, ૭-૧૧૫-૩                                                                                   |
| 9.  | મહાભારત, શાંતિપર્વ-સમીક્ષિત આવૃત્તિ, પૃ. ૨૨૧, શ્લોક.૨૨; પૃ. ૨૧૮ શ્લોક<br>૧૪                          |
| ٤.  | રામાયણ, અયોધ્યાકાંડ, ૭૯-૧૫; સુંદરકાંડ, ૭-૧૪                                                          |
| ૯.  |                                                                                                      |
| ٩0. | . एजन, पृ. ५८–७५.                                                                                    |
| ٩٩. | . બ્રહ્મપુરાષ્ટ્ર, અ. ૧૩૭, શ્લોક ૩૧                                                                  |
| ૧૨. | . <b>પદ્મપુરા</b> શ, અ.૨, ૧૮-૧૪ ; વિષ્ણુપુરાશ, અ. ૧-૭-૨૩; શિવપુરાશ, અ. ૨, ૫-<br>૧૮-૧૪.               |
| ૧૩. | બ્રહ્મવૈવર્ત પુરાશ, પ્રકૃતિ ખંડ, અ.૩ શ્લો. ૭૨-૭૮; અગ્નિપુરાશ, અ. ૨૫, શ્લો :<br>૧૩; અ. ૬૨, શ્લો. ૧-૧૪ |
| ૧૪. | કાલિકાપુરાશ ૧,૯,૧૦૪; અત્રિસંહિતા, ૪૭, ૧૬                                                             |
|     | માર્કષ્ડેય પુરાશ, અ. ૬૦ (નિધિનિર્શય) શ્લોક ૨-૪૬                                                      |
|     | राय, गोविन्दचन्द्र, पूर्वोक्त, पृ. ५७,७७                                                             |

# ગુજરાતમાંથી પ્રાપ્ત લક્ષ્મીની કેટલીક પ્રતિમાઓ

લક્ષ્મી અથવા શ્રીદેવી પ્રાચીન કાલમાં એક ખૂબ લોકપ્રિય દેવી હતી. એ સૌંદર્ય સમૃદ્ધિ અને સબનસીબની દેવી ગણાતી. એના વિશે પ્રાચીન વૈદિક અને પૌરાણિક સાહિત્યમાં અનેક નિર્દેશ મળે છે.'

માર્કડેયપુરાશમાં શ્રી લક્ષ્મીસંપ્રદાયનો 'પદ્મિનીવિદ્યા' તરીકે ઉલ્લેખ થયો છે. લક્ષ્મીએ પદ્મિનીવિદ્યાની મુખ્ય દેવી હતી. એના નિયંત્રણમાં નીચે મુજબના અષ્ટ નિધિ હતા :

(૧) પદ્મનિધિ, (૨) મહાપદ્મનિધિ, (૩) મકરનિધિ, (૪) કચ્છપનિધિ, (૫) મુકુંદનિધિ, (૬) નંદનિધિ, (૭) નીલનિધિ અને (૮) શંખનિધિ. મનુષ્યને સમૃદ્ધિ મળતાં જ આ નિધિની પ્રાપ્તિ થાય છે.<sup>૨</sup>

આઠ નિધિને લગતી આ વિભાગના ગુપ્તકાલમાં પૂર્ણપજ્ઞે વિકસી હતી. પાછળથી એમાં "ખર્વ" નામનો નિધિ ઉમેરીને નિધિની સંખ્યા નવની કરવામાં આવેલી અને સાહિત્ય તેમજ આમ જનતામાં આ નવ નિધિનો ખ્યાલ સર્વત્ર પ્રચલિત છે.<sup>3</sup>

લક્ષ્મીનાં વિવિધ સ્વરૂપોમાં સ્વર્ગલક્ષ્મી ગૃહલક્ષ્મી વગેરે પશ મળે છે. ઉપરાંત વિષ્ણુપત્ની, નારાયશની પત્ની, પરમ પુરુષની પત્નીના સ્વરૂપમાં પશ એનો નિર્દેશ થયો છે. એનુ ગજલક્ષ્મીનું સ્વરૂપ વ્યાપકપશે લોકપ્રિય થયું હતું.

લક્ષ્મીનાં રૂપવિધાન પુરાશો અને શિલ્પશાસના ગ્રંથોમાં આપેલાં છે. એમાં લક્ષ્મીને ક્રીમારાવસ્થાવાળી, અનેક આભરશોથી સંપન્ન અને સુંદર રેશમી ઉપવસ ધારજ કરેલ કહી છે. દેવી પદ્માસન પર બેઠેલ કે ઊભેલી હોય અને પ્રત્યેક બાજુથી ગજ દારા જલાભિષેક થતો હોય, બીજા બે ગજો ઝારી વડે દેવીને સ્નાન કરાવતા હોય, દેવીના હાથમાં અભય અને વરદનાં સૂચક બે કમળ કે એક હાથમાં કમળ અને બીજામાં કુંભ કે બિજોરું ધારજા કરેલ હોય.<sup>\*</sup>

ભારતની જેમ ગુજરાતમાં પણ લક્ષ્મીની પૂજા-ઉપાસનાનો પ્રસાર પ્રાચીન કાલમાં થયેલો જોવા મળે છે. લક્ષ્મીનાં ભારત-પ્રચલિત સ્વરૂપો પૈકી 'શ્રી' 'લક્ષ્મી' 'મહાલક્ષ્મી' જેવાં સ્વરૂપો ગુજરાતમાં વિશેષ પ્રચલિત થયેલાં જણાય છે.

અત્રે વર્જ્ઞિત પ્રતિમાઓ પૈકી પ્રથમ બે પ્રતિમાઓ મૂળ ધૂમલીમાંથી પ્રાપ્ત થઈ હતી,

જે હાલ લાખોટા મ્યુઝિયમ-જામનગરમાં સુરક્ષિત અન્ય શિલ્પો સાથે જોવા મળે છે.<sup>પ</sup> પ્રથમ પ્રતિમા ગજલક્ષ્મીની છે, જેમાં દેવી ઊંચા આસન પર પ્રલંબપાદમાં બેઠેલી

છે. આ પ્રતિમાનાં મસ્તક અને શરીરનો આગળનો ભાગ ઘસાઈ ગયેલ હોવાથી વિશેષ વિગતો તારવી શકાતી નથી. દેવી દ્વિભુજ છે. જમણા હાથમાં કમળ છે અને ડાબા હાથનું ઉપકરણ ખંડિત થયેલું છે. બંને હાથ પરથી પસાર થતી વનમાલા અને અધોવસ તથા પગમાં મોટાં કલ્લાં ધારણ કરેલ દષ્ટિગોચર થાય છે. દેવીના મસ્તકની બંને બાજી ઉપરનાં ભાગમાં પદ્મપીઠ પર બે બે ગજને સૂંઢમાં કળશ ધારણ કરી અભિષેક કરતો બતાવ્યા છે. ગુજરાતમાંથી

પ્રાપ્ત ગજલક્ષ્મીની પ્રતિમાઓમાં સામાન્ય રીતે એક એક ગજને અભિષેક કરતો બતાવ્યો છે, જ્યારે અહીં બે બે ગજ નજરે પડે છે, જે ખાસ નોંધપાત્ર છે. દેવીના મસ્તક પરના કેશની રચનાશૈલી, ઉદરની વિશાળતા, વનમાલાનું અલંકરણ અને આલેખનશૈલી શામળાજી-રોડા અને એનાં સમકાલીન શિલ્પોમાં સાહિત્યમાં જોવા પ્રેરે છે, જેને આધારે આ પ્રતિમાને ૭મી સદી જેટલી પ્રાચીન ગણવી જોઈએ. વિશેષમાં સાહિત્યમાં આપેલ આ સ્વરૂપનાં રૂપવિધાન જોતાં મત્સ્યપુરાણ (અ. ૨૬૧, શ્લોક ૪૦-૪૭)માં આપેલ વર્જ્ઞાનને અનુસરતું આ પ્રતિમાવિધાન જાણાય છે.

બીજી પ્રતિમામાં દેવી જાશે સમુદ્રમંથનમાંથી બહાર નીકળતી હોય એવું અહીં આલેખન થયું છે. પદ્મપીઠના આશન પર દેવી યોગમુદ્રામાં બિરાજમાન છે. મસ્તકે સુવર્શ-અલંકારોથી સુશોભિત જટામુકુટ, કાનમાં રત્નકુંડલ, પદકયુક્ત હિક્કા, જેની સેર ડાબી બાજુ છેક કટિ સુધી ઝૂલતી બતાવી છે. હાથમાં કંક્શ છે. દેવી ચતુર્ભુજ છે. ઉપલા બંને હાથમાં પદ્મ છે. નીચલા બંને હાથ ખંડિત છે. દેવીના મસ્તકની બંને બાજુ પદ્મ પર પગ ટેકવીને એક એક એક સ્વી-આકૃતિ ઊભેલી છે. આસન નીચેની આકૃતિઓમાં એકબીજાને પીઠ આડકારીને બેઠેલ વ્યાઘ જજ્ઞાય છે. પ્રસ્તુત પ્રતિમાનાં અલંકરજ્ઞો,ઘડતર અને જીવંતતાની દષ્ટિએ આને ૮ મી -૯મી સદીની ગણવી જોઈએ.

કનીપુર(તા. દહેગામ)માં આવેલા બ્રહ્માણીમાતાના મંદિરના મંડોવરની જંઘાના ગવાક્ષમાં લક્ષ્મીની ૧૦-૧૧મા સૈકા જેટલી જૂની પ્રાતમા હોવાનું નોંધાયું છે.'

આ પ્રતિમાનું ઝિણવટથી નિરીક્ષણ કરતાં દેવી અર્ધપર્યંકાસનમાં બેઠેલી છે. દેવીના મસ્તકે ત્રિકૂટ મુકુટ, કાનમાં રત્નકુંડલ, કંઠમાં હિક્કા, પ્રલંબ હાર, કટિસૂત્ર વગેરે આભૂષણો ધારણ કરેલ જોવા નળે છે. ચતુર્ભુજ દેવીના ઊપલા બે હાથમાં સનાળ પદ્મ છે, જમણો નીચલો હાથ કાંડાથી ખંડિત છે, ડાબા હાથમાં માતુલિંગ નજરે પડે છે. દેવીના મસ્તકની પાછળ બંને બાજુ શંખાકાર આકૃતિઓ જોઈ શકાય છે.

પશુંજ(તા. દસક્રોઈ)ના ધારનાથ મહાદેવના મંદિરમાં દેવીપ્રતિમા હોવાની નોંધ કરેલી છે.<sup>•</sup> પ્રસ્તુત પ્રતિમાનું નિરીક્ષણ કરતાં એ દેવી લક્ષ્મીની પ્રતિમા હોવાનું જણાયું છે. અહીં દેવી સમપાદમાં ઊભેલી છે. દેવીના મસ્તકે જટામુકુટ છે. કટિસૂત્રનો એક છેડો પાટલીઘાટમાં ઢીંચણ સુધી લટકતો છે. વનમાલા કુંડલ હાર, અને પગમાં કડાં પહેરેલાં છે. દેવી ચતુર્ભુજ છે. ઊપલા બે હાથમાં પૂર્ણ વિકસિત પદ્મ છે. નીચલા બે હાથનાં આયુધો સ્પષ્ટ થતાં નથી. કલાશૈલી અને આલેખનની દષ્ટિએ આ પ્રતિમા ૧૧મી સદીની જણાય છે.

લીંચ(તા. મહેસાણા) ગામમાં લક્ષ્મીની ચાર પ્રતિમાઓ હોવાની નોંધ થયેલી છે. આ પ્રતિમાઓ પૈકી પ્રથમ પ્રતિમામાં દેવી લલિતાસનમાં બેઠેલી છે. દેવીના મસ્તકે ત્રિકૂટ કરંડમુકુટ, કંઠમાં હાર, ઉરઃસૂત્ર, કટિમેખલા જેવા અલંકારો ધારણ કર્યા જોવા મળે છે. દેવીના ચતુર્ભુજ પૈકી ઉપલા બે હાથમાં પદ્મ અને જમણો નીચલો હાથ વરમુદ્રામાં તથા ડાબા

હાથણાં માતુલિંગ ધારણ કરેલ છે. દેવીની બંને બાજુ પરિચારિકાઓ ઊભેલી છે. આ પ્રતિમા પ્રાયઃ ૧૧મી સદીની જ્ણાય છે.

બીજી પ્રતિમામાં દેવી લક્ષ્મી લલિતાસનમાં બેઠેલ છે. મુખનો ભાગ ઘસાયેલો છે. ઉરઃસૂત્ર સ્તનસૂત્ર ઉપવીત ધારણ કરેલ છે. દેવી ચતુર્ભુજ છે. ઊપલા બે હાથમાં પદ્મ જમણો નીચલો ખંડિત અને ડાબામાં બિજોરું છે. દેવીની બંને બાજુ પરિચારિકાઓ છે. રચનાશૈલીની દષ્ટિએ આ પ્રતિમા પ્રથમ પ્રતિમા કરતાં સહેજ પછીના સમયની છે.

આ જ સ્થાનમાંથી પ્રાપ્ત ત્રીજી પ્રતિમામાં લક્ષ્મી આસન પર લલિતાસનમાં બેંઠેલી છે. દેવીના મસ્તકે ત્રિકૂટ મુકુટ શોભે છે કટિસૂત્રનો એક છેડો આસન પર વર્તુળાકારે અને એક છેડો ઊભો લટકતો નજરે પડે છે. કટકવલય અધોવસ અને પગમાં કડાં પહેરેલાં છે. ચાર હાથમાં અનુક્રમે વરમુદ્રા, પદ્મ પદ્મ અને બિજોરું છે. દેવીની બંને બાજુ પરિચારિકાઓ છે. અહીંથી પ્રાપ્ત ચોથી પ્રતિમાનાં આયુધો ઉપરની ત્રીજી પ્રતિમા પ્રમાણેનાં જ છે.

અહીં વિશેષમાં દેવીના કંઠમાં પાંદડીથી સુશોભિત હાર અને કટિમેખલા નજરે પડે છે. દેવીની બંને બાજુ પગને આંટી મારીને પરિચારીકાઓ ઊભેલી છે, જે એની વિશેષતા છે.

ં ઉપર્યુક્ત ચારેય પ્રતિમાઓમાં સામાન્ય લક્ષશો એક્સરખાં જોવા મળે છે. ક્લાશૈલી અને આળેખનની દષ્ટિએ આ પ્રતિમાઓ ૧૧મી-૧૨મી સદીમાં ઘડાઈ હોય એમ જણાય છે.

★ પથિક, દીપોત્સવાંક, ઑક્ટ.-નવેમ્બર, ૧૯૯૨,

## પાદટીપ

- ૧. વિષ્ણુપુરાશ, ૧-૯/૧૦૦-૧૦૫
- ૨. માર્કડેયપુરાશ, અ. ૬૦ (નિધિનિર્શય), શ્લોક ૨-૪૬
- 3. V. S. Agraval, Ancient Indian Falk-cult, pp. 155 f.
- ૪. મત્સ્યપુરાશ, અ. ૨૬૧, ૪૦-૪૭; વિષ્શુધર્મોત્તર, ખંડ-૩, અ. ૮૨/૨૧૫; અભિલષિતાર્થચિંતામશિ, અ. ૧/૮૩૮-૪૧; શિલ્પરત્ન, અ (૨૪/૯ અને ૬૩)
- પ. આ બંને પ્રતિમાઓ તરફ ધ્યાન દોરવા બદલ ડૉ. પ્રવીણભાઈ પરીખનો આભારી છું.
- ૬. હરિલાલ ગૌદાની, નૂતનગુજરાત, ૧૭, મે, ૧૯૭૦
- ૭. નૂતન ગુજરાત, ૩-૭-૧૯૭૭
- ૮. પુરાતત્ત્વ ખાતું (ગુ.રા.) ઉત્તર વર્તુળના સર્વેક્ષણ અહેવાલની નોંધ

# ગુજરાતમાંથી ઉપલબ્ધ અંકધાત્રી-ક્રીડાધાત્રીની કેટલીક પ્રતિમાઓ

વાસુદેવશરણ અગ્રવાલે અહિચ્છત્રમાંથી મળેલ બાળક સહિતની માતૃમૂર્તિઓને ત્રણ વિભાગમાં વહેંચેલ છેઃ (૧) સ્તનપાન કરાવતી માતા-ક્ષીરધાત્રી કે સ્તનધાત્રી, (૨) બાળકને ગોદમાં ધારણ કરેલ માતા-અંકધાત્રી અને (૩) બાળકને ડાબા હાથે ધારણ કરેલ અને જમણા હાથમાં દડા અથવા કોઈ રમકડું ધારણ કરેલ માતા ક્રીડાધાત્રી.

આ ત્રણ પ્રકારની માતાઓ વિશે પ્રશિષ્ટ સંસ્કૃત સાહિત્ય ઉપરાંત બૌદ્ધ તેમ જૈન સાહિત્યમાંથી મળતા સૂચનોની પણ શ્રી અગ્રવાલે નોંધ કરી છે.'

ગુજરાતમાં શામળાજીની કૈટલીક પ્રતિમાઓનો અભ્યાસ શ્રી આર. સી. અગ્રવાલે<sup>ર</sup> આ સ્વરૂપે કર્યો છે, જ્યારે અત્રે એ ઉપરાંત અમરેલીની એનાથી પણ પ્રાચીન પ્રતિમાનો અભ્યાસ પ્રસ્તુત કરવામાં આવે છે.

(૧) અમરેલીની અંકધાત્રી : અમરેલી નજીકના ગોહિલવાડના ટીંબાનું ખોદકામ કરતાં ત્યાંથી પ્રાપ્ત પકવેલી માટીની મૂર્તિઓમાં અંકધાત્રી સ્વરૂપની ચાર મૂર્તિઓ જોવામાં આવી છે.

(૧) આમાં પ્રથમ મૂર્તિમાં દેવીએ ડાબા હાથમાં બાળકને ધારણ કરેલ છે. દેવીનાં મસ્તક અને પગના પંજાનો ભાગ ખંડિત છે. અહીં દેવીએ પહેરેલા અધોવસ્ત્રની કિનાર સ્પષ્ટ જોઈ શકાય છે. આ મૂર્તિ ૪ થી સદીની જણાય છે.

(૨) અહીંથી પ્રાપ્ત બીજી મૂર્તિમાં દેવીએ ડાબા હાથ વડે કેડ પર બેઠેલ બાળકને ટેકવેલ છે. દેવીના મસ્તક પાછળ પ્રભામંડલ અને મસ્તકે વાળને બાંધેલ છે. દેવીનો કમરથી નીચેનો ભાગ ખંડિત છે. દેવીના કાનમાં કુંડલ જોવામાં આવે છે. આ પણ ૪ થી સદીની જજ્ઞાય છે.

(૩-૪) આમાં ત્રીજી અને ચોથી મૂર્તિમાં દેવીના મસ્તક અને પગના પંજાનો ભાગ ખંડિત છે અહીં દેવીએ ડાબા હાથમાં બાળક ધારજા કરેલ છે, જે જમજ્ઞા હાથથી દેવીના સ્તનને સ્પર્શતો જજ્ઞાય છે. દેવીનો જમજ્ઞો હાથ નીચે લટકતો રાખેલો છે. આ મૂર્તિ ૫ મી સદીની છે.<sup>3</sup>

**શામળાજીની અંકધાત્રી-પ્રતિમાઓ :** શામળાજીમાંથી પ્રાપ્ત અન્ય શિલ્પસમૂહમાં આ સ્વરૂપની માતા અને શિશુની પ્રતિમાઓ પશ મળી છે. એને શ્રી આર. સી. અગ્રવાલે યોગ્ય રીતે અંકધાત્રી તરીકે વર્જીવી છે.<sup>૪</sup>

(૫) અહીંની એક પ્રતિમામાં માતાનો કેડથી નીચેનો ભાગ ખંડિત છે. અહીં દેવીએ ડાબી બાજુ કેડ પર બેઠેલ બાળકને ડાબા હાથમાં ધારણ કરેલ છે. બાળક પોતાના ડાબા હાથથી દેવીના ડાબા કાનનું અસ્થિકુંડલ પકડી રમતું જણાય છે. દેવી પોતાના જમણા હાથ વડે એનો એ હાથ પકડી રોકતી બતાવી છે. બાળકના મુખ પરનું રમતિયાળ હાસ્ય એની ક્રીડાને અનુરૂપ છે. દેવીના મસ્તક પરની કેશ-રચના વિશિષ્ટ છે. વાળને ઊભા ઓળી ઉપરના ભાગે અંબોડો વાળેલ છે. મધ્યના આડા બંધમાં ચક્રાકાર પદક અને બંને બાજુ પત્રયુક્ત ઝાડની ડાળીઓ ખોસેલી છે. દેવીના ગળામાં એકાવલી અને એક્સૂત્ર માળા છે. કાનમાં અસ્થિકુંડલ, સર્પાકાર બાજુબંધ અને વલયો પહેરેલાં છે. બંને ખભા પરથી લઈ હાથના અંદરના ભાગે લીધેલ ઉત્તરીય વસ્ર નોંધપાત્ર છે. બાળકના મસ્તકે ટોપી-ઘાટના વાળની રચના, તો કેડ પર લટકશિયા સહિતનો કંદોરો આકર્ષક છે. આ શિલ્પ ઈ.સ.ની ૪ થી સદીનું જાાય છે.<sup>પ</sup>

(દ) અહીંથી પ્રાપ્ત ક્રીડાધાત્રી સ્વરૂપની એક અન્ય પ્રતિમામાં દેવીએ ડાબા પગ પાસે ઊભેલ બાળકના એના ડાબા હાથથી જમણો હાથ પકડેલો જણાય છે. ડાબો હાથ વચ્ચેથી ખંડિત છે. દેવી ત્રિભંગમાં ઊભેલ છે. મસ્તકે અગાઉ વર્જીવેલ અન્ય માતૃકાઓના મસ્તક પરના કેશકલાપને મળતી કેશરચના છે. ગળામાં એકાવલી, પદક્યુક્ત એકસેરી હાર, બે સ્તન વચ્ચેથી નાભિને સમાંતર લટકતું પદક નજરે પડે છે. હાથમાં પાટલા-ઘાટનાં વલય અને બે સેરી મોતીનો કટિબંધ છે. દેવીએ ધારણ કરેલ ઓઢણીનો છેડો જમણા ખભા પરથી હાથના અંદરના ભાગમાં થઈ નીચે તરફ લટકતો, દેવીએ ધારણ કરેલ સાડીના છેડાને કટિ પર રાખેલ હાથમાં પકડી છેક જમીનને સ્પર્શે એ રીતે ઉત્તરીયના છેડાને સમાંતર લટકતો રાખેલ છે. દેવીના અધોવસ્રની પાટલી પર અને ઉત્તરીયના છેડા પરનો ગોમૂત્રિકાઘાટ નોંધપાત્ર છે. દેવીના પગમાં નૃપુર છે. ગાંધારકલામાં જોવા મળતી વસ્ર પરની વલ્લીઓ અને ગોમૂત્રિકાઘાટ તથા એકાવલી અહીંની અન્ય પ્રતિમા સાથે સરખાવતાં આ પ્રતિમાને ૪ થી સદીની ગણવી જોઈએ.'

(૭) શામળાજીમાંથી મળેલ અને હાલ વડોદરા સંગ્રહાલયમાં સુરક્ષિત આ સ્વરૂપની પ્રતિમાને ઉમાકાંત પ્રે. શાહે ભદ્રા હોવાનું અનુમાન્યું છે.<sup>9</sup> પ્રતિમામાં દેવી સહેજ દ્વિભંગમાં ઊભેલ છે. દેવીએ ડાબી બાજુ કેડ પર બેઠેલ બાળકને ડાબા હાથથી ટેકવેલ છે અને જમશો હાથ કોશીથી વાળી ઉપરની તરફ રાખેલ છે, જેમાં દાંડીયુક્ત થૂઘરો (rattle) ધારજ્ઞ કરેલ છે. ' દેવીના મસ્તકે અંબોડો અને કાનમાં કુંડલ છે. દેવીના મસ્તક પાછળ સાદું પ્રભામંડલ છે. જમજ્ઞા ખભા પરથી નીચે તરફ ઉત્તરીયનો છેડો લટકતો નજરે પડે છે. અધોવસની પાટલી પરનો ગોમૂત્રિકાઘાટ સ્પષ્ટ જોવામાં આવે છે. આ દેવીના આલેખનમાં ઉદર પરની વલ્લીઓ તેમ ઊપસી આવેલું પેટ અને વસ્ત પરની વલ્લીઓ તથા ગોમૂત્રિકાઘાટ આ પ્રતિમાને જથી સદીમાં મૂકવા પ્રેરે છે.

(૮) અહીંથી પ્રાપ્ત આ સ્વરૂપની અન્ય પ્રતિમામાં દેવીનું મુખ, જમણો હાથ અને બાળકના મસ્તકનો ભાગ તથા પગના પંજા ખંડિત છે. અહીં દેવીએ ડાબા હાથ વડે બાળકને ધારણ કરેલ છે. બાળક દેવીના કાનમાં પહેરેલ કુંડલ તરફ હાથ લંબાવતો જણાય છે. દેવીના ગળામાં હાંસડી, પદક્યુક્ત કમરબંધ, અધોવસ્ત, જેની ગોમૂત્રિકાઘાટની પાટલી બે પગ વચ્ચે છેક નીચે સુધી લટકતી જોવા મળે છે. આ પ્રતિમા પણ ૪ થી સદીની જણાય છે.<sup>૯</sup>

(૯) અહીંથી પ્રાપ્ત અંકધાત્રીની પાંચમી પ્રતિમામાં માતાનો ડાબો હાથ તથા પિંડીથી પગનો ભાગ ખંડિત છે. દેવીએ જમણા હાથ વડે બાળકને ધારણ કરેલ છે, જે વિલક્ષણ છે. સાધારણ રીતે મોટા ભાગના કિસ્સાઓમાં ડાબા હાથે બાળક ધારણ કરેલ જોવામાં આવે છે. ' આ પ્રતિમાનો કેશકલાપ અગાઉ વર્જ્ઞવેલ માતાના કેશકલાપને મળતો છે. દેવી દ્વિભંગમાં ઊભેલ છે. કાનમાં વૃત્તાકાર સાદાં કુંડલ, ગળામાં હાંસડી, બે સ્તન વચ્ચે લટકતો એકસેરી હાર, મણકાયુક્ત બાજુબંધ તથા વલય જોવામાં આવે છે. ડાબા ખભા પરથી નીકળી નીચે સુધી લંબાતા ઉત્તરીય વસ્ર પરની સીધી વલ્લીઓ આકર્ષક છે. કટિ પરનો પદક્યુક્ત કમરબંધ નોંધપાત્ર છે, જેના મધ્ય પદકમાંથી વસ્તનો છેડો બહાર લટકતો જોવા મળે છે. દેવીએ ધારણ કરેલ અધોવસ્ર પરની અને બે પગ વચ્ચે લટકતી પાટલી પરની રેખાઓ દ્વારા બતાવેલી વલ્લીઓ પ્રાચીન પરંપરાનું સૂચન કરે છે. બાળક અને માતાના મુખ પરનું મોહક સ્મિત એના રમતિયાળપણાનું સૂચક છે. આ પ્રતિમા ૬ ટ્રી સદી જેટલી પ્રાચીન છે.'<sup>1</sup>

(૧૦) કોટચર્ક-મહુડીની અંકધાત્રી : મહુડી નજીકના કોટચર્કના મંદિરમાં શિશુ-માતાની એક પ્રતિમા આવેલી છે. અહીં દેવીએ ડાબા હાથમાં બળાકને ધારણ કરેલ છે. બાળકે જમણા હાથ વડે દેવીના ડાબ કાનનું કુંડલ પકડેલું છે, એને દેવી જમણા હાથ વડે છોડાવવા પ્રયત્ન કરે છે. દેવી દ્વિભંગમાં ઊભેલ છે. દેવીના મસ્તક પરનો કેશકલાપ અત્યંત મનોહર છે. વાળના અંબોડાને તથા આગળના ભાગને સુવર્જ્ઞાના અલંકારો અને ફૂલવેજ્ઞીથી સુશોભિત કરેલ છે. ગળામાં એકાવલિ, ત્રણ સેરનો મજ્ઞકાયુક્ત બાજુબંધ, હાથણાં પાટલા-ઘાટનાં વલયો તથા આંગળીઓમાં વીંટી ધારણ કરેલ છે. કટિ પર પદકયુક્ત મોતીનો કમરબંધ જોવા મળે છે. દેવીએ ધારણ કરેલ ઉત્તરીયના છેડા જમજ્ઞા ખભા પર પાંખની જેમ લટકતા બતાવ્યા છે. પારદર્શક (સાડી) અધોવસની ડાબા પગ પર ગોમૂત્રિકાઘાટે ઝૂલતી પાટલી નોંધપાત્ર છે. આમ આ સમગ્ર આલેખનમાં માતાનું આલેખન અત્યંત મનોહર અને અલંકરણયુક્ત કરેલું છે. આ પ્રતિમા ૬ ફી સદી જેટલી પ્રાચીન છે.<sup>14</sup>

(૧૧) ખંભાતની અંકધાત્રી : ખંભાતમાં પનિહારી દરવાજે આ પ્રતિમા આવેલી છે. આમાં દેવી પદ્મપીઠ પર લલિતાસનમાં બેઠેલ છે. દેવીએ બંને હાથે ગોદમાં બાળ સ્વરૂપ કૃષ્ણને ધારણ કરેલ છે. કૃષ્ણે ડાબા હાથથી દેવીએ ધારણ કરેલ પ્રલંબહારને પફડ્યો છે. દેવીના મસ્તક પર ત્રિકૂટ જટામુકુટ છે. કાનમાં શંખાકાર કુંડલ, ગળામાં પાંદડીયુક્ત હાર અને બે સ્તન વચ્ચે સેર લટકતી નજરે પડે છે. હાથ પર બાજુબંધ અને કંક્ણ ધારણ કરેલ છે. વળી

### દેવી માતૃદેવી શક્તિ માતૃકાઓ

પગમાં કલ્લાં અને પાદજાલક જોવામાં આવે છે. દેવીના મસ્તકની જમણી બાજુ ચક્ર અને ડાબી બાજુ શંખનું આલેખન દષ્ટિગોચર થાય છે, જેના પરથી આ પ્રતિમા બાળ-સ્વરૂપ કૃષ્ણની ધાત્રી-યશોદા માતાનું હોવાનું માની શકાય. ડૉ. આર. એન. મહેતાએ આ પ્રતિમાને ૧૬ મી-૧૭ મી સદીની જણાવી છે.<sup>૧૩</sup>

(૧૨) શામળાજીની ક્રીડાધાત્રી : શામળાજીમાંથી પ્રાપ્ત ૪ થી સદીની આ પ્રતિમાને ઉમાકાંત પ્રે. શાહે ભદ્રા કે યશોદા તરીકે વર્જાવી હતી,<sup>૧૪</sup> પરંતુ આ મુદ્રાની અંદર વી. એસ. અગ્રવાલે બતાવેલ ત્રણ સ્વરૂપોને<sup>૧૫</sup> આધારે વધુ સંશોધન કરીને શ્રી આર. સી. અગ્રવાલે આ પ્રતિમાને તનેસર(ઉદયપુર)માંથી પ્રાપ્ત આ જ પદ્ધતિની પ્રતિમા સાથે સરખાવી એને "ક્રીડાધાત્રી" કહી છે.<sup>૧૧</sup>

અહીં દિભંગમાં ઊભેલલ દેવીની જમશી બાજુ પગ પાસે ઊભેલ બાળકે પોતાના ડાબા હાથથી દેવીના જમશા હાથની આંગળી પકડેલ છે. માતાના મસ્તક પરનો કેશકલાપ ઘસાયેલો છે. મસ્તક પાછળ પ્રભામંડલ છે. દેવીએ ધારજ્ઞ કરેલ ઓઢશીના છેડા બંને બાજુ છેક જમીનને સ્પર્શે તે રીતે લટકતા રાખ્યા છે. ચુસ્ત અધોવસ્તના છેડાને પાછળની બાજુએ રાખેલ છે. માતાનો ડાબો હાથ કોશીના ભાગથી ખંડિત છે.

(૧૩) વડનગરની ક્રીડાધાત્રી : વડનગરના ખોદકામમાંથી એક બાળક સહિતની માતૃકાપ્રતિમા મળી છે.<sup>૧૭</sup> આમાં માતાએ ડાબી બાજુ ઊભેલ બાળકને ડાબા હાથથી પકડેલ છે. દેવીના જમણા હાથમાં ફૂલ(ઘૂઘરો) જેવી કોઈ વસ્તુ પકડેલી છે. દેવીના મસ્તક પર નાગછત્ર જોવામાં આવે છે. દેવીએ ગળામાં એકાવલિ અને અધોવસ્ત ધારણ કરેલ છે. આ શિલ્પ ૪ થી સદીનું મનાય છે.

(૧૪) ધારીની ક્રીડાધાત્રી : ધારી(જિ. અમરેલી)ના ગુપ્તેશ્વર મહાદેવના મંદિરનાં છૂટાં શિલ્પોમાં ક્રીડાધાત્રીસ્વરૂપની એક પ્રતિમા આવેલી છે, જેમાં માતાના જમજ્ઞા પગનો ભાગ ખંડિત છે. અહીં દેવીની ડાબા પગ પાસે ઊભેલ બાળકે માતાનો ડાબો હાથ પકડેલ છે. દેવીના જમજ્ઞા હાથમાં કોઈ રમકડું હોય એમ લાગે છે. અહીં દેવી દ્વિભંગમાં ઊભેલ છે, મસ્તક પરનો કેશકલાપ મહુડીમાંથી પ્રાપ્ત પ્રતિમાને મળતો છે. મસ્તક પાછળ પ્રભામંડલ છે, કાનમાં પત્રકુંડલ, ગળામાં હાંસડી, ઉત્તરીયના છેડા બંને તરફ લટકતા, ઉદરવલ્લી અને અધોવસ્ત્ર નજરે પડે છે. બાળકની આકૃતિ ઘસાયેલી છે. આલેખનની દષ્ટિએ આ પ્રતિમાને પમી-દ્દફી સદીની ગણવી જોઈએ.<sup>૧૮</sup>

(૧૫) જૂના સૂરજદેવળની ક્રીડાધાત્રી : જૂના સૂરજદેવળની બહારના ભાગમાં છૂટાં પડેલ શિલ્પોમાં ક્રીડાધાત્રીસ્વરૂપની એક પ્રતિમા જોવામાં આવે છે. આમાં માતા અભંગમાં પગને આંટી મારી, મસ્તકને પાછળના ભાગમાં નમાવીને ઊભેલ છે. એણે જમશા હાથ વડે બાળકનો ડાબો હાથ પકડેલ છે. ડાબા હાથમાં ઉત્તરીય ધારજ્ઞ કરેલ છે. માતાના મસ્તકે વાળને ઊભા ઓળી પાછળ અંબોડો લીધેલ છે. ગળામાં હાર છે. બંને બાજુ પરથી છેક ८४

કલાવિમર્શ

જમીનને સ્પર્શતા ઓઢશીના છેડા જોઈ શકાય છે. માતાએ ધારશ કરેલ અધોવસની પાટલી સ્પષ્ટ નજરે પડે છે. શિલ્પ થોડું ઘસાયેલું છે. આ શિલ્પ ૭મી સદી જેટલું પ્રાચીન જણાય છે.<sup>૧૯</sup> ★ પથિક, ઑગસ્ટ, ૧૯૯૪

### પાદટીપ

- V. S. Agrawala, 'Terracotta Figurines of Ahichchhatra', "Ancient India", No. 4, 1947-48, p. 147
- R. C. Agrawala, 'Mother and Child Sculptures from Samalaji and Rajasthan', BBMPG, Vol. XXIII, p. 104 f.
- 3. S. R. Rao, 'Excavations at Amreli, p. 101, Plt. XXXVI, Fig.1-4
- v. BBMPG, Vol. XXXIII, p. 105, Fig. 13
- પ. U. P. Shah, SSR, p. 121, Fig. 23; ગુ. રા. સાં. ઇ., ગ્રંથ ૨, પૂ. ૩૮૭
- e. BBMPG, Vol, XXIII, p. 105, Fig. 14; SSR, p. 60-62, Fig. 42
- o. SRR, p. 48, Fig. 28
- c. BBMPG., Vol. XXIII, p. 105, Fig. 16
- C. S.R.R., p. 125, Fig. 43
- 10. B.B.M.P.G., Vol. XXIII, p. 105, Fig. 12
- 19. S.R.R., p. 46, Fig. 37
- १२. S.R.R., p. 48, Fig. 29-30
- 93. R. N. Mehta, J.M.S.U.B., Vol. XXIV, No. 1, p. 21, Fig. 14
- ۹४. S.R.R., p. 48, Fig. 27
- 94. V. S. Agrawala, op. cit., p. 147
- 18. B.B.M.P.G., Vol. XXIII, p. 105, Fig. 15
- R. N. Mehata, 'Exavation at Vadnagar', JMSUB, Vol. IV, No, 1, p. 34, Fig. 18

- ૧૮. પુરાતત્ત્વ ખાતું, પશ્ચિમ વર્તુળ, રાજકોટ પાસેથી મળેલ ફોટોગ્રાફને આધારે.
- ૧૯. પી. સી. પરીખ પાસેથી મળેલ ફોટોગ્રાફને આધારે.

# રાણીવાવનાં શિલ્પોમાં પ્રતિબિંબિત દેવી સ્વરૂપો અને નારી સ્વરૂપો<sup>+</sup>

ં કોઈ પજ્ઞ દેશની સંસ્કૃતિનો અંદાજ કાઢવો હોય તો તે દેશમાં નારીનું શું સ્થાન છે તેના પરથી આવે છે. સાથે આદિકાળમાં તેની સ્થિતિ કેવી હતી અને ઉત્તરોત્તર ક્યા ફેરફારો થતા ગયા તે જાજ઼વું આવશ્યક છે. આ દષ્ટિએ ભારતીય સંસ્કૃતિમાં વેદકાલથી માંડી આજદિન સુધી નારીનાં અનેક સ્વરૂપો અને તેના સ્થાન વિશેની માહિતી સાહિત્યિક પુરાવશેષીય પુરાવાઓને આધારે મળે છે.

આપણાં ધાર્મિક ઇતિહાસમાં જણાવ્યા મુજબ રાક્ષસો અર્થાત્ કામ, ક્રોધ, દ્વેષ વગેરે આસુરી ગુણોની પ્રબલતા વધતાં દેવતાઓએ પોતાનામાં રહેલી શક્તિને પોતાના સામર્થ્યથી સ્ત્રી રૂપે પ્રગટ કરી. એ તેજસ્વી સ્વરૂપ જ એ રાક્ષસોનો નાશ કરી શકી અને સમય જતાં આ ધાર્મિક માન્યતાને મૂર્ત સ્વરૂપે કલાકારોએ ઘન પદાર્થમાં મૂર્તિ સ્વરૂપે રજૂ કરી. આ શક્તિ અનેકરૂપે બિરાજમાન છે.

ભારતીય સમાજ, ભારતીય શિલ્પ, નારીના બહુમુખી પ્રતિબિંબનું દર્શન કરાવે છે. નારીને સમાજમાં કેટલું ઉચ્ચ સ્થાન અને સમ્માન અપાયેલું, તેમજ સામાજિક વિકાસમાં કેવું યોગદાન હતું તેનો પણ ખ્યાલ આવે છે. સમય જતાં નારીનું આ પદ ઓછું થતું ગયું. જે નારી કળાની રક્ષક, કળાની સૂક્ષ્મતાની પારખી અને સભ્યતાની રખેવાળ હતી, તે માત્ર ભોગની વસ્તુ બનીને રહી ગઈ. સમાજમાં તેના પ્રતિબિંબનો હ્રાસ ઇસુની આઠમી સદીથી ૧૧મી સદીમાં નિર્મિત વ્યાવહારિક અને ધાર્મિક શિલ્પોમાં જોવા મળે છે.

વ્યાવહારિક શિલ્પમાં તે કલાની વિભિન્ન સામાજિક પ્રવૃત્તિઓમાં એક કલાકાર તરીકે અને મોહિની રૂપે તેનું શું સ્થાન હતું ? ધાર્મિક શિલ્પોમાં વિભિન્ન અવસ્થાઓમાં તેનું કેટલું યોગદાન હતું ? આ પ્રશ્નોનો સંબંધ પૂર્વકાલ સાથે છે. જ્યારે નારી મૂર્તિની પરિકલ્પના કરવામાં આવી હતી. કોઈ પણ વ્યક્તિને તે સમયે સમાજમાં વ્યાપ્ત સામાજિક પરિસ્થિતિઓનું સૂક્ષ્મ વિશ્લેષણ કરવું પડશે.

ધાર્મિક શિલ્પમાં વ્યક્ત થતી કલાત્મકતાને લીધે તે મૂર્તિ કેવી રીતે પૂજ્ય અને રહસ્યમય બની ગઈ ? અને તે શું સૂચિત કરે છે ? પ્રાચીન કલા તે સમયની ખરી હકીકત અને અવસ્થાનો સંગમ છે. માત્ર જે નજરે દેખાય તેની પ્રતિકૃતિ જ નહિ પજ્ઞ જે દષ્ટિગોચર થાય છે તેનો અભિપ્રાય શું છે તે પજ્ઞ બતાવે છે. ભારતીય શિલ્પ બહુમુખી છે. તે ધાર્મિક

+ ગુજરાત ઇતિહાસ પરિષદના ૧૯ મા અધિવેશન, અમદાવાદ મુકામે વંચાયેલ સંશોધન લેખ

65

સામાજિક, આધ્યાત્મિક, દાર્શનિક અને શાસ્ત્રીય પરંપરાઓને દર્શાવે છે. આ અધ્યયનમાં ધાર્મિક શિલ્પ જેવું દેખાય છે, માત્ર તેનું જ અધ્યયન કરવાનું રહે છે. આમાં તે સમયના સમાજમાં નારીનાં વિભિન્ન રૂપો, દશાઓ, દાર્શનિક અને ધાર્મિક જેવા ઊભરતા પક્ષોનો સ્પર્શ કરવામાં આવ્યો નથી.

આ અધ્યયનથી એક પ્રશ્ન ઊભો થાય છે કે મૂર્તિને ઇશ્વર સ્વરૂપ આપાવાની પરંપરા અનાદિ કાલથી ચાલતી આવી રહી છે. એટલે આ કાલની મૂર્તિઓને સાધારશ મૂર્તિઓ માનવાનું ખૂબ જ મુશ્કેલ છે. દેવી, દેવતાઓની મૂર્તિઓની પરિકલ્પના, પ્રાકૃતિક શક્તિઓ, ઘટનાઓ, લોકકથાઓ અને સમાજ સુધારકો, સંતો, ભક્તો ઉપર આધારિત હતી. ઉત્તર કાલનાં મંદિરોમાં પૂજાતી મૂર્તિઓ શાસ્ત્રીય માપદંડ પ્રમાણે ઘડાઈ. આ પધ્ધતિનું અનુસરણ મૂર્તિનાં ઘડતર અને શિલ્પ પરિપાટી બન્નેમાં સરખાં છે. કારણ કે આની પરિકલ્પના અનાદિ કાલમાં થઈ હશે. ત્યાર બાદ માણસનાં મગજમાં એક જગા બનાવી હતી

દાખલા તરીકે મહિષાસુરમર્દિની જેણે પાડાના રૂપમાં રહેલા રાક્ષસ સાથે યુદ્ધ કરેલું. તેના સ્વરૂપમાં ઈ.સ.પ્રથમ શતાબ્દીથી આજ સુધી માત્ર સહેજ સાજ પરિવર્તન થયું છે. આ દેવી જે નારીનું પ્રતિનિધિત્વ કરે છે, જેણે સામાજિક ન્યાયનું સમર્થન કરીને દુર્જનોનો નાશ કર્યો. એક પ્રતિમાને એની ઉત્પત્તિ, એનું પ્રતિનિધિત્વ કરવા અને અંતિમ સ્વરૂપ પામવામાં ઘણો સમય લાગે છે. તે માટે શિલ્પશાસ્ત એક અત્યંત સઘન સાધન છે. માણસની અનેક આસ્થાઓનું અધ્યયન કરવા માટે ધાર્મિક માન્યતાઓ અને રૂઢિઓને ભૂલી જવી પડશે. જેથી વધારેમાં વધારે તેનું અધ્યયન કરી શકાય.

જો આ મૂર્તિવિધાનની પરિષિઓ અને ધાર્મિક માન્યતાઓને દૂર રાખીએ, તો આ મૂર્તિઓ જાતે જ બોલશે. નારીનાં જુદાં જુદાં પાસાંઓ, તેની સામાજિક સ્થિતિ અને સામાજિક માન્યતાઓ અંગે શિલ્પશાસ પૂરી માહિતી આપે છે. ભલે કોઈ દેવી ગમે તે કિંવદન્તી સાથે જોડાયેલી હોય કે કોઈ કાર્ય સાથે સલગ્ન હોય.

શિલ્પશાસ્ત્રમાં નારી જીવનનાં વિવિધ પાસાંઓને મા, મિત્ર, માર્ગદર્શક અને શિક્ષિકાના રૂપમાં દર્શાવ્યાં છે. શિલ્પમાં નારીની શારીરિક ઉપલબ્ધિઓ, પરિશ્રમ ભાર વહન અને પોતાનું સ્વાભાવિક લાવણ્ય દેખાડતા દરેક પાસાં ઉપર પ્રકાશ પાડવામાં આવેલ છે. શિલ્પશાસ્ત્રમાં નારીના વિભિન્ન વર્ગો પાડ્યા છે. દેવી, અર્ધદેવી, રાક્ષસી અને સાધારણ સાંસારિક નારી. જો કે આ બધી પ્રતિમાઓ મંદિરોની છે. પણ તેમાં સાંસારિક નારીને દર્શાવવાની ટકાવારી વધુ છે. માટે શિલ્પ ભારતીય નારીત્વના પ્રતિનિધિત્વનું પ્રતિબિંબ છે. શિલ્પમાં નારીનું ઘડતર કુશળતા અને ઉત્તમતા વડે કરાયું છે. દરેક વસ્તુઓનું ચયન સાવધાની પૂર્વક કરાયું છે. તેથી લાગે છે કે સમાજમાં નારીનું સ્થાન સર્વોપરિ છે.

નારી અંગે દર્શાવેલાં અનેક પાસાંઓમાંથી અહીં માત્ર ત્રણ જ અધ્યયન માટે પસંદ કરાયાં છે.

૧. સમાજમાં એકલ વ્યક્તિત્ત્વ અને સ્વતંત્ર નારી.

૨. નારીની પસંદગીની સૂક્ષ્મ કળાઓ ઃ મુખ્યતઃ સંગીત અને નૃત્ય.

૩. પોતાનું શારીરિક સૌંદર્ય પ્રદર્શિત કરતી નારી.

અહીં દાખલા રૂપે જે શિલ્પો રજુ કરાયાં છે તે બધાં રાષ્ઠીવાવ-પાટણનાં છે. છતાં તેઓ ભારતની શિલ્પશૈલીનું પ્રતિનિધિત્વ કરે છે. આ એટલા માટે કે શિલ્પની પરંપરા સમસ્ત ભારતમાં મોટા ભાગે એક સરખી છે. દરેક સ્થળે ક્ષેત્રીય પ્રભાવ દેખાય છે, જેને લીધે ઘડતર પદ્ધતિમાં કેરકાર જણાય છે.

પ્રથમ અધ્યયનમાં સ્વતંત્ર નારીઓ છે. જેઓ પોતાના કઠોર પરિશ્રમથી સમાજમાં ઉચ્ચ સ્થાન ભોગવે છે. નારી પોતાના સમાજમાં પ્રમુખ હતી. તે પ્રતિષ્ઠા, બુદ્ધિમત્તા, ચતુરાઈ, જ્ઞાન અને કળાનાં ક્ષેત્રોમાં આગળ પડતી હતી. ઋગ્વેદ (૧૦, ૧-૫)માં સ્વતંત્ર નારીની આ રીતે પ્રશંસા કરવામાં આવી છે. "ઝાદું રુદ્રેમિર્વસુમિશ્ચिયમિ ઝાદ્મમાદ્દિત્યૈરુત્ત વિશ્વदેવૈ: " એટલે કે હું રુદ્ર, વસુ, આદિત્ય અને વિશ્વદેવો સાથે રહું છું. મિત્ર, વરુણ, ઇન્દ્ર, અગ્નિ અને અશ્વિનીકુમારોને મદદ કરું છું. સોમરૂપે શત્રુઓનો સંહાર કરું છું. નારીની આ એક કુતૂહલ પ્રેમનારી પ્રશંસા છે. આને અનુરૂપ આગળ વધીને સ્વતંત્ર દેવી શ્રીલક્ષ્મીની પરિકલ્પના કરાઈ છે. સરસ્વતી, ગજલક્ષ્મી, ગૌરી અને મહિષાસુરમાર્દિનીની મૂર્તિઓ આ નારીઓની પ્રેરણા સ્વરૂપે ઘડાઈ છે,જે સમાજમાં સ્વતંત્ર રૂપે રહેતી હતી. આ પ્રતિમાઓની પૂજાથી લાગે છે કે સમાજમાં તેઓનો કેટલો ઊંચો મોભો હત્વે.

# સરસ્વતી

સરસ્વતીની પ્રતિમાઓ એવી નારીઓનું પ્રતિનિષિત્વ કરે છે, જેઓ પોતાની બુદ્ધિ, વિચાર, ભાવના અને સૂક્ષ્મ કળાઓની રક્ષકો હતી. આ પ્રતિમાઓની ભાવ-ભંગિમા જ્ઞાન અને કળાની શોધખોળ દેખાડે છે. અક્ષમાલા અને કમંડલુ તપ અને ત્યાગને સૂચિત કરે છે. પુસ્તક એ જ્ઞાન અને બુદ્ધિ સૂચિત કરે છે. વીજ્ઞા સંગીતમાં નિપુજ્ઞતા દર્શાવે છે. લાગે છે કે જે કાલમાં આવી મૂર્તિઓની કલ્પના કરાઈ હશે તે કાલમાં સમાજમાં અનેક જ્ઞાની નારીઓ હશે. જેઓએ વેદની ઋચાઓ રચી. વૈદિક યુગમાં નારી બ્રહ્મચારિજ્ઞી રહીને અધ્યયન રત રહી શકતી અને પોતાનું સ્વતંત્ર જીવન વ્યતીત કરી શકતી હતી.

રાણીવાવ-પાટણની દીવાલોના શિલ્પ વૈભવમાં લગભગ બધા હિંદુદવ દેવીઓ સ્થાન પામ્યાં હોવાથી તત્કાલીન હિંદુ મૂર્તિવિધાનના લગભગ બધા નમૂના અહીંથી ઉપલબ્ધ થાય છે. એમાં સરસ્વતીની સમપાદમાં ઊભેલી સપરિકર પ્રતિમા ત્રીજા મજલાની પૂર્વ બાજુના પડથારના એક ગવાક્ષમાં દષ્ટિગોચર થાય છે.

દેવીના મસ્તકે મષ્ટ્રિયુક્ત જટમુકુટ તથા પાછળના ભાગે પદ્મ પાંખડીયુક્ત પ્રભામંડલ છે. કાનમાં રત્નકુંડલ, કંઠમાં હિક્કાસૂત્ર, પ્રલંબહાર, સ્તનસૂત્ર, બાહુબલો, રત્નમય

મુક્તાદામયુક્ત કટિસૂત્ર, કટિમેખલા, ઊરુદામ, વનમાલા, પાદજાલક જેવાં વસ્તાલંકારો ધારણ કરેલ છે. દેવી ચતુર્ભુજ છે. પ્રદક્ષિણાક્રમે જોતાં નીચલો જમણો હાથ વરદમુદ્રામાં, ઉપલા હાથમાં અક્ષમાલા, ડાબા ઉપલામાં વીણા અને નીચલા હાથમાં કમંડલુ છે. પરિકરમાં ગણેશ સહિત સપ્તમાતૃકાઓ કંડારેલ છે.

## ગૌરી

ગૌરીના તપ કરવાથી લાગે છે કે તે યુગમાં નારીઓ તપસ્વિની પશ હતી. ગૌરી અને સરસ્વતીની પ્રતિમાઓ ઘડનાર કલાકાર-શિલ્પીનો ઉદ્દેશ્ય નારીના દૃદયની આન્તરિકક શાન્તિ અને નિર્મળતા તરફ ધ્યાન દોરવાનું હશે. જે તપ અને જ્ઞાનથી પ્રાપ્ત થાય છે. તેમનામાં માનસિક તાશ નથી. ઊભેલા શરીર ઉપરથી લાગે છે કે તેઓ તનાવ રહિત અને પ્રસન્ન ચિત્ત છે અને તેમની ઉપર કોઈ મનોવૈજ્ઞાનિક પ્રભાવ નથી. જેવું કે સાથે ઊભેલી અપ્સરાની પ્રતિમા જોવાથી લાગે છે.

રાણીવાવના પશ્ચિમ તરફના પડથારના ગવાક્ષમાં સ્થિત પાર્વતીની પંચાગ્નિ તપ સ્વરૂપની સપરિકર પ્રતિમા નોંધપાત્ર છે. આ પ્રતિમામાં દેવી ડાબા એક પગ પર ઊભેલાં છે. જમશો પગ ઢીંચણથી વાળીને ડાબા સાથળ પર ટેકવેલ છે. સુંદર રીતે ગૂંથેલા કેશબંધ, જટામુકટ, નાસાગ્રદષ્ટિ, કંઠમાં રુદ્રાક્ષની એકાવલિ, બાજુબંધ, નીચલા બે હાથમાં બે-બે વલય, ઉપલા બંને હાથમાં રુદ્રાક્ષના વલય પહેરેલા છે. ડાબા ખભા પરથી પસાર થઈ જમશી બાજુ ખેસની જેમ પહેરેલું ઉપવત કે ઉપવસ્ત, કટિ પર ગુદ્ધાંગ ઢંકાય તેટલી લંગોટીને ચાર દોરડાના સૂત્રથી બાંધેલ છે. કેડની બંને બાજુ સમાંતરે બે બે અગ્નિપાત્ર મૂકેલાં છે. દેવી ચતુર્ભુજ છે. નીચલો જમણો હાથ વરદમુદ્રામાં અને ઉપલામાં અક્ષમાલા છે. જ્યારે ડાબા ઉપલામાં અંકુશ અને નીચલામાં કમંડલું છે. દેવીના આસન નીચે વાહન ઘોનું અંકન છે. પરિકરના કમાનાકાર ભાગમાં નવગ્રહોના આલેખન સૂચક છે. પરિકરના ઊભા પાટમાં અષ્ટમાતૃકાનું અંકન દષ્ટિગોચર થાય છે. ગજલક્ષ્મી

લક્ષ્મીની પ્રતિમાઓને એક ગૃહિણીના રૂપમાં બતાવવામાં આવી છે. જે સ્વતંત્ર પશ છે. જયારે તેમને એકલવાયા દેખાડવામાં આવે છે, ત્યારે તે પોતાની સહચરીની સાથે અને સ્વતંત્ર રૂપમાં છે. આ રૂપમાં તે ગજલક્ષ્મી તરકે પ્રખ્યાત છે. કારણ કે બે ગજરાજો તેમના માથે કળશ ઢોળી રહ્યા છે. તે દ્રવ્ય અને સંપન્નતાની દેવી મનાય છે. તેના હાથોમાં સત્ત્વગુણરૂપી જળથી ભરેલા પૂર્ણ કલશ, કમળ, બિલ્વ અને શંખ, સદાચારથી અર્જિત કરેલા ધનના પ્રતીકો છે. આ રૂપમાં તે વિભિન્ન સમુદાયોમાં પૂજાય છે. જે હિંદુ બૌદ્ધ, જૈન સમાજમાં પ્રચલિત છે. એમના પ્રતિબિંબની ઉથ્પત્તિ વૈદિક કાલમાં થઈ. ગજલક્ષ્મીની પ્રતિમાઓ ગુપ્તકાલથી મળે છે. આ પ્રતિમાઓથી લાગે છે કે તે સમાજમાં ઉત્પાદન માટે પરિશ્રમ કરનાર વર્ગની હતી. જેથી સમાજની અર્થવ્યવસ્થા ઉન્નત થતી હતી. આ દષ્ટિએ તેમનું સ્થાન ગણેશ અને કુબેર સમાન છે. જેમનો સંબંધ, ધન અને સંપન્નતા સાથે છે. આની પુષ્ટિ પ્રાપ્ત પ્રતિમાઓમાંથી થાય છે. Shree Dharmachakra Prabhav Tirth, Nashik

### દેવી-માતૃદેવી-શક્તિ-માતૃકાઓ

સાથે સાથે તે વિષ્ણુ સાથે પણ દેખાય છે. જે નારીત્વનું પ્રતિનિધિત્વ ધરાવે છે. તેશી અનેક ભાવ ભંગિમાઓ, વિષ્ટતા, કોમલતા, શાન્તિ, અર્નુરાગ, સમર્પણ અને ત્યાગની પ્રતીક છે. રાણીવાવના દક્ષિણ દિશાના ઉપરથી ત્રીજા મજલાની ડાબી બાજુના મધ્યગવાક્ષમાં

લક્ષ્મીની એક અતિ સુંદર પ્રતિમા આવેલી છે. દેવી જાશે સમુદ્રમંથનમાંથી બહાર નીકળતાં હોય તેવું અહીં આલેખન થયું છે. પદ્મપીઠના આસન પર દેવી યોગમુદ્રામાં બિરાજમાન છે. દેવીના મસ્તકે સુવર્શ જડિત પંચકૂટ મુકુટ છે. કાનમાં રત્નમંડિત ભારે કુંડલ, પદક્યુક્ત હિક્કાસૂત્ર, કંઠા જેવો પ્રલંબહાર, મેખલાયુક્ત કટિસૂત્ર પારદર્શક અધોવસની પાટલી આસન પર પથરાયેલી નજરે પડે છે. હાથમાં કંક્શ, કેયૂંર અને પગમાં પાદવલય છે. દેવી ચતુર્ભુજ છે. ઉપલા બંને હાથ કાંડાથી ખંડિત છે. જમણા નીચલા હાથમાં અક્ષમાલા અને ડાબા હાથની વસ્તુ ખંડિત છે. લક્ષ્મીના આ શિલ્પને સાસુના દેરા (રાજસ્થાન)માંના શિલ્પ સાથે સરખાવી શકાય. જ્યાં લક્ષ્મીના ઉપલા બે હાથમાં પૂર્ણ વિકસિત પદ્મ, જમણો નીચલો હાથ વરદમુદ્રામાં અને ડાબામાં માતુલિંગ છે. આ પરથી અહીં પણ ખંડિત હાથોમાં એ ઉપકરણો હોવાનું અનુમાન કરી શકાય.

દેવીમા

પ્રાચીન કાલમાં નારી જ પરિવારનું સંચાલન કરતી હતી. તે માતાનાં રૂપે પરિવારમાં સર્વોચ્ચ સ્થાન ધરાવતી હતી «તે સમયથી માને દેવીનું સ્વરૂપ અપાયું છે. તેનું અન્તિમ સ્વરૂપ મહિષાસુરમર્દિનીમાં દેખાય છે. મૂર્તિ શિલ્પમાં અનેક ગુશોથી સમ્પન્ન સ્વરૂપ ગુપ્તકાલ પછી મળેલું. નારીનું આ રૂપ જેમાં માની મમતા અને ભયંકરતાનું મિશ્રણ મહિષાસુરમર્દિનીના રૂપમાં મળે છે.

પ્રારંભિક સમાજમાં જ્યારે મા ને એક દેવીના રૂપમાં માન્યતા અપાઈ ત્યારે મા સ્વતંત્ર હતી. તેની સ્થિતિ ખૂબ ઊંચી હતી. લાગે છે કે તે યુદ્ધમાં ભાગ લેતી હતી. શિકાર ખેલવા જતી હતી. સમાજમાં અસામાજિક તત્ત્વોને દંડ આપતી હતી. બીજાઓ સાથે ઉદ્યોગ અને સામાજિક ઉદયમાં ભાગ લેતી હતી. ગુજરાતમાં સૌથી જૂની મહિષાસુરમર્દિનીની પ્રતિમા અમરેલી, વલભી અને કારવણમાંથી ચોથી શતાબ્દીની મળી છે. તેમાં દેવી ત્રિશૂળથી એક પાડાનો વધ કરી રહી છે.

રાશીવાવના પૂર્વ તરફના પડથારના એક ગવાક્ષમાં સપરિકર મહિષાસુરમર્દિનીની વીસ ભુજાવાળી મનોહર પ્રતિમા આવેલી છે. ગુજરાતમાંથી પ્રાપ્ત બધી જ પ્રતિમાઓમાં આ પ્રતિમા અગત્યની છે. અહીં દેવી મહિષની પીઠ પર જમશો પગ મૂકીને આલીઢાસનમાં ઊભેલ છે. દેવીના મસ્તકે ત્રિકૂટ મુકુટ છે. ત્રજ્ઞ નેત્રો, કાનમાં સૂર્યવૃત્ત કુંડલ, કંઠમાં ગ્રીવા, પાંદડીયુક્ત હાર, પ્રલંબ હાર, સ્તનબંધ બાંધેલ છે. દેવીએ કેયૂર, હાથમાં ચૂડલા થાટના વલય, પોંચી, કટિમેખલા, ઊરુદામ, પાદજાલક, વનમાલા વગેરે ધારજ્ઞ કરેલ છે. દેવીના ૨૦ હાથ પૈકી પરિક્રમાર્ક્રમે જમજ્ઞા હાથમાં ત્રિશૂલ, વજ, બાજ્ઞ, ગદા, અંકુશ, સનાળ, પદ્મ, શુલ, અભય મુદ્રા, ડમરું અને ખડુગ છે. ડાબા હાથમાં ઉપરથી જોઈએ તો ઢાલ,

કપાલ, સર્પ, વિષાણ, ઘંટા, કર્તરિ મુદ્રા, પાશ, ધનુષ, અસુરના વાળ અને ત્રીશૂલ ધારણ કરેલ છે. દેવીએ પીઠના ભાગ પર બાણ સહિતનું ભાશું બાંધેલ છે. નીચે આગલા પગે ઝૂકેલા મહિષની છેદાયેલી ગરદનમાંથી અસુર આકૃતિ બહાર નીકળેલી છે. અસુરના હાથમાં ખડ્ગ છે. દેવીનું ત્રિશૂલ એની પીઠમાં ભોંકાયેલું છે. પશુ મહિષના પેટના ભાગમાં ચક્ર ખૂપેલું જોઈ શકાય છે. દેવીનું વાહન સિંહ મહિષની પીઠને કરડતો બતાવ્યો છે.

એક યુદ્ધનું દ્રશ્ય સૂચન કરે છે કે એક નારી દુષ્ટને સજા કરી રહી છે. લાગે છે કે નારી પોતાની રક્ષા કરવામાં સમર્થ હતી. કારણ કે તે પુરુષની જેમ તલવાર અને ધનુષ-બાણ વાપરવામાં નિપુષ્ન હતી. વાઘ સાથે દેખાતી મહિષાસુરમાર્દિની આદિમ સમાજની દેવી હતી. વનના હિંસક પ્રાણીઓને પાળવાનું કામ પુરુષાર્થ અને પ્રતિષ્ઠાનો વિષય મનાતા. આ દાખલાઓ ઉપરથી લાગે છે કે નારીનું કર્તવ્ય માત્ર બાલ ઉછેર, ભોજન સામગ્રીનું ચયન અને ઉત્પાદન પૂરતું મર્યાદિત ન હતું. પરંતુ શિકાર અને જીવનના પ્રત્યેક ક્ષેત્રમાં તેનું યોગદાન ,હતું.

શિલ્પમાં દેવીઓ સિવાય મંદિરોની બહાર ઘણી નારીઓની આકૃતિઓ ગોઠવાયેલી હોય છે. જેમાં નૃત્યની મુદ્રામાં, વાદ્ય વગાડતી, પોતાનું લાવણ્ય દર્શાવતી, જુદી જુદી ભાવભંગિમાઓ પ્રદર્શિત કરતી, અનેક આભૂષણોથી અલંકૃત અને પ્રસાધન શણગાર કરતી. આ શિલ્પોમાં કોઈ દેવી સ્વરૂપે નથી, તો પણ સમાજમાં નારીની સ્થિતિ કેવી હતી તે દર્શાવે છે. આ ઉપરથી લાગે છે કે સમાજમાં નારી બે પ્રકારની હતી.

૧. નારી કલાકારના રૂપમાં

૨. નારી પોતાનું સૌંદર્ય પ્રદર્શિત કરતી.

નારી કલાકારના રૂપમાં

નારી જાતિને જ્ઞાન, કલા, એકતા અને અભ્યાસની પરંપરાને પેઢી દરપેઢી પ્રસરાવવાનું શ્રેય પ્રાપ્ત હતું. શિલ્પથી જણાય છે કે નૃત્ય અને સંગીત નારી વડે સુરક્ષિત રખાયેલાં અને ઉપભોગમાં લેવાતાં હતાં. આ શિલ્પોથી દેખાય છે કે તે સમયે ક્યા ક્યા વાદ્યયંત્રો પ્રચલિત હતા. તેમનું સ્વરૂપ કેવું હતું અને તેમનો પ્રયોગ કેવી રીતે થતો હતો. નારીઓએ માત્ર સામૂહિકરૂપે જ નહિ પજ્ઞ સ્વતંત્ર રીતે વાદ્યો વગાડ્યા હતા. એવું

'સંગીત રત્નાકર'(૪,૧૬-૧૭)માં લખેલું છે. નૃત્યના સહાયક ઉપકરશો મૃદંગ, વીણા, મુરલી, ઢોલ અને મંજીરા વગાડતાં નારી શિલ્પો મળે છે, જે ઈ.સ. સાતમીથી સોળમીના છે. તન્તુવાદ્યોમાં અનેક પ્રકારની વીણા જેમાં એક કે બે તંબૂરાઓ હોય છે. એક કે અનેક તારો હોય છે. આ બધા નારી વાદકોમાં પ્રચલિત હતા. એકતંત્રી વીણા (એકતારો) જેમાં એક જ તંબૂરો હોય છે તે સરસ્વતીની પ્રતિમાઓમાં દેખાય છે.

અમુક પ્રતિમાઓમાં તંબૂરો ખભા ઉપર મૂકેલો છે. મોટા ભાગના તંબૂરાઓ ગોળ છે, પશ ચૌકાર (વર્તુળાકાર) તંબૂરાઓ પશ પ્રચલિત હતા. લાગે છે કે ચતુષ્કોણ તંબૂરો વધારે પ્રતિધ્વનિ પાડતો અથવા અનેક તારોને બેસાડવા કામ લાગતો. મંદિરોની ઘણી શિલ્પપટ્ટિકાઓ

ઉપર નારીઓની અનેક વૃંદવાદનમાં ઉપયોગી વાદ્યયંત્રો સાથે, જેમાં એક્યંત્રી વીજ્ઞા અને અનેક યંત્રો જેવા કે વાંસળી, મૃદંગ, ઝાલર, ખંજરી, કરતાલ વગાડતાં દષ્ટિગોચર થાય છે. રાજ્ઞીવાવની દક્ષિણ દીશાની દીવાલના ત્રીજા પડથારમાં વાંસળી વગાડતી અપ્સરાનાં ભાવવાહી બે શિલ્પો આવેલાં છે.

રૂપ-લાવણ્ય દર્શાવતી નારી

નારીઓના પ્રમુખ સમૂહમાં અપ્સરાઓ, નાયિકાઓ, નાગ કન્યાઓ અને યક્ષિણીઓને શિલ્પમાં કંડારવામાં આવેલ છે. પથ્થર ઉપર ઘડાયેલી આ નૃત્યાંગનાઓ દરબારી શૈલીનું પ્રતિનિષિત્વ કરે છે. એમનું ઘડતર ખૂબ જ ઉચ્ચ કોટિનું છે.

રાશીવાવમાં આ પ્રકારે ઘડાયેલી પ્રતિમાઓ વધુ પ્રમાણમાં મળી આવે છે. તેમાંથી મોટાભાગની પ્રસાધનમાં વ્યસ્ત છે. જે પોતાને નૃત્ય માટે તૈયાર કરી રહેલ છે. કોઈક પગમાં ઘુંઘરુ બાંધી રહેલ છે. કોઈ વળી કાનમાં કુંડળ પહેરે છે. અમુક દર્પણમાં પોતાનું રૂપ-લાવણ્ય નિહાળે છે. માથે ચાંલ્લો કરતી, માથું ઓળતી ફૂલહાર લઈ જતી, પંખા કે પ્રસાધન સામગ્રી પહોંચાડતી અપ્સરાઓ દેખાય છે. આ બધું મનોરંજનની તૈયારી માટે ચાલી રહ્યું છે. ક્યાંક

કોઈ રમત રમે છે. કોઈ પાળેલા પ્રાણીઓ, વાંદરાઓ કે પંખીઓ સાથે દેખાય છે. ક્યાંક નારીને પગમાંથી કાંટો દૂર કરતી મુદ્રામાં દેખાડી છે, તો બીજી જગ્યાએ કોઈ પ્રેમીની વાટ જોતી આકર્ષક ભાવમાં બતાવી છે. આ બધી અપ્સરાઓની બહુ પ્રચલિત

પ્રમાના પાટ જાતા આકપડ ભાવના ગતાવા છે. આ ગવા ગવા ગવાપાંગા ગલુ ત્રવાવતા ભાવભંગિમાઓ છે. તે સમયની પ્રચલિત પરંપરાઓમાં નારીનાં વિવિધ રૂપો છે. એમનું કોઈ ખાસ વર્ગીકરણમાં આવે એવું ચરિત્ર નથી. તેઓ માત્ર પોતાનું વિષયાસક્ત રૂપ દેખાડતી લાગે છે.

નારીનું આ રૂપ અને ભાવભંગિમાઓ ઈ. પૂ. પહેલી સદીમાં પ્રચલિત હતી. ઈ.સ. નવમી અને દશમી સદીમાં મંદિરોની બહાર એમની ભરમાર થવા લાગી. દશમી સદીથી નારી-લાવજ્યના પાસાને વધારે અગ્રતા અપાવા લાગી. કેટલાક શિલ્પોમાં સલિલા, નામિલા અને નન્દિની જેવા લખાયેલાં નામો મળે છે. નારી-લાવજ્ય અને મોહકતા આ શિલ્પોની વિશેષતા છે. નારીનું આ રૂપ જે પોતાની શારીરિક સુન્દરતા દર્શાવે છે તેણે નારીની બુદ્ધિમત્તા, કાર્યવિધિ અને સમાજમાં તેના યોગદાનને ભુલાવી દીધું છે.

આ શિલ્પોમાં ચૈતન્યનો ધબકાર છે. સુડોળ અંગો અને તે અંગ લયથી સર્જાતા કમનીય અંગ વળાંકો એની સુંદરતાને વધુ સુરેખ કરી આપે છે. અહીંનાં નારી શિલ્પો લાવણ્ય, લજ્જા ભર્યા અંગ મરોડ અને અનુપમ દેહલાલિત્યથી શોભી રહ્યાં છે. આ અપ્સરાઓની કૌમાર્યપૂર્ણ દેહલતા અને પ્રસન્ન મુખ ભાવ દ્વારા સી-પુરુષની આદિકાળથી ચાલી આવતી સંસારયાત્રાના આ વાવમાં પડથા સંભળાય છે. પથ્થરોમાં પણ કોમળતાને પ્રસ્થાપિત કરનારા એ સમયની ગુજરાતની કલા-કૌશલ્યપૂર્ણ જીવનશૈલીનું અહીં ઉજ્જવળ પ્રતિબિંબ પડે છે.

★ સામીપ્ય, એપ્રિલ-સપ્ટેમ્બર, ૧૯૯૬

# અંકલેશ્વરનો માતૃકાપટ્ટ

હિંદુ ધર્મમાં માતૃત્વની ભાવના અનેક દેવીઓમાં મૂર્ત થયેલી જોવામાં આવે છે. માતૃદેવતાની કલ્પના જગતમાં વધુ પ્રાચીન હોવાનું જણાય છે. ભારતવર્ષમાં શક્તિને માતૃસિદ્ધાંત સાથે સાંકળવામાં આવે છે તેથી સ્વાભાવિક રીતે જ એ દેવીનો સંપ્રદાય 'માતૃદેવીના સંપ્રદાય' સાથે ઝૈક્ય ધરાવે છે. સ્રીત્વના સૌથી અગત્યના પાસારૂપ માતાને પૃથ્વી (પ્રકૃતિ) સાથે ઝેકરૂપ ગણવામાં આવી. આમ બંનેનો ફળદ્રુપતાની જનેતા તરીકે સ્વીકાર કરવામાં આવ્યો. બીજી બાજુ સર્જન પાલન અને સંહારની સ્વાભાવિક પરિકલ્પનાને પણ શક્તિના સિદ્ધાંતમાં લાગુ કરીને દેવો પોતાની શક્તિ દ્વારા સર્જન પાલન અને સંહાર કરે છે એમ મનાયું.

પુરાવાઓ પરથી જણાય છે કે અન્ય દેવતાઓની તુલનામાં શક્તિને માણસ 'માતૃદેવી' તરીકે નૂતન પાષાણયુગથી પૂજતો હોવાનાં પ્રમાણ સીરિયા એશિયા-માઈનોર પેલેસ્ટાઈન અને ઇજિપ્તમાંથી મળી આવ્યાં છે. ભારતવર્ષમાં પણ એની પૂજા નૂતન પાષાણયુગમાં પ્રચલિત હોવાનું એ પછીના હડપ્પીય સભ્યતામાંથી મળતા સંખ્યાબંધ પુરાવાઓથી અનુમાની શકાય. આ સ્થાનોમાંથી મળેલ માટીની પકવેલી સીમૂર્તિઓનો પૂજા-ઉપાસનામાં ઉપયોગ થતો હોવાનું જણાયું છે. વળી મુદ્રિકા પરની કેટલીક આકૃતિઓમાં પણ માતૃદેવીનું અંકન થયેલું જોવા મળે છે.

ભારતવર્ષમાં માતૃદેવીની ઈ.પૂ. ચોથી અને ત્રીજી સહસાબ્દીની જે મૂર્તિઓ મળી છે તેઓમાંની કેટલીકમાં બાળક તેડેલું જોવા મળે છે. વળી આ મૂર્તિઓમાં બીજી પણ કેટલીક વિશેષતાઓ, જેવી કે પૂર્શ નગ્નાવસ્થા, જનનેંદ્રિયનું વિશેષ પ્રદર્શન, યોનિભાગ પર મેખલાનું અંકન, સંમુથ્નત સ્વનોનું અંકન, પગની નીચે પૂર્શ વિક્રસિત કમળનું આલેખન વગેરે પણ જોવામાં આવે છે.

આ પ્રકારની નગ્ન દેહવાળી તેમજ બાળક ધારણ કરેલી મૂર્તિઓ પછીના સમયમાં એટલે કે ઈ.પૂ. પાંચમી સદીથી માટીની પક્વ મુદ્રિકાઓ પર તેમજ કોઈ કોઈ જગ્યાએ સ્વતંત્ર સ્વરૂપે પણ જોવામાં આવે છે.\*

ઐતિહાસિક કાલમાં મથુરામાંથી મળેલી પ્રાચીન માતૃમૂર્તિઓ ઉપર્યુક્ત તામ્રપાષાણયુગની પ્રતિમાઓ સાથે સામ્ય ધરાવે છે. જૂનામાં જૂની પ્રતિમાઓ શૈશુનાગ-નંદકાલની એટલે કે ઈ.પૂ. પાંચમી-ચોથી સદીની મળે છે, જે 'શ્રીચક્ર' સ્વરૂપની છે. આવાં શ્રીચક્ર ભૂખરા કે સફેદ રંગના બનાવેલા વૃત્તાકાર કે ચપટા ઘાટની તકતીઓ પર નજરે પડે છે. માટીની આ પ્રકારની તકતીઓ પર નજરે પડે છે. માટીની આ પ્રકારની તકતીઓ મથુરા રાજઘાટ તક્ષશિલા પટણા લોરિયા નંદનગઢ વગેરે સ્થળોએથી મળી છે.<sup>3</sup>

. 1

કુષાણકાલમાં, ખાસ કરીને વ્રજમંડલમાં, માતૃપૂજાનો પર્યાપ્ત પ્રચાર હતો, પણ અન્યત્ર એ ઘશું કરીને લોકધર્મની દેવીઓ બની ગઈ હોવાનું મનાય છે.'

કુષાણકાલની મૂર્તિઓમાં બાળક સાથે બેઠેલી માતાઓ, બાળક વગર પણ એક હરોળમાં બેઠેલી માતાઓ અને સ્વતંત્ર રૂપે કે એક હરોળમાં ઊભેલી માતાઓ, જે ક્યારેક બાળકને પણ તેડીને ઊભી હોય એ પ્રકારની, જોવામાં આવે છે. અહીં નોંધપાત્ર બાબત એ છે કે મોટા ભાગની મૂર્તિઓમાં માતાની પાસે એના માતૃત્વના પ્રતીક-સમાન બાળક નજરે પડે છે. સાધારણ રીતે માતા દારા ડાબા હાથે પેટના ટેકે પકડી રાખેલ છાબડી કે ઝૂલામાં નાનું બાળક જોવામાં આવે છે; જોકે કેટલીક પ્રતિમાઓમાં બાળકને માતાની ગોદમાં બેસીને માતાના સ્તનને સ્પર્શી રહેલો કે માતાની વાળની લટો સાથે રમી રહેલો પણ જોવામાં આવે છે. ક્યાંક કયાંક માતા બાળકને હાથ પર ઝુલાવીને કે બે પગની વચમાં ઊભો રાખીને રમાડતી નજર પડે છે અલબત્ત, ઘણુંખરું આ માતૃકાસ્વરૂપ લોકદેવી 'હારિતી' સાથે એકરૂપતા ધરાવે છે." પછીના સમયમાં આવા વૈવિધ્યને સ્થાને મુખ્યત્વે બેઠેલી મૂર્તિમાં બાળકને ડાબા પગ

પર બેસાડેલું અને ઊભેલી મૂર્તિમાં ડાબી ગોદમાં ધારણ કરેલું જોવામાં આવે છે. ગુજરાતમાં મોટા ભાગની પ્રતિમાઓમાં આ પ્રકારનું સ્વરૂપ નજરે પડે છે. આ માતૃકાઓનો ધીમે ધીમે પ્રચલિત દેવતાઓ સાથે સંબંધ સ્થાપીને સપ્ત માતૃકાઓની પરિકલ્પના દઢ થઈ અને પોતાના સમયની પ્રમુખ ઉપાસ્ય દેવતાઓની સાથેનું એમનું એક્ત્રીકરણ કરી નિર્ધારિત થયેલી સપ્ત માતૃકાઓ નીચે મુજબ જોવામાં આવે છે :

| મૂળ દેવ             | માતૃકાસ્વરૂપ          | વાહન         |
|---------------------|-----------------------|--------------|
| બ્રહ્મા             | બ્રાહ્મી કે બ્રહ્માણી | હંસ          |
| મહેશ્વર (શિવ)       | માહેશ્વરી             | વૃષભ         |
| કુમાર (કાર્ત્તિકેય) | કૌમારી                | મયૂર         |
| ુ હાર (ઉપયુ         | વૈષ્ણવી               | ગરુડ         |
| વરાહ                | વારાહી                | મહિષ કે વરાહ |
| ઇંદ્ર               | ઐન્દ્રી               | હાથી         |
| -                   | ચામુંડા               | શબ           |

અલબત્ત, માતૃકાઓની સંખ્યા પરત્વે શાસ્રોમાં મતભેદ પ્રવર્તે છે; જેમકે 'ગોભિલસ્મૃતિ'માં ૧૪ માતૃકાઓનો ઉલ્લેખ છે, 'દેવીમાહાત્મ્ય'માં નવ માતૃકાઓ અને મત્સ્ય માર્કડેય વરાહ બ્રહ્મવૈવર્ત માનસાર દેવતામૂર્તિપ્રકરણ શ્રીતત્ત્વનિધિ પૂર્વકારણાગમ વિદ્યાર્શવતંત્ર અને યોગિની દ્રદયમાં અષ્ટ માતૃકાઓની પરંપરા આપેલી છે.

પુરાણો અને શિલ્પશાસ્ત્રોમાં વર્શવાયેલ માતૃકાઓનાં નામોમાં તેમ ક્રમમાં થોડો તફાવત વરતાય છે. વસ્તુતઃ સમગ્રતયા આમાં બ્રાહ્મી માહેશ્વરી કૌમારી વૈષ્ણવી વારાહી

ઐન્દ્રી ચામુંડા નારસિંહી યોગેશ્વરી મહાલક્ષ્મી શિવદૂતી રૌદ્રાણી આગ્નેયિકા યમદંડધરા વાસવી એમ જુદી જુદી ૧૬ માતૃકાઓનો સમાવેશ થાય છે.

સાધારણ રીતે માતૃકાઓની પ્રતિમાઓ સ્વતંત્રપણે સમૂહમાં મળતી હોય છે અને એ સમૂહમાં સપ્ત કે અષ્ટ માતૃકાઓની સાથોસાથ ગણેશ અને વીરભદ્ર સાથેનો સમૂહ મળતો જોવામાં આવે છે, પરંતુ એ ઉપરાંત સપ્ત માતૃકાઓના એક જ પથ્થરમાંથી કોતરેલા પટ્ટ પણ વિપુલ પ્રમાણમાં કરવામાં આવતા અને આવા પટ્ટ સૌરાષ્ટ્રમાંથી વિશેષ અને કચ્છ તેમજ ગુજરાતમાંથી ઠીક ઠીક સંખ્યામાં મળી આવ્યા છે; જેમકે વડનગર (જિ.મહેસાણા), પાસ્તર (જિ. જામનગર), કેરા (જિ. કચ્છ), અઢાણી (તા. કલોલ), કલેશ્વરીની નાલ-લવાણા (તા. લુણાવાડા), નાના બારવણ (જિ. રાજકોટ), વીરપુર (તા. જેતપુર), અડિયા (તા. પાટણ), હાથરોલ (તા. હિંમતનગર), સૂરજ (તા. કડી), મકતુપુર (તા. સિદ્ધપુર), ચોબારી (જિ. જૂનાગ<sup>2</sup>)ની વાવ વગેરે સ્થળોએથી આ પ્રકારના માતૃકાપટ્ટ પ્રાપ્ત થયા છે.<sup>9</sup> અહીં અંકલેશ્વરમાંથી પ્રાપ્ત અને અપ્રકટ એક ખંડિત માતૃકાપટ્ટ વિશે પ્રકાશ પાડવામાં આવે છે.

અત્રે પ્રસ્તુત માતૃકાપટ્ટ અંકલેશ્વર (જિ. ભરૂચ)ના રામકુંડ પાસેના ચામુંડા માતાનાં મંદિરનાં આગલી દીવાલ પર આવેલો છે. કાળા આરસના આ પટ્ટમાં હાલ જમણેથી ડાબે જોતાં માહેશ્વરી કૌમારી વૈષ્ણવી વારાહી અને ઐદ્રી એમ કુલ પાંચ માતૃકાઓની પ્રતિમાઓ જળવાયેલી છે. અહીં માતૃકાઓ પોતાનાં વાહનો પર લલિતાસનમાં બિરાજમાન છે. ડાબા વાળેલા પગ પર બાળક બેસાડેલ છે. પ્રત્યેક દેવીનો જનજ્ઞો નીચલો હાથ વરદ મુદ્રામા અને ડાબા નીચલા હાથથી બાળકને ધારણ કરેલ છે.

આમાં માહેશ્વરીના મસ્તકે મણિયુક્ત જટામુકુટ છે, જમણા હાથમાં ત્રિશૂલ અને ડાબા હાથમાં ડમરુ ધારણ કરેલ છે; દેવીનું વાહન વૃષભ છે. કૌમારીના મસ્તકે જટામુકુટ છે, જમલા હાથમાં શક્તિ અને ડાબા હાથમાં કુકૂકુટ નજરે પડે છે; દેવીનું વાહન મયૂર જોઈ શકાય છે. વૈષ્ણવીના મસ્તકે રત્નમંડિત કરંડમુકુટ અને હાથમાં ગદા તથા ચક્ર જોવા મળે છે; દેવીના વાળેલા પગ નીચે નમસ્કાર મુદ્રામાં બેઠેલ ગરુડની આકૃતિ દેષ્ટિગોચ્ચ થાય છે. વારાહીના મસ્તકે ત્રિકૂટ મુટકુ છે, મુખ વરાહનું છે અને જમણા હાથમાં શક્તિ અને ડાબા હાથમાં મત્સ્ય ધારણ કરેલ છે; દેવીનું વાહન મહિષ બતાવ્યું છે. ઐદ્રીના જમણા હાથમાં અંકુશ અને ડાબા હાથમાં વજ જોવા મળે છે; પગ નીચે વાહન હાથી નજરે પડે છે.

અહીં માતૃકાઓએ ધારણ કરેલ ઉપકરણોમાં વારાહીના ડાબા હાથમાં ધારણ કરેલ મત્સ્યની આકૃતિ આ માતૃકાઓના તંત્ર સાથેના સંબંધની સૂચક હોવાનું જણાય છે. ગુપ્તકાલના ઉત્તરાર્ધની કે મધ્યકાના પ્રારંભની વારાહીની એક પ્રતિમા હાલ બ્રિટિશ મ્યુઝિયમમાં છે, જ્યારે અહીં વારાહી મહિષ પર બેઠેલી અને ચતુર્ભુજ છે. એના મોઢામાં મોટી માછલી છે અને ગોદમાં ભાળક છે. તંત્રશાસ્ત્રમાં મત્સ્યની ગણના પંચ મકારોમાં કરવામાં આવે છે.

ઉપર્યુક્ત માતૃકાપટ્ટમાં પ્રત્યેક દેવીનાં વસ્નાભૂષણ સમાન છે. પ્રત્યેક માતૃકાના

Shree Dharmachakra Prabhav Tirth, Nashik

# દેવી-માતૃદેવી-શક્તિ-માતૃકાઓ

ગળામાં સુવર્શહાર, સ્તનને ઢાંકતો પ્રલંબહાર, બાજુબંધ, બંને બાજુઓ પરથી નીચે આસન સુધી લટકતી વનમાલા, હાથમાં કંક્શ, કટિમેખલા, પારદર્શક અધોવસ્ર અને પગમાં કલ્લાં ધારશ કરેલ જોવામાં આવે છે. આ માતૃકાપટ્ટની માતૃકાઓનાં શિલ્પ સમગ્ર આલેખન અને રચના શૈલીની દષ્ટિએ ૧૧મી સદીમાં ઘડાયેલાં જણાય છે.

★ પથિક, જાન્યુઆરી, ૧૯૯૦

### પાદટીપ

- ૧. બી. પી. સિંહ : 'એવોલ્યુએશન ઑફ શક્તિ-વર્શિપ ઇન ઇન્ડિયા, શક્તિકલ્ટ એન્ડ તારા,' પૃ. ૪૫-૪૬
- ૨. નીલકંઠ પુ. જોશી : 'પ્રાચીન ભારતીય મૂર્તિવિજ્ઞાન,' પૃ. ૧૧૫
- ૩. પ્ર. ચિ. પરીખ : 'ભારતીય પ્રાચીન શિલ્પકલા', પૃ. ૩૮;
  વા. શ. અગ્રવાલ : 'ભારતીય કલા', પૃ. ૧૦૩-૧૧૩
- ૪. ની. પુ. જોશી : ઉપર્યુક્ત, પુ. ૧૨૬ ૫. એજન, પૃ. ૧૨૭-૨૮
- દ. વધુ વિગતો માટે જુઓ પ્રો. આર. ટી સાવલિયા, "ગુજરાતની હિંદુ દેવીઓનું પ્રતિમા-વિધાન" [ઈ.સ. ૧૬૦૦ સુધી](મહાનિબંધ અપ્રકટ), પૃ. ૩૩૩-૩૬.
- ૭. વધુ વિગત માટે જુઓ એજન, ૫૧૨-૫૩૦.
- ૮. જે. એન. બેનરજી : 'ડેવલપ્મેન્ટ ઑફ હિંદુ આઈકોનોગ્રાફી,' પૃ. પ૦૬.

# પ. સુગલ પ્રતિમાઓ રાણીવાવ-પાટણની કેટલીક યુગલ પ્રતિમાઓ

હિંદુ ધર્મના સંપ્રદાયો પૈકી શૈવ અને વૈષ્ણવ સંપ્રદાયો મુખ્ય છે. આ સંપ્રદાયોમાં પ્રમુખ દેવની અનેકવિધ સ્વરૂપની પ્રતિમાઓ બનેલી જોવા મળે છે. જેમાં પ્રમુખ દેવે કરેલાં કાર્યોના સ્વરૂપની પ્રતિમાઓ ઉપરાંત શૃંગાર પ્રતિમાઓ પણ નજરે પડે છે. આમાં ખાસ કરીને વિષ્ણુ અને શિવની સ્વતંત્ર પ્રતિમાઓ, સંયુક્ત પ્રતિમાઓ અને યુગલ પ્રતિમાઓ વિશેષ જણાય છે. આ સાથે બ્રહ્માની વિવિધ સ્વરૂપની પ્રતિમાઓમાં તેની યુગલ પ્રતિમાઓ વિશેષ ધ્યાન ખેંચે છે.

કોઈપણ સંપ્રદાયમાં પ્રમુખ દેવ સાથે તેની પત્ની સ્વરૂપે દેવીની પ્રતિમા રહેલી જોવા મળે છે. આ પ્રકારની પ્રતિમાઓમાં મોટા ભાગે દેવ-દેવીને બેઠેલાં કે ઊભેલાં બતાવ્યાં છે. આવી પ્રતિમાઓ સામાન્ય રીતે યુગલ કે આલિંગન પ્રતિમાઓ તરીકે ઓળખાય છે. આ પ્રકારમાં સર્વસામાન્ય પ્રચલિત સ્વરૂપોમાં બ્રહ્મા-સાવિત્રી, ઉમા-મહેશ્વર, લક્ષ્મી-નારાયણ, ગણેશ-શક્તિનાં સ્વરૂપો વિશેષ દષ્ટિગોચર થાય છે.

ઉપરોક્ય યુગલ સ્વરૂપોનો પ્રતિમાઓનાં મૂર્તિવિધાન પુરાશો અને શિલ્પગ્રંથોમાં મળે છે. ગુજરાતમાંથી પ્રાપ્ત આવી યુગલ પ્રતિમાઓનું નિરીક્ષણ કરતાં નીચે પ્રમાણેનાં લક્ષણો તારવી શકાય :

૧. યુગલ પ્રતિમામાં સામાન્ય રીતે આસન પર દેવ જમણો પગ લટકતો રાખીને બેઠેલા અને ડાબા ઉત્સંગમાં દેવી ડાબો પગ લટકતો રાખીને બેઠેલાં હોય છે.

૨. દેવની પ્રતિમા કરતાં દેવીની પ્રતિમા કદમાં નાની બનાવવામાં આવે છે.

૩. દેવને ચતુર્ભુજ અને દેવીને દ્વિભુજ હોય છે.

૪. દેવનો ડાબો નીચલો હાથ દેવીની ડાબી બાજુ સ્તનને સ્પર્શતો અથવા કેડ ફરતે આલિંગન આપતો બતાવાય છે, જ્યારે દેવીનો જમણો હાથ દેવના ખભા પર આલિંગન આપતો દર્શાવાય છે.

પ. દેવ-દેવી બેઠેલા હોય તે આસન વાહન અને આજુબાજુ પરિવાર દેવતાઓ બતાવવામાં આવે છે.

આવી કેટલીક યુગલ પ્રતિમાઓ ગુજરાતની પ્રખ્યાત રાશીવાવ-પાટશમાં આવેલી છે.

ગુજરાતની સુપ્રસિદ્ધ પ્રાચીન રાજધાની અષ્નહિલપુર-પાટણની ઉત્તર-પશ્ચિમે બે

## યુગલ પ્રતિમાઓ

કિ.મી. દૂર એક પ્રાચીન વાવ આવેલી છે. આ વાવ ચૌલુક્ય રાજા ભીનદેવ ૧લાની રાષ્ઠી ઉદયમતિએ ભીમદેવના મૃત્યુ(૧૦૬૩ ઈ.સ.)પછી બંધાવી હોવાનું મનાય છે. આ વાવ ગુજરાતના અદ્ભુત કલા-કૌશલ અને કલા કોતરશીનો ઉત્કૃષ્ટ નમૂનો છે. આ વાવ રાષ્ઠી ઉદયમતિએ બંધાવેલી હોવાથી "રાશીવાવ" કે "રાશકી વાવ"ના નામે પ્રસિદ્ધ છે. અગિયારમી સદીના ગુજરાતના લોકજીવનના ઉચ્ચતમ કલાસંસ્કારો અને સૌંદર્યનિષ્ઠાનું આ વાવ આબેહૂબ પ્રતિબિંબ પાંડે છે. આ જડ પથ્થરો ગરવા ગુજરાતીઓની સૌંદર્ય ઝંખના અને મનુષ્યની કલામાત્રનાં જીવંત પ્રતીકો છે. આ વાવની વિપુલ શિલ્પ-સમૃદ્ધિમાં શૈવ, વૈષ્ણવ, શાક્ત જેવા સંપ્રદાયોનાં અનેક શિલ્પો નજરે પડે છે. જેમાં વિષ્ણુનાં ચોવીસ સ્વરૂપો, દશાવતાર, પાર્વતી તેમજ શિવ, બ્રહ્મા, વિષ્ણુ, ગણેશ વગેરેની યુગલ પ્રતિમાઓનું બારીકાઈથી કરેલું કોતરકામ સિદ્ધ હસ્ત કલાકારની સિદ્ધિનું સોપાન જણાય છે.

આ વાવની ઉત્તર બાજુની દીવાલના પૂર્વભાગમાં ચોથા પડથારમાં દક્ષિજ્ઞાભિમુખ બ્રહ્મા-સાવિત્રી, ઉમા-મહેશ્વર અને લક્ષ્મી-નારાયણનાં આકર્ષક યુગલ શિલ્પો આવેલાં છે. આજ દીવાલના પશ્ચિમ તરફના ભાગમાં ગણેશ-શક્તિ અને કુબેર-કુબેરીનાં નયનરમ્ય શિલ્પો જોઈ શકાય છે. આ બધી પ્રતિમાઓ ૧૧મી સદી જેટલી પ્રાચીન છે.

બ્રહ્મા-સાવિત્રી :

હિંદુ ત્રિમૂર્તિ - બ્રહ્મા, વિષ્ણુ અને મહેશમાં બ્રહ્માનું સ્થાન સર્વપ્રથમ છે. તે સૃષ્ટિના નિર્માતા તથા બધા દેવોના નેતા છે. જો કે વૈષ્ણવ અને શૈવ સંપ્રદાયની જેમ તેનો કોઈ અલગ સંપ્રદાય નથી બની શક્યો કે વિષ્ણુ અને શિવની જેમ અધિક સંખ્યામાં તેની પ્રતિમાઓની સ્થાપના નથી થઈ શકી. છતાં તેની પ્રતિષ્ઠા તેમજ વ્યાપકતા સર્વત્ર જોવા મળે છે.

વિવિધ શિલ્પગ્રંથોમાં બ્રહ્માના સ્વરૂપને લગતી વિગતો પ્રાપ્ત થાય છે. જેમાં સાવિત્રી સાથે બ્રહ્માની મૂર્તિ સ્વરૂપને યુગલ પ્રતિમા તરીકે ઓળખવામાં આવે છે. આ પ્રકારની પ્રતિમાઓનું મૂર્તિવિધાન વિષ્ણુધર્મોત્તરપુરાણમાં વિગતવાર આપવામાં આવ્યું છે.' જેમાં બ્રહ્માને એક મુખ, લાંબી દાઢી, મસ્તકે જટામુકુટ અને લલિતાસનમાં બેઠેલા હોય છે. ચાર હાથ પૈકી ત્રણમાં માળા, પુસ્તક અને કમંડલુ અને ચોથો હાથ સાવિત્રીને આલિંગન આપતો હોય છે. બ્રહ્માના ડાબા ઉત્સંગમાં સાવિત્રી બેઠેલ હોય છે. સાવિત્રીના બે હાથ પૈકી એક હાથમાં કમળ અને બીજો હોય બ્રહ્માને આલિંગન આપતો બતાવાય છે.

રાશીવાવ-પાટણની ઉત્તર દીવાલના ચોથા પડથારના પ્રથમ ગવાક્ષમાં બ્રહ્મા-સાવિત્રીના યુગલ સ્વરૂપની સપરિકર પ્રતિમા આવેલી છે. પૂર્શવિકસિત પદ્મના આસન ઉપર બ્રહ્મા જમણો પગ લટકતો રાખી બેઠેલ છે. ડાબા વાળેલા પગ પર સાવિત્રી દેવી જમણો પગ લટકતો રાખીને બેઠેલ છે. બ્રહ્માને ત્રણ મસ્તક બતાવ્યાં છે. દરેક પર જટામુકુટ છે. બ્રહ્માના આગલા મુખ પર દાઢી મૂછ છે. બાકીના મુખ દાઢી વગરના છે. કાનમાં કુંડલ, ગળામાં હાર, પ્રલંબહાર, બાજુ પર કેયૂર, કટિમેખલા, પાદવલય અને પાદજાલક ધારણ કરેલ છે. બ્રહ્માના

ચતુર્ભુજમાં અનુક્રમે ૫૬, સુક; પુસ્તક અને સાવિત્રીને આલિંગન આપતો બતાવ્યા છે.

ડાબા ઉત્સંગમાં બેઠેલ સાવિત્રી દેવી દ્વિભુજ છે. મસ્તકે સુવર્ણમંડિત જટામુકુટ, કાનમાં સૂર્યવૃત્ત કુંડલ, કંઠમાં હાંસડી, સ્તનસૂત્ર, કેયૂર, હસ્તવલય, કટિમેખલા અને પાદજાલક ધારજ્ઞ કરેલ છે. દેવીના જમજ્ઞા હાથનું આયુધ ખંડિત છે. ડાબો હાથ બ્રહ્માને આલિંગન આપતો બતાવ્યો છે.

આસનની આગળ બ્રહ્માના જમણા પગ પાસે વાહન હંસ દેવ તરફ મુખ રાખીને ઊભેલ છે. તેની બાજુમાં નમસ્કારમુદ્રામાં આકૃતિ બેઠેલ છે. ડાબી બાજુ નમસ્કારમુદ્રામાં બેઠેલ સ્રીના મસ્તક પર સાવિત્રી દેવીએ જમણો પગ રાખેલ છે. સમગ્ર પ્રતિમાના પરિકરમાં બંને બાજુ દશાવતારનાં શિલ્પો કોતરેલાં છે. આ ગવાક્ષની જમણી બાજુ દર્પણ ધારણ કરીને અપ્સરાનું શિલ્પ અને ડાબી બાજુ વસ્ત્ર પરિધાન કરી રહેલ અપ્સરાનું સુંદર શિલ્પ છે. બ્રહ્મા-સાવિત્રીના આ સ્વરૂપનું એક શિલ્પ નેશનલ મ્યુઝિયમ નવી દિલ્હીમાં આવેલું છે, જે ૧૨મી સદી જેટલું પ્રાચીન છે.' એમાં બ્રહ્માને ત્રણ મુખ અને હાથમાં પદ્મ, સુક, પુસ્તક અને દેવીને આલિંગન આપતા બતાવ્યા છે. ડાબા ઉત્સંગમાં બેઠેલ દેવીના હાથમાં પદ્મ અને બ્રહ્માને આલિંગન આપતા બતાવ્યા છે.

આ સ્વરૂપની બીજી પ્રતિમાઓ ગુજરાતમાં ઘૂમલીના શિવમંદિરના મંડોવરમાં રેતિયા પથ્થરમાં અને ખંભાતના સપ્તર્ષિ મંદિરમાં આરસમાં કંડારેલ જોઈ શકાય છે.

# ઉમા-મહેશ્વર

શિવના પ્રતિમા-વિધાનમાં શિવની યુગલ પ્રતિમા વિશેનાં વિધાન પુરાણો, શિલ્પાશાસ્ત્રના ગ્રંથોમાંથી મળી આવે છે. મત્સ્યપુરાણ,<sup>3</sup> અભિલષિતાર્થચિંતામણિ,<sup>×</sup> દેવતામૂર્તિપ્રકરણ,<sup>પ</sup> અપરાજિતપૃચ્છા,<sup>૬</sup> રૂપમંડન° વગેરેમાં શિવના યુગલ સ્વરૂપનું પ્રતિમા-વિધાન આપવામાં આવ્યું છે.

મત્સ્યપુરાશ, દેવતામૂર્તિપ્રકરશ, રૂપમંડન વગેરેમાં શિવને આસન પર બેઠેલા, અને ચાર હાથ હોય છે. ચતુર્ભુજમાં અનુક્રમે કમળ, શૂલ, ત્રીજો હાથ ઉમાના ખભા પર અને ચોથો હાથ ઉમાના સ્તનને સ્પર્શતો બતાવવો. શિવના મસ્તકે જટામુકુટ, ત્રશ નેત્ર, કપાળમાં ચંદ્રકલા, શરીર પર ચર્મ હોય છે. શિવના ડાબા ઉત્સંગમાં શિવના મુખને નિહાળતાં ઉમા બેઠેલા હોય છે. દેવીના દ્વિભુજ પૈકી એક હાથ શિવના ખભા પર અને બીજા હાથમાં કમળ કે દર્પક્ષ હોય છે. ઘશી વાર આ સમૂહમાં વૃષભ, ગણેશ, કુમાર, ભૃગુઋષિની પ્રતિમાઓ પશ મૂકવામાં આવે છે.

રાણીવાવના ચોથા પડથારના બીજા ગવાક્ષમાં ઉમા-મહેશ્વરની પ્રતિમા આવેલી છે. પદ્મના ગોળ આસન પર મહેશ્વર લલિતાસનમાં બેઠેલ છે. દેવના મસ્તકે જટામુકુટ અને તેમાં અર્ધચંદ્રકલાનું આલેખન ધ્યાનકર્ષક છે. કાનમાં સર્પકુંડલ, કંઠમાં પાંદડીયુક્ત હાર, બાજુ પર

### યુગલ પ્રતિમાઓ

કેયૂર, હસ્તવલય, કટિમેખલા, પાદવલય અને પાદજાલક જેવા અલંકારો ધારણ કરેલ છે. મહેશ્વરના ચાર હાથમાં જમણી બાજુ પદ્મકળી અને ત્રિશૂલ, જેનો ઉપરનો ભાગ ખંડિત છે. ડાબા ઉપલા હાથમાં નાગ અને નીચલા હાથથી ઉમાને આલિંગન આપેલ છે. મહેશ્વરના ડાબા ઉત્સંગમાં ઉમા જમણો પગ પદ્મ પાંદડી પર ટેકવીને બેઠેલ છે. ઉમાનું મસ્તક ખંડિત છે. કંઠમાં હાંસડી અને પ્રલંબહાર, કટિસૂત્ર, અને પાદજાલક ધારણ કરેલ છે. આસન આગળ નંદીની બેઠેલી આકૃતિ છે. તેના ગળામાં ઘૂઘરમાળ છે. આસનની જમણી બાજુ પુરુષ આરૃતિ દેવ તરફ મુખ રાખી નમસ્કારમુદ્રામાં બેઠેલ છે. ડાબી બાજુ સ્ત્રી આકૃતિ ઊભેલી છે. પરિકરમાં દશાવતારની આકૃતિઓ કંડારેલી છે. આ ગવાક્ષની ડાબી બાજુ પગને આંટી મારી બંને હાથથી વેશુ વગાડતી અપ્સરાનું કલાત્મક શિલ્પ નજરે પડે છે.

### લક્ષ્મી-નારાયણ

લક્ષ્મીના સાન્નિધ્યમાં વિષ્ણુને નારાયશ તરીકે બતાવવામાં આવે છે. લક્ષ્મી-નારાયશનાં રૂપવિધાન વિષ્ણુપુરાશ<sup>૮</sup>, વિષ્ણુધર્મોત્તર<sup>૯</sup>, રૂપમંડન<sup>૧૦</sup> વગેરે ગ્રંથોમાં આપેલું છે. આ બધા ગ્રંથોમાં આ યુગલ પ્રતિમા આયુધોના ફેરફાર સહ બનાવવાનું કહ્યું છે.

લક્ષ્મી-નારાયણ સ્વરૂપના પ્રતિમા-વિધાનમાં વિષ્ણુને ગરુડ પર લલિતાસનમાં બેઠેલા અને ડાંબા ઉત્સંગમાં લક્ષ્મીજીને બિરાજેલાં બતાવવા. વિષ્ણુના બે હાથ પૈકી એક હાથ લક્ષ્મીજીને આલંગન આપતો. લક્ષ્મીના બે હાથમાંનો એક હાથ વિષ્ણુના ગળા કરતે અને બીજામાં કમળ હોય છે. ઘણી વાર આ મૂર્તિની આજુબાજુ સુંદર પરિચારિકાઓ હાથમાં ચામર લઈને ઊભેલી હોય છે. જમણી બાજુ ગરુડ મૂર્તિ અને આયુધ પુરુષો શંખ અને ચક્ર ઊભેલા હોય છે. આગળની બાજુ બ્રહ્મા અને શિવ બે ઉપાસકો અંજલિમુદ્રામાં પૂજા કરતા બતાવાય છે.

લક્ષ્મી-નારાયણની આ પ્રકારની સુંદર યુગલ પ્રતિમાઓ ઘણી સંખ્યામાં ભારત અને ગુજરાતમાંથી મળી આવે છે.

ત્રીજા ગવાક્ષમાં લક્ષ્મી-નારાયણની સુંદર યુગલ પ્રતિમા આવેલી છે. પદ્મપીઠ પર લલિતાસનમાં બેઠેલ નારાયણના ડાબા ઉત્સંગમાં લક્ષ્મીજી બિરાજેલાં છે નારાયણના મસ્તકે અલંકૃત કરંડમુકુટ, કાનમાં કુંડલ, કંઠમાં પત્રયુક્તહાર અને વિવિધ અલંકારો ધારણ કરેલ છે. ચાર હાથ પૈકી નીચલા જમણામાં પદ્મકળી, ઉપલા જમણા હાથનું આયુધ ખંડિત છે. ડાબા ઉપલા હાથમાં ચક્ર અને ડાબા નીચલા હાથથી લક્ષ્મીજીને આલિંગન આપેલ છે

લક્ષ્મીના મસ્તકે કિરીટ મુકુટ, કાનમાં કુંડલ અને વિવિધ અલંકરશો ધારશ કરેલ છે. લક્ષ્મીજીના બે હાથ પૈકી જમશા હાથે નારાયણને આલિંગન આપેલ છે. અને ડાબા હાથમાં શંખ ધારશ કરેલ છે. જે નોંધપાત્ર છે.

આસનની આગળ માનવરૂપ ગરુડ બંને કરમાં નારાયણના પગ પ્રહીને ઊડતા

હોવાનો ભાવ દર્શાવેલ છે. પરિકરમાં દશાવતારની આકૃતિઓ નજરે પડે છે. આ ગવાક્ષની ડાબી બાજુ સ્રી આકૃતિ ઊભેલી છે તેનો ડાબો હાથ મસ્તક ઉપર કર્તરીમુદ્રામાં છે. અને જમણા હાથમાં કપાલ ધારણ કરેલ છે. સ્રીના પગ પાછળ શ્વાન ઊભેલ છે. શક્તિ-ગણેશ

ગણપતિની પ્રતિમાઓના કેટલાક પ્રકારોમાં શક્તિ સાથેની તેની મૂર્તિઓ પણ મળે છે. આ પ્રકારની મૂર્તિઓનાં સ્વરૂપ્ત વિશે કેટલાક ગ્રંથોમાં તેનું વર્જ્ઞન જોવા મળે છે. "મંત્રમહોદધિ"માં ગણેશની શક્તિ તરીકે લક્ષ્મીને બતાવ્યાં છે. અહીં ગણપતિને ત્રિનેત્ર, ચાર હાથમાં દંત, ચક્ર, અભયમુદ્રા અને ચોથો હાથ લક્ષ્મીને પાછળથી ટેકવતો હશે. લક્ષ્મી દેવીના શિલ્પમાં એક હાથ વડે ગણેશને ભેટતા અને બીજા હાથમાં કમળ હોય છે.<sup>11</sup>

ઉત્તરકામિકાગમમાં આ યુંગલ સ્વરૂપનું વિગતે વર્શન મળે છે. જેમાં ગણપતિને બેઠેલા, ચતુર્ભુજમાં પાશ, અંકુશ, શેરડીનો ટુકડો કે મોદક અને ચોથો હાથ દેવીની કમરને પાછળથી પકડેલો કે ગુહ્યાંગોને સ્પર્શતો બતાવવાનું વિધાન છે. ગણપતિના ખોળામાં બેઠેલ દેવી અલંકારોથી વિભૂષિત છે. દેવીનું નામ વિઘ્નેશ્વરી જણાવ્યું છે. દેવીનો જમણો હાથ ગણપતિને આલિંગન આપતો અને ડાબા હાથમાં કમળ હોય છે.<sup>12</sup>

વાવની ઉત્તર તરફની દીવાલના પશ્ચિમ ભાગમાં ચોથા પડથારમાં આવેલ ગવાક્ષમાં પ્રથમ શક્તિ ગણેશ, મહાલક્ષ્મી અને કુબેરની યુગલ પ્રતિમાઓ આવેલી છે.

પ્રથમ ગવાક્ષમાં શક્તિ-ગણેશની સપરિકર પ્રતિમા આવેલી છે. જેમાં ગોળ આસન પર ગણપતિ જમણો પગ લટકતો રાખી બેઠેલ છે. ડાબા ઉત્સંગમાં દેવી ડાબો પગ લટકતો રાખી બેઠેલ છે. ગણપતિના મસ્તકે સુવર્ણમુકુટ છે. સૂંઢનો ભાગ ખંડિત છે કંઠમાં મોટી પાંદડીયુક્ત હાર છે. સુવર્શનો ઉદર બંધ છે. વિશાળ પેટ પર સર્પબંધ છે. હાથ અને પગમાં મોટા અલંકૃત કલ્લાં ધારણ કરેલ છે. ચાર હાથમાં અનુક્રમે દંત, પરશુ, પદ્મ અને દેવીને કમરથી આલિંગન આપતાં બતાવ્યાં છે. દેવીએ મસ્તકે કિરીટમુકુટ અને શરીર પર અલંકારો ધારણ કરેલ છે. દેવીનો જમણો હાથ ગણપતિને આલિંગન આપતો અને ડાબા હાથમાં સનાળ પદ્મ ધારણ કરેલું સ્પષ્ટ નજરે પડે છે. આસનની આગળ મોદકપાત્ર રાખેલું છે. જેમાંથી લાડુ આરોગતા મૂષકનું શિલ્પ ધ્યાનાકર્ષક છે. પરિકરમાં દશાવતારનાં શિલ્પો જોઈ શકાય છે. આ ગવાક્ષની જમણી બાજુ પગને આંટી મારીને ઊભેલ સ્ત્રીના ડાબા પગ પર અળતો લગાવતી સ્ત્રી પરિચારિકા બેઠેલી છે. અપ્સરાનો એક હાથ અભયમુદ્રામાં છે. ડાબી બાજુના ગવાક્ષમાં બંને હાથમાં શુંગાર-સંદૂક ધારણ કરીને અપ્સરા ઊભેલી છે. પગ પાસેના વાનરને સંદૂક તરફ કૂદતો બતાવ્યો છે.

કુબેરની યુગલ પ્રતિમા

શાસ્ત્રોમાં અષ્ટ દિફ્પાલોમાં કુબેરને ઉત્તર દિશાના દિક્પાલ ગણવામાં આવે છે. તે

## યુગલ પ્રતિમાઓ

દેવોનો ધનાધ્યક્ષ છે. કુબેરના શાસ્ત્રીય મૂર્તિવિધાન પુરાજ્ઞો ઉપરાંત અપરાજિતપૃચ્છા<sup>૧૩</sup> દેવતામૂર્તિપ્રકરજ્ઞ<sup>૧૪</sup> અને રૂપમંડન<sup>૧૫</sup> માંથી મળે છે. જેમાં કુબેરના હાથમાં અનુક્રમે ગદા, નિષિકુંભ, બીજપૂરક અને કમંડલું હોવાનું જ્જ્ઞાવ્યં છે, અને વાહન તરીકે ગજ બતાવ્યો છે. વિષ્ણુધર્મોત્તરપુરાજ્ઞ<sup>૧૯</sup>માં કુબેરના ચાર હાથ પૈકી બે હાથમાં ગદા અને શક્તિ તથા બીજા બે હાથ તેની સ્ત્રીઓ વિભવા અને વૃદ્ધિને આલિંગન આપતા બતાવવાનું વિધાન છે.

અહીં ત્રીજા ગવાક્ષમાં સ્થિત પ્રતિમામાં કુબેર તેની પત્ની સાથે ઊંચા આસન પર બિરાજમાન છે. કુબેરના મસ્તકે કિરીટમુકુટ, કંઠમાં સુવર્જ્ઞાહાર, મોતીના સેરનો ઉદરબંધ, હાથ અને પગમાં મોતીના અલંકારો ધારણ કરેલ છે. ચાર હાથ પૈકી જમણો નીચલો ખંડિત અને ડાબા નીચલા હાથથી પત્નીને આલિંગન આપેલ છે. ઉપલા બે હાથથી દ્રવ્યની થેલી ધારણ કરેલ છે. કુબેરના ડાબા ઉત્સંગમાં બેઠેલ સ્ત્રી પલાંઠી વાળીને બેઠેલ છે. તેનું મસ્તક ખંડિત છે. જમણો હાથ કુબેરને આલિંગન આપતો અને ડાબા હાથનું આયુધ ખંડિત છે. આસનની આગળ વાહન ગજ બેઠેલ બતાવ્યો છે. આ પ્રતિમાની ખાસ તરી આવતી વિશેષતા એ પરિકારમાં કુબેરની બેઠેલી અને ચાર હાથમાં અનુક્રમે અભય, ઉપલા બે હાથથી દ્રવ્ય થેલી પકડેલ અને ચોથા હાથમાં બીજપૂરક ધારણ કરેલ આઠ પ્રતિમાઓ દષ્ટિગોચર થાય છે.

આમ ઉપયુંક્ત યુગલ પ્રતિમાઓ અત્યાર સુધી ગુજરાતમાંથી પ્રાપ્ત આ પ્રકારની યુગલ પ્રતિમાઓમાં કેટલીક વિશેષતાઓને લઈને જુદી તરી આવે છે. સાથે કલા શૈલીની દષ્ટિએ પણ ૧૧મી સદીની અન્ય પ્રતિમાઓ કરતાં વિશેષ ધ્યાનકર્ષક છે.

★ સામીપ્ય, ઑક્ટો. '૯૨ - માર્ચ, ૧૯૯૪

# પાદટીપ

૧. 'વિષ્ણુધર્મોત્તર', (વિ.ધ.), ખંડ ૩, અ. ૬૩

2. M. I. Khan, Brahma in the puranas, Pt. xxxii, p. 142

૩. 'મત્સ્યપુરાશે', અ. ૨૬૦/૧૧-૨૦

૪. 'અભિલમિતાર્થચિંતામણિ', પ્ર. ૩/૩૧-૩૨

પ. 'દેવતામૂર્તિપ્રકરશ' (દે.મૂ.પ્ર) અ. ∉/૩૧-૩૨.

૬. 'અપરાજિતપુચ્છા', (અ.પૂ) સૂત્ર ૨૧૩/૨૫-૨૭

૭. 'રૂપમંડન', અ. ૪/૨૭-૨૯

વિ. ધ., અ. ૮૫/૩૪-૩૫

૮. વિષ્શુપુરાષ, ૩/૪/૨૭

૧૦. રૂપમંડન, અ. ૪/૩૪-૩૫

૧૧. 'પ્રિયબાળા શાહ', હિંદુ મૂર્તિવિધાન', પૃ. ૧૧

૧૨. એજન, પૃ. ૧૨

C.

૧૩. અ. પૃ., અ. ૬૯

૧૫. રૂપમંડન, અ. ૨/૩૭

૧૪. દે. મૂ. પ્ર., અ. ૪/૬૫ ૧૬. વિ.ધ., અ. ૫૩/૧-૬

# ૬. દિક્પાલ–પ્રતિમાઓ ગુજરાતની દિક્પાલ-પ્રતિમાઓ\* (મૂર્તિવિધાનના પરિપ્રેક્ષ્યમાં)

વિશ્વની આઠ દિશાઓ આઠ દિક્પાલોથી સુરક્ષિત છે, એમ મનાય છે. આ દિક્પાલોમાં મુખ્ય ચાર દિશાના ચાર અને ચાર ખૂણાના ચાર એમ મળી કુલ આઠ થાય છે. મુખ્ય ચાર દિશા અને ચાર કોણના તેઓ અધિપતિ ગણાય છે. એમાં દરેક દિક્પાલનું સ્થાન આ પ્રમાણે જોવા મળે છે :

પૂર્વ દિશામાં ઇન્દ્ર, અગ્નિ કોણમાં અગ્નિ, દક્ષિણમાં યમ, નૈર્ઋત્યકોણમાં નૈર્ઋતિ, પશ્ચિમમાં વરુણ, વાયવ્ય કોણમાં વાયુ, ઉત્તરમાં કુબેર અને ઇશાન કોણમાં ઇશાન(શિવ)ને ગણવામાં આવે છે. આ અષ્ટ દિક્પાલોની પ્રતિમાઓ દેવ મંદિરોમાં ચાર દિશા અને ચાર કોણમાં સ્થાપિત કરવામાં આવે છે. આ મૂર્તિઓને ક્યારેક રંગમંડપની છત નીચે, મંદિરના મુખ્ય વિમાનની બહારની બાજુ ગોખમાં કે કીર્તિ સ્તંભોના બહારના ભાગમાં મૂકેલી જોવા મળે છે.

શાસ્ત્રોમાં અષ્ટ દિક્પાલોની સંખ્યાની બાબતમાં વિવિધ મત પ્રવર્તે છે. અથર્વવેદ(૩/ ૨૭/૧-૬)માં અગ્નિ, ઇન્દ્ર, વસુણ, સોમ, વિષ્ણુ અને બૃહસ્પતિ એમ છ દિક્પાલોનું વર્ણન છે. ગૃહ્યસૂત્રોમાં દસે દિશાઓના સ્વામી હોવાનું જણાવી તેને બલિ આપવાનો આદેશ આપેલ છે (ગોમિલ ગૃહ્યસૂત્ર-૧૪/૪/૭/૩૭-૪૧). મનુસ્મૃતિ(૫/૯૬)માં અષ્ટ દિક્પાલોના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થાય છે. રામાયણ(૨/૧૬/૨૪)માં ઇન્દ્ર યમ, વસુણ તથા કુબેરને લોકપાલ માનવામાં આવ્યા છે. અગ્નિપુરાણ(૫૬/૧૭-૩૦)માં દસ દિક્પાલોના વર્જ્ઞન મળે છે. જેમાં બ્રહ્મા અને શેષનાગને ગણાવ્યા છે.

બૌદ્ધ ગ્રંથ ચાર દિક્પાલોને માને છે પરંતુ એનું રૂપ ભિન્ન છે. પૂર્વદિશાના દિક્પાલ ગંધર્વોના રાજા ધૃતરાષ્ટ્ર, દક્ષિણ દિશાના સ્વાની કૂષ્માણ્ડોના રાજા વિરુધક, પશ્ચિમ દિશાની રક્ષા વિરૂપાક્ષ નામના નિરંકુશ નાગ કરે છે, અને ઉત્તર દિશામાં યક્ષોના સ્વામી વૈશ્રવણનું આધિપત્ય હોવાનું માને છે.'

જૈન ગ્રંથોમાં જે દિક્પાલોનાં નામ આપેલાં છે, તે પછીના હિંદુ ધર્મગ્રંથોમાં સ્વીકારાયાં છે.

ઉપર્યુક્ત અષ્ટ દિક્પાલોના વિસ્તૃત વર્શન પુરાશો, આગમગ્રંથો અને શિલ્પશાસ્ત્રના <u>ગ્રંથોમાં આપેલાં છે.</u>

★ ગુજરાત ઇતિહાસ પરિષદનાઃ ક્રદમા અધિવેશન, આણંદમુકામે ક. ભા. દવે રૌપ્ય ચંદ્રક વિજેતા નિબંધ

# દિક્પાલ પ્રતિમાઓ

(૧) ઇન્દ્ર : ઇન્દ્ર એ ઋગ્વેદના મુખ્ય દેવોમાંનો એક દેવ છે. ઋગ્વેદ(૮/૩૭/૩; ૮/૩૬/૪; ૮/૭૯/૫)માંથી તેની શક્તિઓ, ગુણો અને યશ ગાતાં સૂક્તો મળે છે. ઇન્દ્ર વૈદિક યુગનો મુખ્ય દેવતા છે. તે મેઘ અને યુદ્ધનો દેવ પણ મનાય છે. એનું મુખ્ય આયુધ વજ છે. ઐરાવત હાથી તેનું વાહન છે. ઇન્દ્રને સ્વર્ગના અધિપતિ તરીકે ગણવામાં આવે છે.

પુરાણકાલમાં ઇન્દ્ર એક સામાન્ય દેવ બની ગયો. પૌરાણિક માન્યતા અનુસાર અત્યાર સુધીમાં છ ઇન્દ્ર થયા છે ને બલિથી માંડી શુચિ સુધીના હવે પછી કલ્પ પૂરો થતાં સધીમાં થશે એમ મનાય છે.'

કૃષ્ણે ઇન્દ્રની પૂજા બંધ કરાવી, આથી ઇન્દ્રે વ્રજભૂમિ પર જળ પ્રલય જેવી સ્થિતિ ઉત્પન્ન કરી, પરંતું કૃષ્ણે ગોવર્ધન પર્વતને ધારણ કરી વ્રજવાસીઓનું રક્ષણ કર્યું. આ પ્રસંગ શ્રીમદ્દ ભાગવત(૧૦/૨૪/૮-૧૦)માં વર્ણવેલ છે.

વૈદિક સાહિત્યમાં પ્રબળ, શક્તિવંત અને પૌરાણિક સાહિત્યમાં સ્વર્ગના અધિપતિ ઇન્દ્રનું સ્થાન તથા ગૌરવ ધીમે ધીમે ઓછાં થતાં ચાલ્યાં અને છેવટે તેનું સ્થાન પૂર્વદિશાના દિક્પાલ તરીકે જ સ્થાયી બન્યું. છતાં ઇન્દ્ર પૂજા-મહોત્સવ દેશના ઘણા ભાગોમાં ઇસુની ૭ની સદીથી ૧૦મી સદી સુધી થતી હોવાના ઉલ્લેખ મળે છે. દ્વયાશ્રય (સર્ગ ૩/૮) નામના મહાકાવ્યમાં જણાવ્યા મુજબ ગુજરાતમાં મધ્યકાળ સુધી ઇન્દ્ર મહોત્સવ ઉજવાતો હતો.<sup>3</sup> વરસાદ પર આધારિત ખેતીપ્રધાન ભારતમાં ઇન્દ્રને રીઝવવા આજે પણ યજ્ઞ કરવામાં આવે છે. બૌદ્ધ અને જૈન કથાઓમાં ઇન્દ્રને લગતી જે આખ્યાયિકાઓ આવે છે તે બધી વૈદિક ઇન્દ્રની કથાઓનું રૂપાંતર જ માત્ર છે.

શાસ્ત્રીય મૂર્તિવિધાન :

માર્કાકડેય પુરાણ (અ. ૭૬) અને મત્સ્યપુરાણ(અ. ૨૬૦/૬૯-૭૦)માં તેના હાથમાં શક્તિ અને અંકુશ હોવાનું જણાવી, બાજુમાં ઐરાવત બતાવ્યો છે. અગ્નિપુરાણ(અ. ૫૧/ ૧૪)માં ઇન્દ્રને ઐરાવત પર આરૂઢ, સુવર્શનો મુકુટ તથા હાથમાં વજ અને કમળ ધારણ કરેલ બતાવ્યો છે.

વિષ્ણુધર્મોતર પુરાશ(અ. ૫૦/૨-૬)માં ઇન્દ્રને શ્વેત વર્શનો અને ચાર દંતશૂળવાળા શ્વેત હાથી ૫૨ બિરાજેલ, ઇન્દ્રની ડાબી બાજુ તેની પત્ની ઇન્દ્રાશીને દ્વિભુજ બતાવી છે. ઇન્દ્રને ચતુર્ભુજ દર્શાવી જમશા બે હાથમાં પદ્મ અને અંકુશ તથા ડાબા પહેલા હાથમાં વજ અને બીજો હાથ ઇન્દ્રાશીને કમર ફરતે આલિંગન આપતો દર્શાવ્યો છે.

અંશુમદ્ભેદાગમ(પટલ ૫૧)માં ઇન્દ્રની પ્રતિમા શ્યમા વર્શની કરવી, જમશા હાશ્માં શક્તિ અને ડાબા હાથમાં અંકુશ તથા મસ્તકે કિરીટ મુકુટ, કાનમાં કુંડલ, ગળામાં તર, રક્તવર્શનાં વસ્તો, ઉદર અને ગરદન મોટાં બનાવવાં. ઇન્દ્રની પ્રતિમાને સિંહાસન પર હેલી કે ઊભેલી અથવા ઐરાવત હાથી પર બેઠેલી બતાવવાનું જજ્ઞાવ્યું છે. સુપ્રભેદાગમ<sup>(</sup>પટલ

૪૮) અને પૂર્વકારશાગમ(પટલ ૩૦)માં ઇન્દ્રને શ્યામ વર્શનો, હાથમાં વજ અને અંકુશ ધારશ કરેલ તથા ગજ પર આરૂઢ અને અપ્સરાઓથી વિંટળાયેલ કહ્યો છે.

શ્રીતત્ત્વનિધિ(પાઠ ૧૦૫), અપરાજિતપૃચ્છા (અ. ૬૯-૯-૧૦), દેવતામૂર્તિપ્રકરણ (અ.૪/૫૯) અને રૂપમંડન(અ. ૨-૩૧)માં ઇન્દ્રની સ્વરૂપ માટે એક સરખું વિધાન મળે છે. એમાં ઇન્દ્રને પૂર્વ દિશાનો અધિપતિ અને સહસ્ર નેત્રોવાળો કહ્યો છે. તેના ચતુર્ભુજમાં અનુક્રમે વરદમુદ્રા, વજ્ર, અંકુશ અને કમંડલું કે કળશ ધારણ કરેલ તેમ જ હાથી પર બિરાજમાન બતાવ્યો છે.

જૈન પરંપરામાં ઇન્દ્રની મૂર્તિનાં લક્ષણો ઠક્કર કેરુએ તેના 'વાસ્તુસાર પ્રકરણ'માં આપ્યા છે. એમાં ઇન્દ્રને પૂર્વદિશાના અધિપતિ, સુવર્શની કાંતિ જેવા વર્શવાળો તથા પીળાં વસ્ત્રો અને હાથમાં વજી ધારણ કરેલ તથા હાથી પર સવારી કરનાર દર્શાવ્યો છે. '

આમ પુરાણો અને શિલ્પશાસના ગ્રંથોમાં ઇન્દ્રના સ્વતંત્ર અને યુગલ સ્વરૂપોનું વર્શન મળે છે. પ્રાપ્ત પ્રતિમાઓમાં તેનાં બંને સ્વરૂપો નજરે પડે છે. પ્રાપ્ત પ્રતિમાઓ :

ભારતમાં ઇન્દ્રની સહુથી પ્રાચીન પ્રતિમા ભાજાની ગુફાના એક વિહારના પૂર્વ બાજીના છેડાના છજામાં આવેલી છે. ઈ. પૂ. રજા સૈકા જેટલા પ્રાચીન શિલ્પમાં ઇન્દ્ર ઐરાવત પર બેઠેલ છે.<sup>પ</sup> આ ઉપરાંત ગાંધાર અને મથુરા કલામાંથી પ્રાપ્ત લાલ પથ્થર પર કોતરેલી એક પ્રતિમામાં ઇન્દ્રને ઐરાવત પર બેઠેલ, બુદ્ધને મળવા જતો બતાવ્યો છે. દક્ષિણ ભારતમાં ચિદમ્બરમ્માં ઇન્દ્રની પ્રતિમા મળી છે.<sup>૬</sup>

ગુજરાતમાંથી પ્રાપ્ત ઇન્દ્રની પ્રતિમ્રાઓમાં આખજ(જિ. મહેસાશા) ગામના શક્તિ કુંડ(૧૦મી સદી)માંથી મળી છે. ઇન્દ્રની બેઠેલી પ્રતિમાના ચાર હાથ પૈકી જમશા હાથમાં વરદાક્ષ અને શક્તિ તથા ડાબા હાથમાં અંકુશ અને કળશ ધારણ કરેલ છે.°

મોઢેરાના સૂર્યમંદિરના મંડોવરમાં ઇન્દ્રની ત્રિભંગમાં ઊભેલી પ્રતિમાને મસ્તકે જટામુકુટ, ચાર હાથમાં અનુક્રમે ખંડિત, વજ, અંકુશ અને કટિહસ્ત મુદ્રામાં રાખેલ છે. ૫ગ પાસે જમણી બાજુ ઐરાવત ઊભેલ છે. ઇન્દ્ર સર્વ આભૂષણોથી વિભૂષિત છે.'

**કલેશ્વંરીની નાલ**(લવાશા, તા. લુણાવાડા)માં ઇન્દ્રની દ્વિભુજ પ્રતિમાના હાથમાં વજ અને અંકુશ છે. આ પ્રતિમા ૧૦મા સૈકા જેટલી પ્રાચીન છે.<sup>૯</sup>

**સાંબ-લક્ષ્મણા મંદિર**(બરડિયા-દ્વારકા)માં અંતરાલની દીવાલ પર દિક્પાલ ઇન્દ્રની ઊ<sup>ત</sup>લી પ્રતિમાના મસ્તકે કરંડ મુકુટ છે. ચાર હાથમાં અનુક્રમે કમંડલું, અંકુશ અને સંતાન મંજી છે. પગ પાસે હાથીનું વાહન છે.<sup>૧૦</sup>

. <mark>કોટાઈ</mark> (કચ્છ)ના શિવમંદિરમાં ઇન્દ્રની સુંદર પ્રતિમા દ્વિભંગમાં ઊભેલી છે. બંને∖

# દિક્પાલ પ્રતિમાઓ

હાથ ખંડિત છે. પગ પાછળ હાથીની આકૃતિ ઊભેલી સ્પષ્ટ જોઈ શકાય છે.

આ ઉપરાંત ડીસા, સૂશક, થાન, ધૂમલી, વડનગર, ખેડાવાડા વગેરે સ્થળોનાં પ્રાચીન મંદિરોમાં ઇન્દ્રની પ્રતિમાઓ આવેલી છે.''

# ર. અગ્નિ ઃ

આ દિક્પાલ અગ્નિખૂણાનો અધિપતિ છે. વેદકાળમાં અગ્નિનું મહત્ત્વ ઇન્દ્ર જેટલું જ અંકાયુ છે. અગ્નિ ત્રણ સ્વરૂપે-પૃથ્વી પર અગ્નિરૂપે, વાદળોમાં વીજળી રૂપે અને આકાશમાં સૂર્ય સ્વરૂપે જોવા મળે છે.<sup>૧૨</sup> અગ્નિ યજ્ઞનો પ્રદીપ્ત થયેલો દેવ છે. યજ્ઞ સંબંધે એનાં જુદાંજુદાં નામાભિધાનો મળે છે. આધ્યાત્મિક રીતે શિવનું અપર સ્વરૂર હોઈ, વાગ્દંડ, સાદંડ, ધનદંડ અને વજ્જદંડએ તેની ચાર દાઢો, લાંબી દાઢી તે દર્ભ અને તેના રથને જોડેલ ચાર પોપટ તે ચાર વેદ મનાય છે.<sup>૧૩</sup>

અગ્નિના જન્મ-ઉત્પત્તિ વિશે અનેક આખ્યાયિકાઓ મળે છે. તેમાં બે અરશીઓના ઘર્ષણથી તે નિત્ય ઉત્પન્ન થાય છે. તેનો વાસ ઘેર ઘેર હોવાથી તેને ગૃહપતિ પજ્ઞ કહ્યો છે. પુરાશો તથા ભાગવત(સ્કંદ ૮/અ. ૧)માં અગ્નિની ઉત્પત્તિની આખ્યાયિકાઓ આપેલી છે. દક્ષ પ્રજાપતિની કન્યાઓમાંની સ્વાહા તેની પત્ની છે. બ્રહ્મદેવે અગ્નિને પૂર્વ અને દક્ષિણ દિશાની વચલી દિશાનું આધિપત્ય આપ્યું. એથી એ દિશાનું નામ આગ્નેથી પડ્યું. શાસ્ત્રીય મૂર્તિવિધાન :

મત્સ્યપુરાણ (અ. ૨૬૧) અને અભિલષિતાર્થચિંતામણિ(વિ. ૩, અ.૧-૭૭૬-૮૦)માં અગ્નિને અર્ધચંદ્રાકાર આસન પર બેઠેલ, સુવર્ણ જેવી કાંતિવાળા અગ્નિના મુખ પર લાંબી દાઢી અને શરીર પર યજ્ઞોપવીત તથા જમણા હાથમાં અક્ષસૂત્ર અને ડાબા હાથમાં કમંડલું ધારણ કરેલ અને વાહન બકરો બતાવેલ છે.

અગ્નિપુરાશ(અ. પ૩-૧૯; અ. ૬૯-૨૭)માં તેને બકરાની પીઠ પર બિરાજમાન, સાત જવાલા, સાત જીભવાળો અને ચાર હાથમાં અનુક્રમે અક્ષમાલા, કમંડલુ અને શક્તિ ધારશ કરેલ તથા જવાળાઓથી ઘેરાયેલો બતાવ્યો છે.

વિષ્ણુધર્મોત્તર પુરાણ(અ. ૫૬-૧-૪; ૫૩-૨)માં અગ્નિને ધુમ્ર વર્શના વસ્ત, રક્ત જટા, ત્રિનેત્ર તથા લાંબી દાઢી અને મૂછ હોય છે. ચાર હાથ પૈકી જમણા હાથમાં અક્ષમાલા અને પત્નીના ખભા પર તથા ડાબા હાથમાં જવાળા અને ત્રિશૂલ હોય છે. અગ્નિના રથને ચાર પોપટ ખેંચતા અને વાયુને સારથી તરીકે બતાવેલ છે.

શ્રી તત્ત્વનિધિ(પાઠ ૧૦૫)માં અગ્નિને બે મુખ, ચાર શિંગડા, ત્રજ્ઞ પગ અને સાત હાથ, રક્તવસ્ર, મેષ જેવું મોઢું, જમશ્રી બાજુ ખોળામાં સ્વાહા અને ડાબી બાજુ સ્વધા હોવાનું નોંધ્યું છે.

શિલ્પરત્ન, અપરાજિતપૃચ્છા(અ. ૬૯-૧૦), દેવામૂર્તિપ્રકરણ(અ. ૪-૬૦) અને રૂપમંડન (અ. ૨-૩૨)માં અગ્નિને મેષ પર આરૂઢ, ચાર હાથમાં અનુક્રમે વરદ, શક્તિ, પદ્મ કે મૃણાલ અને કમંડલુ ધારણ કરે છે.

108

જૈન પરંપરા અનુસાર અગ્નિકોણના અધિપતિ અગ્નિદેવ છે. તે કપિલ વર્શવાળો, બકરાની સવારી કરનારો અને હાથમાં ધનુષ તથા બાજ્ઞ ધારજ્ઞ કરે છે.<sup>૧૪</sup> પ્રાપ્ત પ્રતિમાઓ :

દિક્પાલ અગ્નિની અહિચ્છત્રામાંથી ઈ.સ. ૩૫૦ના સમયની પ્રાચીન પ્રતિમા પ્રાપ્ત થઈ છે.<sup>૧૫</sup> એ ઉપરાંત બેનરજીએ વર્જ઼વિલ પ્રતિમાને મોટું પેટ, મેષ પર બેઠેલ, જમજ્ઞા હાથમાં અક્ષમાલા અને ડાબા હાથમાં જલપાત્ર છે. લાંબી દાઢી યજ્ઞોપવીત ઉપરાંત શરીરમાંથી જવાળાઓ નીકળતી બતાવી છે.<sup>૧૧</sup>

ગુજરાતમાંથી પ્રાપ્ત અગ્નિની પ્રતિમાઓ પૈકી મોઢેરા-સૂર્યમંદિરના મંડોવરના અગ્નિખૂર્ણ ત્રિભંગમાં ઊભેલ અગ્નિની પ્રતિમા છે. તેના મસ્તકે જટા મુકુટના આગળના ભાગમાં કીર્તિમુખ અને મકરમુખના અંકન ધ્યાનાકર્ષક છે. મુખ પર દાઢી, ગળામાં પત્રહાર, શ્રી વત્સનું ચિદ્ધ અને કટિમેખલામાંથી બંને જાંઘ પર લટકતી સાંકળઘાટની સેરો નોંધપાત્ર છે. ચાર હાથ પૈકી જમજ્ઞા બંને હાથ ખંડિત છે. ડાબા ઉપલા હાથમાં કપાલ અને નીચલા હાથમાં કળશ ધારણ કરેલ છે. પગ પાસે જમજ્ઞી બાજુ મેષની આકૃતિ ઊભેલી છે. આ પ્રતિમા ૧૧મી સદીની છે. 'ગ આખજના શક્તિ કુંડમાંથી અગ્નિનું વિશિષ્ટ સ્વરૂપ મળ્યું છે. જેમાં મોટા કુંભ જેવા ઘડામાંથી એક પુરુષ આકૃતિ બહાર નીકળેલી છે. જેના મસ્તકે વિશિષ્ટ ઘાટની જટા ગૂંથજ્ઞી કરેલી છે. આકૃતિના બંને હાથ ખંડિત છે. '' સાંબલક્ષ્મજ્ઞા મંદિરના અગ્નિકોજ્ઞમાં મોટું પેટ અન દાઢીધારી અગ્નિની પ્રતિમા છે. ચાર હાથમાં અનુક્રમે ખંડિત, સ્રુવ, પદ્મ ધારજ્ઞ કરેલ છે. વાહન ઘસાઈ ગયું છે. '' ડીસાના સિદ્ધાંબિકા મંદિરમાં અગ્નિની પ્રતિમાના ચાર હાથમાં સ્રુવ, આજ્યપાત્ર, માળા અને કમંડલું ધારજ્ઞ કરેલ નજરે પડે છે. આ ઉપરાંત મજ્યુંદ, સિદ્વપુર, જોટાલી વગેરે સ્થળોએથી અગ્નિની પ્રતિમાઓ પ્રાપ્ત થાય છે.<sup>30</sup> ર **યમ** :

યમ એ દક્ષિણ દિશાનો દિક્પાલ છે. ઋગ્વેદમાં યમ-યમીનું સૂર્ક્ત(૧૦/૧૪/૫; ૧૦/૧૭/૧-૨) આપેલું છે. વેદોમાં એક જગ્યાએ યમને મૃત્યુનો દેવતા કહ્યો છે. તેની સીનું નામ ધૂમોર્શા બતાવ્યું છે.

લૌકિક સંસ્કૃતમાં યમનાં કુલ ૧૪ નામો ગણાવ્યાં છે. રામાયણમાં યમસદન તથા યમ કક્ષ્ય જેવા શબ્દો પ્રયોજાયા છે. તે મૃત્યુનો દેવતા છે અને મૃત્યુ સમયે કાળદંડનો પ્રયોગ કરે છે તેવો ઉલ્લેખ છે.<sup>૨૧</sup>

# દિક્પાલ પ્રતિમાઓ

શાસ્ત્રીય મૂર્તિવિધાન :

મત્સ્યપુરાશ(અ. ૨૬/૧૨-૨૪)માં યમને મહિષ કે સિંહાસન પર બેઠેલ, વિકરાળ આંખોવાળો, હાથમાં દંડ અને પાશ ધારણ કરેલ બતાવ્યો છે. અહીં એક જગ્યાએ યમનું વાહન હરશ બતાવ્યું છે.

વિષ્ણુધર્મોત્તર પુરાશ(અ. ૫૧/૧-૧૦)માં સર્વ આભૂષશોથી વિભૂષિત દેહ, ચાર હાથ પૈકી જમશા હાથમાં દંડ અને ખડ્ગ તથા ડાબા હાથમાં ઢાલ અને પત્નીની કેડ ફરતો આલિંગન આપતો હોય છે. વહાન પાડો હોવાનું નોંધ્યું છે.

અગ્નિ પુરાણ(અ. ૫૨/૧૭) અને અભિલષિતાર્થ ચિંતામણિ(વિ.૩, અ. ૧/૭૮૧-૮૩)માં યમનો વર્શ લીલો, બે હાથમાં દંડ અને પાશ ધારણ કરેલ, અગ્નિ જેવા નેત્રો, મહિષ ૫૨ આરૂઢ, બન્ને બાજુ મૃત્યુ અને ચિત્રગુપ્ત ઊભેલા તથા ધાર્મિક અને પાપી માણસોથી સેવતા યમની પ્રતિમા કલ્પી છે.

અંશુમદ્દભેદાગમ(પટલ-૫૧)માં યમને શ્યામ વર્ષવાળો, મુખમાં બંને બાજુ કરાલ દાઢવાળો, મસ્તકે કિરીટ મુકુટ, સર્વ આભૂષશોથી વિભૂષિત અને બે હાથમાં ખડ્ગ તથા ખેટક ધારજ્ઞ કરેલ, સિંહાસનસ્થ અથવા મહિષ પર બેઠેલ દર્શાવવો. યમની બંને બાજુ મૃત્યુ અને સંહિતાની મૂર્તિઓ મૂકવી. યમની સામે ધર્મ અને અધર્મ નામના બ્રાહ્મજ્ઞ ઊભેલા બતાવવા, ચિત્રગુપ્ત અને કાલ નામના દ્વારપાલો કરવા. દેવો, અસુરો, ધર્માત્મા તથા પાપીઓને યમની સ્તૂતિ કરવા દર્શાવવાનું વિધાન છે.

અપરાજિતપૃચ્છા(અ.૬૯), દેવતામૂર્તિપ્રકરણ(અ.૪/૬૧) અને રૂપમંડન(અ. ૨/ ૩૩)માં યમને કૃષ્ણવર્ણનો, મહિષારૂઢ અને ચાર હાથમાં અનુક્રમે લેખિની, પુસ્તક, કુકકુટ અને દંડ ધારણ કરેલ દર્શાવ્યો છે.

જૈન પરંપરામાં યમને સૂર્યપુત્ર તરીકે ઓળખાવી તેની પત્નીનું નામ છાયા બતાવ્યું છે. યમને કૃષ્ણવર્શનો, મૃગચર્મ પહેરેલો, મહિષ પર સવાર અને હાથમાં દંડ ધારશ કરનારો કહ્યો છે.<sup>૨૨</sup>

પ્રાપ્ત પ્રતિમાઓ :

યમની દિફ્પાલ તરીકેની પ્રતિમા દક્ષિણ ભારતમાં ચિદમ્બરમુના શિવમંદિરમાં આવેલી છે. યમના દ્વિભુજમાં પાશ અને ગદા છે. વાહન મહિષ છે.<sup>૨૩</sup>

ગુજરાતમાંથી પ્રાપ્ત યમની પ્રતિમાઓમાં આખજના શક્તિકુંડમાં દક્ષિણ બાજીએ યમની અર્ધપર્યંકાસનમાં બેઠેલ પ્રતિમા જોવા મળે છે. ચાર હાથ પૈકી ઉપલા બે હાથમાં ધ્વજદંડ અને કુકકુટ તથા નીચલા બે હાથમાં લેખિની અને પુસ્તક ધારણ કરેલ છે. વાહન તરીકે મહિષ છે. આ પ્રતિમા ૧૦મી સદીની છે.<sup>૧૪</sup> ગઢવાડા(જિ.બ.કાં.)માં નીલછોયા મહાદેવમાં યમની ત્રિભંગમાં ઊભેલ પ્રતિમા છે. ચાર હાથમાં અનુક્રમે લેખિકની, પુસ્તક,

કુકકુટ અને દંડ ધારશ કરેલ છે. પગ પાસે મહિષનું વાહને છે. આ સ્વરૂપ ૧૧મી સદી જેટલું પ્રાચીન છે. અને અપરાજિતપૃચ્છા, દેવતામૂર્તિપ્રકરશ અને રૂપમંડનમાં આપેલ સ્વરૂપને મળતું આવે છે.<sup>રપ</sup>

ં **વડનગર** હાટકેશ્વર મંદિરમાં યમનું શિલ્પ છે. ચાર હાથમાં પ્રદક્ષિણા ક્રમે લેખિની, ગદા, કુકકુટ અને પુસ્તક ધારણ કરેલ છે.

નુગર ગામના સૂર્યમંદિરના મંડોવરના દક્ષિણ ગવાક્ષમાં યમનું સુંદર શિલ્પ છે. ચાર હાથમાં અનુક્રમે લેખિની, દંડ, કુકકુટ અને પુસ્તક છે. આ શિલ્પ ૧૨મી સદી જેટલું પ્રાચીન જજ્ઞાય છે. મોઢેરાના સૂર્યમંદિરની યમની પ્રતિમાના હાથ ખંડિત છે અને પ્રતિમા ઘસાયેલી છે. યમના ડાબા પગ પાસે નરવાહન જોઈ શકાય છે.<sup>૨૬</sup>

૪. નિત્રકૅતિ :

આ પજ્ઞ એક વૈદિક દેવ છે. પરંતુ વેદોમાં તેના વિશેના ઉલ્લેખ બહુ મળતા નથી. સંસ્કૃત કોશગ્રંથોમાં નિર્ઋત્યને અલક્ષ્મી, જ્યેષ્ઠા દેવી, રાક્ષસ વગેરે કહ્યો છે. પુરાજ્ઞોમાં એને એકાદશ રુદ્રમાંનો એક ગણ્યો છે. તે નૈર્ઋત્ય દિશાનો દિક્પાલ છે અને ભૂત પિશાચાદિનો અધિપતિ છે. આમ આ દિક્પાલ વિશે ઋગ્વેદ કે પછીના સાહિત્યમાં બહુ ઓછા ઉલ્લેખ મળે છે. પુરાજ્ઞો અને શિલ્પશાસ્ત્રના ગ્રંથોમાં તેનાં સ્વરૂપ વર્જ્ઞન વિસાતરથી મળે છે. શાસ્ત્રીય મર્તિવિધાન :

મત્સ્યપુરાણ(અ. ૨૬૧) અને અગ્નિપુરાણ(અ. ૫૧/૧૪)માં લોકપતિ રાક્ષસેન્દ્રને મનુષ્ય પર બેઠેલ, મહાન આકાર, ચારેબાજીથી રાક્ષસોથી ઘેરાયેલ અને હાથમાં ખડ્ગ ધારણ કરે છે.

વિષ્ણુધર્મોત્તર પુરાશ(અ. ૫૭-૧-૩)માં તેનું નામ વિરૂપાક્ષ બતાવ્યું છે. તેને શ્યામવર્શનો, મુખમાંથી જવાળાઓ નીકળતી તથા ઊંચા કેશ, ભીષણ મુખ હોય છે. દ્વિભુજ પૈકી એક હાથમાં દંડ અને બીજા હાથમાં ઊંટની લગામ ધારશ કરે છે. વિરૂપાક્ષની ડાબી બાજુ તેની પત્ની નિર્જાત હોય છે. વિરૂપાક્ષનું વાહન ઊંટ બતાવ્યું છે.

અંશુમદ્ભેદાગમ(પટલ ૫૧), દેવતામૂર્તિપ્રકરશ(અ. ૪/૬૨), રૂપમંડન(અ. /૩૪) માં વિકરાળ મુખ અને દષ્ટિ તથા મોટી દાઢીવાળો, ચાર હાથમાં અનુક્રમે ખડ્ગ, ખેટક, કરવત અને શત્રુનું મસ્તક ધારશ કરે છે. કૂતરાના વાહનવાળા નૈર્ૠ્ઠત્ય કોશના અધિપતિ રાક્ષસ નિર્ૠતિ છે.

જૈન પરંપરામાં નિર્ઋતિને ધુમ્ર વર્શવાળો, વ્યાઘચર્મ પહેરેલ, હાથમાં મુદ્ગર અને પ્રેતની સવારી કરનારો કહ્યો છે.<sup>૨૭</sup> પ્રાપ્ત પ્રતિમાઓ

For Private and Personal Use Only

ભારતમાં દિક્પાલ નિર્જાતિની ગુપ્તકાલ સુધીની કોઈ પ્રતિમાઓ હોવાનું જજ્ઞાતું

# દિક્પાલ પ્રતિમાઓ

નથી.ર્ય

ગુજરાતમાંથી પ્રાપ્ત નિઋઁતિની પ્રતિમાઓમાં મોઢેરા સૂર્યમંદિરના મંડોવરના દક્ષિશ-પશ્ચિમ વચ્ચેના ખૂણામાં નિર્ઋતિની નગ્ન પ્રતિમા ત્રિભંગમાં ઊભેલ છે. મસ્તકે કિરીટ મુકુટ, ગળામાં અસ્થિ રજ્જુ તેમજ અસ્થિની માળા છે. કટિ પર અસ્થિ રજ્જુ વીંટાળેલા છે. દિભુજ પૈકી જમણા હાથમાં ખડ્ગનો હાથો જળવાયેલો છે. જ્યારે ડાબો હાથ કટિહસ્તમુદ્રામાં છે. ઉપલા બે હાથ ખંડિત છે. નિર્ઋતિના પગ પાસે નરવાહન બતાવેલ છે.<sup>૨૯</sup>

આ ઉપરાંત સોલંકીકાલીન મંદિરો ભડેશ્વર શિવમંદિર-અંજાર(કચ્છ), રજ્ઞછોડજી મંદિર-વાલમ(વીસનગર), મુનીબાવાના મંદિર-થાન(ચોટીલા), રુકિમજ્ઞી મંદિર-દ્વારકા, સાંબ-લક્ષ્મજ્ઞા મંદિર-બરડિયા વગેરે મંદિરોના મંડોવરના ગવાક્ષોમાં દિક્પાલ નિર્ઋતિની મૂર્તિ જોવા મળે છે.<sup>30</sup>

## પ. વરુણ

વરુણ એ પશ્ચિમ દિશાનો દિક્પાલ છે. તે વિશ્વને ઢાંકી દેતો હોવાથી વરુણ કહેવાય છે. ઇન્દ્ર અને અગ્નિની જેમ વરુણનો વૈદિક સાહિત્યમાં અનેકવાર ઉલ્લેખ થયો છે. વરુણ એ કુદરતી બળો અને નીતિના નિયમોને ધારણ કરનારો પ્રતાપી દેવતા છે. ઋગ્વેદમાં તેને જળ અને ઋતુનો દેવતા કહ્યો છે.<sup>31</sup> રામાયણ(૪/૪/૫૯)માં વરુણને પશ્ચિમ દિશાનો સ્વામી કહ્યો છે. મહાભારતના સભાપર્વ(૧૪/૧૪)માં એને માટે રાજા વરુણ અને ધર્મપાશધર (૯/ ૧૦) જેવાં વિશેષણો પ્રયોજાયાં છે. તે દિવ્યવસ્ર અને આભૂષણો ધારણ કરી પોતાની પત્ની વારુણી સાથે આસન પર બિરાજે છે (સભાપર્વ (૯/૬). તે પોતાના હાથમાં પાશ અને અશનિ ધારણ કરે છે(આદિપર્વ ૨૨૭/૩૨).

# શાસ્ત્રીય મૂર્તિવિધાન

મત્સ્યપુરાશ(અ. ૨૬૧)માં મત્સ્યના આસન પર બેઠેલ, શાંત મુખમુદ્રા અને યુવાવસ્થાવાળી મૂર્તિ બનાવવી.

વિષ્ણુધર્મોત્તર પુરાણ(અ. ૫૨/૧-૭)માં વરુણને સાત હંસો દ્વારા ખેંચાતા રથમાં બિરાજમાન શ્વેત વસ્ત્રો, કંઠમાં મોતીની માળા, ચાર હાથ પૈકી જમણા હાથમાં પદ્મ અને પાશ તથા ડાબા હાથમાં શંખ અને રત્નપાત્ર હોય છે. વરુણની ડાબી બાજુ પત્ની ગૌરી તથા મકરના ચિદ્ધવાળો ધ્વજ અને મસ્તક પર શ્વેત છત્ર બનાવવું. જમણી બાજુ મકર પર ઊભેલી, હાથમાં ચામર તથા શ્વેત કમળ ધારણ કરેલી ગંગાની અને બાજુ કાચબા પર ઊભેલી, હાથમાં ચામર અને નીલોત્પલ ધારણ કરેલ યમુનાની મૂર્તિ બનાવવાનું વિધાન છે.

અંશુમદ્ભેદાગમ(પટલ ૫૧) અને સુપ્રભેદાગમ(પટલ ૪૮) વરુશને શ્વેતવર્શ, મસ્તકે કરંડ મુકુટ, યજ્ઞોપવીત, પીળાં વસ્ત્રો, દ્વિભુજમાં વરદ મુદ્રા અને પાશ આપવા તથા મકરાસન પર બિરાજમાન બતાવવાનો નિર્દેશ છે.

અપરાજિતપૃચ્છા(અ. ૬૯/૧૩) દેવતામૂર્તિપ્રકરણ(અ. ૪/૬૩) અને રૂપમંડન(અ. ૨/૩૫) માં પશ્ચિમ દિશાના અધિપતિ વરુણને મકર પર બેઠેલા અને ચાર હાથમાં અનુક્રમે વરદ, પાશ, પદ્મ અને કમંડલુ ધારણ કરેલ દર્શાવ્યો છે.

જૈન પરંપરામાં વરુણની મૂર્તિ મેઘ જેવા કૃષ્ણવર્ણવાળી, પીળાં વસ્ત્રો તથા હાથમાં પાશને ધારણ કરેલ અને મત્સ્યની સવારી કરેલ બતાવવી.<sup>૩૨</sup> પ્રાપ્ત પ્રતિમાઓ :

વરુશની એક પ્રાચીન પ્રતિમા ભુવનેશ્વરના રાજરાશી મંદિરમાં છે. તેના જમશા હાથમાં પાશ અને ડાબો હાથ વરદ મુદ્રામાં છે એ સિવાય ખજૂરાહો, ઇલોરાની કૈલાશ ગુફામાં તેની પ્રતિમાઓ આવેલી છે.

ગુજરાતમાંથી મીયાણીના મૈત્રકકાલીન પંચાયતના મંદિર નં. ૪માં વરુણની દ્વારપાલ તરીકેની પ્રતિમા મળી છે.<sup>33</sup>

આખજના શક્તિકુંડના પશ્ચિમ તરફના પડથારના ગવાક્ષમાં લલિતાસનમાં બેઠેલ વરુણના ચાર હાથણાં અનુક્રમે વરદાક્ષ, પાશ, સનાળ પદ્મ અને કમંડલુ ધારણ કરેલ છે. ડાબા પગ નીચે મકરનું અંકન છે. આ પ્રતિમા ૧૦મી સદીની છે.<sup>37</sup> મોઢેરા સૂર્યમંદિરના પશ્ચિમ તરફના મંડોવરના ગવાક્ષમાં વરુણની ત્રિભંગમાં ઊભેલ પ્રતિમાના જમણા ઉપલા હાથમાં પાશ છે. બાકીના ત્રણ હાથ ખંડિત છે. પગ પાસે ડાબી બાજુ વાહન તરીકે નર બેઠેલ છે. આ પ્રતિમા ૧૧મી સદીની છે.<sup>34</sup>

અ**ગ્રહિલવાડ** - પાટ્શમાં આવેલ ગૌડા મસ્જિદની ખાન બહાદુર દીવાલ પર વરુણનું સુંદર શિલ્પ છે.<sup>૩</sup> આ પ્રતિમાનું ઝીણવટથી નિરીક્ષણ કરતાં વરુણ ત્રિભંગમાં ઊભેલ, ચાર હાથમાં વરદ, પાશ, પદ્મ અને કળશ ધારણ કરેલ, ડાબા પગ પાસે મકરનું વાહન છે.

સેજકપુર(તા.સાયલા) નવલખા મંદિરની પીઠિકાના મંડોવરની પશ્ચિમ દિશામાં વરુણ પદ્મ પીઠ પર ત્રિભંગમાં ઊભેલ છે. મસ્તકે ત્રિકૂટ મુકુટ, કાનમાં કુંડલ, કંઠમાં હાર, ઊરુદામ, અધોવસ્ત તેમજ વનમાલા ધારણ કરેલ છે. ચાર હાથ પૈકી નીચેના બંને હાથ ખંડિત છે. જમણા ઉપલામાં પાશ અને ડાબા ઉપલામાં સનાળ પદ્મ છે. ડાબા પગ પાસે મકર વાહન છે. આ શિલ્પ ૧૧મી સદી જેટલું પ્રાચીન છે.<sup>39</sup> નુગરના સૂર્યમંદિરના મંડોવરમાં આવેલ વરુણની પ્રતિમાના ચાર હાથમાં અનુક્રમે વરદ, પાશ, પદ્મ અને કમંડલુ ધારણ કરેલ છે. મકર વાહન છે. આ પ્રતિમા ૧૨મી સદીની જણાય છે.<sup>34</sup>

૬. વાયુ :

આ દિક્પાલને લગતા ઋગ્વેદ(૮/૨૬/૨૧-૨૨)માં ત્રણેક સૂક્તો મળે છે. ઋગ્વેદમાં તેને રાતા અશ્વોથી જોડાયેલા તેજોમય રથની સુવર્શમય બેઠક પર બેસી અંતરીક્ષ સુધી તે ગતિ કરે છે. સારથી તરીકે ઇન્દ્ર હોય છે. પુરાણ ગ્રંથો પ્રમાણે બ્રહ્મદેવે વાયુને પશ્ચિમ અને ઉત્તર

# દિક્પાલ પ્રતિમાઓ

દિશા વચ્ચેનું આધિપત્ય આપ્યું તેથી તે ખૂણાનું નામ વાયવ્ય પડ્યું.

મહાભારતના આદિપર્વ(૨૨૩/૭૮; ૨૨૮/૪૦)માં વાયુને અગ્નિનો મિત્ર અને ભીમસેનનો પિતા બતાવ્યો છે. તે મેઘને ઉત્પન્ન કરી વરસાદ વરસાવે છે. કુંતી દ્વારા આવાહન કરવાથી તે મૃગ પર આરૂઢ થઈને આવે છે.

# શાસ્ત્રીય મૂર્તિવિધાન :

મત્સ્યપુરાશ(૨૬૧/૧૮-૧૯) અને અભિલષિતાર્થચિંતામણિ (વિ. ૩, અ. ૧/૭૮૮-૮૯)માં તેને ધુમ્રવર્શ, રત્નાલંકારોથી વિભૂષિત દેહ, દ્વિભુજમાં વરદ અને પતાકા તથા વાહનહરણ હોવાનું જણાવ્યું છે. વિષ્ણુધર્મોત્તર પુરાણ(અ. ૫૮/૧-૪)માં વાયુનાં દેહ અને વસ્ત્રો આસમાની રંગનાં તથા હાથમાં ચક્ર અને ધ્વજ ધારણ કરે છે.

અંશુમદ્ભેદાગમ(પટલ ૪૯)માં વાયુની મૂર્તિ શક્તિવાળી યુવાન પુરુષ જેવી, ધુમાડા જેવો શ્યામવર્શ, જમજ્ઞા હાથમાં ધ્વજ અને ડાબા હાથમાં દંડ આપવો. ઉડવા માટે તત્પરતા દર્શાવતી વાયુની મૂર્તિ સિંહાસનસ્થ કરવી.

અપરાજિતપૃચ્છા(અ. ૬૯), દેવતામૂર્તિપ્રકરણ (અ. ૪/૬૪, અને રૂપમંડન (અ. ૨/૩૬) માં વાયુને મૃગ પર આરૂઢ અને ચાર હાથમાં અનુક્રમે વરદ, ધ્વજ, પતાકા અને કમંડલુ ધારણ કરેલ, વાયવ્ય કોણનો અધિપતિ પવનદેવ કહ્યો છે.

સાગરખેડુ નાવિકો હાલમાં દરિયાપીરની પૂજા કરે છે. ગુજરાતમાં વાયડા વૈશ્યોનો તે ઇષ્ટ દેવ છે. વાયુના ભક્તો વાયડા બ્રાહ્મણો અને વૈશ્યો હોવાની નોંધ જ્ઞાતિ પુરાણ, વાયડા પુરાણ વગેરેમાંથી મળે છે. બીજા કોઈ પણ દિક્પાલની સ્વતંત્ર ઇષ્ટ દેવ તરીકેની પૂજા થતી હોવાનું જણાયું નથી. વાયુ માટે તેવા પ્રમાણો મળતા હોઈ ગુજરાતમાં વાયુદેવનાં સ્વતંત્ર મંદિરો પણ મળે છે.<sup>36</sup> વાયુ પુરાણમાં વાયુપુર કે પવનપુરનો નિર્દેશ મળે છે જ્યાં સૂર્ય, વાલુકેશ્વર અને એકાદશ રુદ્રોના મંદિરો તેમ જ ચાર કુંડો હતા. આ તીર્થ પવનપુત્ર હનુમાન અંજલિના ગર્ભમાંથી ઉત્પન્ન થયા ત્યારે વાયુદેવે નિર્માણ કર્યું હતું. અહીં વાયડાદિત્યનું મંદિર પણ હતું.<sup>50</sup>

આ સ્થાન આજે વાયડ તરીકે જાણીતું છે. જે પાટણ(ઉ.ગુ.)થી ઉત્તરમાં દસ માઈલ

દૂર આવેલું છે. જ્યાં વાયડા બ્રાહ્મણો તથા વૈશ્યોની કુલામ્બાનું ભવ્ય ધામ આવેલું છે.\*

વાયુની સ્વતંત્ર તથા દિક્પાલોના સમૂહમાં કેટલીક પ્રતિમાઓ પ્રાપ્ત થઈ છે. વાયડા બ્રાહ્મજ્ઞો અને વૈશ્યોના તે ઇષ્ટદેવ હોવાથી જ્યાં જ્યાં તેમની વસ્તી છે ત્યાં ત્યાં વાયુદેવનાં મંદિરો બંધાયા છે. આવાં મંદિરો આજે પાટજ્ઞ, વડોદરા, અમદાવાદ, ભરૂચ, સુરત અને કચ્છમાં આવેલાં છે. આ બધામાં પાટજ્ઞની પ્રતિમા ૧૬મા સૈકામાં બની હોવા છતાં ભવ્ય અને શાસ્તીય વિધાન મુજબની છે. તેના ચાર હાથમાં વરદ, ધ્વજ, પતાકા અને કમંડલુ આપેલાં છે.<sup>૪૨</sup>

વાયુની ગુજરાતમાંથી પ્રાપ્ત સહુથી પ્રાચીન પ્રતિમા શામળાજી પાસેના દેવની મોરીમાંથી મળી છે જે ગુપ્તોત્તર કાલની હોવાનું મનાય છે.<sup>૪૭</sup>

મોઢેરા સૂર્યમાંદિરના મંડોવરના ગવાક્ષમાં ઉત્તર અને પશ્ચિમ દિશા વચ્ચેના કોણમાં આવેલી છે. ચાર હાથ પૈકી જ.ની. વરદાક્ષ, જ.ઉ. ખંડિત, ડા.ઉ.માં પદ્મ, ડા.ની. ખંડિત છે. ડાબા પગ પાસે હરણની આકૃતિ છે. આ પ્રતિમા ૧૧મી સદીની છે.

નુગરના સૂર્યમંદિરમાં વાયુની પ્રતિમા છે. જેમાં ચાર હાથમાં પ્રદક્ષિણાક્રમે વરદ, ધ્વજ, પતાકા અને કમંડલુ ધારણ કરેલ છે. પગ પાસે હરણની આકૃતિ છે.<sup>જ</sup> ૭. કુબેર :

કુબેર ઉત્તર દિશાનો દિક્પાલ ગણાય છે. એની આકૃતિ ભયંકર હતી. તેથી તે કુબેર(કુબડો) કહેવાયો. એનું ખરું નામ તો 'સોમ' હતું. કુબેરની ઉત્ત્પત્તિની કથા રામાયણના ઉત્તરકાંડ, દેવી ભાગવત, મહાભારત વગેરેમાં મળે છે. રામાયણમાં કુબેરને પુલત્સ્યનો પુત્ર અને વૈશ્રવણ બ્રહ્માનો માનસ પુત્ર કહ્યો છે.<sup>૪૫</sup> કુબેર સઘળા યક્ષોનો અધિપતિ છે. તેથી તે યક્ષરાજ કહેવાય છે. તે દેવોનો ધનાધ્યક્ષ છે. તેથી તે યક્ષાધિપતિ, ધનદ, ધનેશ અને કુબેર ભંડારી તરીકે જાણીતો છે.<sup>૪૫</sup> તેનું વાહન નર છે, અને હાથમાં કૌબેરાસ ધારણ કરે છે.<sup>૪૫</sup>

શાસ્ત્રીય મૂર્તિવિધાન : વિચ્હુધર્મોત્તર પુરાણ(અ. પ૩/૧-૬) માં કુબેરનું વર્ણન વિસ્તારથી આપ્યું છે. તેના મુખ પર દાઢી-મૂછ, પીળાં નેત્રો, મુખમાંથી બહાર દેખાતી બે મોટી દાઢો તથા શરીર પર ક્વચ અને પાશ્વાત્ય ઢબનાં વસ્ત્રો ધારણ કરાવવાં. તેના ચાર હાથ પૈકી બે હાથમાં ગદા અને શક્તિ તથા બીજા બે હાથ તેની સ્ત્રીઓ વિભવા અને વૃદ્ધિને આલિંગન આપતા દર્શાવવા. વાહન તરીકે માનવ આકૃતિ બતાવવી.

બૌદ્ધ ધર્મમાં પશ કુબેર ધનપતિને ઉત્તર દિશાનો દિફ્પાલ કહ્યો છે. તેની પત્નીનું નામ હારિતિ રાખ્યું છે. તેની પ્રતિમા હિંદુ મૂર્તિવિધાન પ્રમાશેની જ છે. કુબેર હાલમાં શ્રીલંકામાં વૈશ્રવજ્ઞ તરીકે પૂજાય છે, અને બૌદ્ધધર્મમાં તે જંભલ નામે ઓળખાય છે. જૈનો પજ્ઞ યક્ષની પૂજા કરે છે, કેમ કે યક્ષો તીર્થકરના અનુચરો મનાય છે.

મત્સ્યપુરાણ(અ. ૨૬૧)માં કુબેરની મૃગ પર બિરાજમાન, હાથમાં વરદ, પતાકા, ધ્વજ ધારણ કરેલ, મૂર્તિ શંખ અથવા સ્કટિક જેવી શ્વેત બનાવવી. શ્વેત પુષ્પોનો હાર તથા શ્વેત વસ્ત્રોથી સુશોભિત, કાનમાં કુંડલ, મોટું ઉંદર, આઠ નિષિઓથી યુક્ત હોય અને હાથમાં ધન હોય વળી, કુબેરની ગદાધારી મૂર્તિ પણ બનાવાય છે.

અંશુમદ્ભેદાગમ(પટલ-૪ (૮)માં કુબેરની પ્રતિમા સર્વ આભરંશોથી અલંકૃત, તપેલા સોના જેવો વર્શ, પદ્મપીઠ પર બિરાજમાન, મસ્તકે કરંડમુકુટ અને દેહને શ્વેત વસ્ત્રોથી સજાવી તેના એક હાથમાં વરદમુદ્રા અને બીજો હાથ અભયમુદ્રામાં અથવા ડાબા હાથમાં ગદા આપવી, તેની જમશી બાજુ શંખનિષિ અને બાજુએ પદ્મનિષિ બનાવવા.

# દિકૂપાલ પ્રતિમાઓ

અપરાજિતપૃચ્છા(અ. ૬૯), દેવતામૂર્તિપ્રકરશ(અ. ૪/૬૫) અને રૂપમંડન(અ. ૨/ ૩૭)માં કુબેરના હાથમાં અનુક્રમે ગદા, નિધિકુંભ, બીજપૂરક અને કમંડલુ હોવાનું જશાવ્યું છે. અને વાહન તરીકે ગજ બતાવ્યો છે.

જૈન ગ્રંથોમાં કુબેરનું વાહન મનુષ્ય, હાથમાં રત્નપાત્ર, વજ અથવા દ્રવ્યયેલી હોય છે.<sup>૪૮</sup>

# પ્રાપ્ત પ્રતિમાઓ :

કુબેરની સ્વતંત્ર પ્રતિમાઓ વૈદિક, જૈન અને બૌદ્ધ ત્રણે ધર્મોમાં મળે છે. છતાં દિફ્પાલ તરીકે મૂકેલી કેટલીક પ્રતિમાઓ પ્રાચીન મંદિરોમાં જોવા મળે છે. આમાં સિદ્ધપુર, ડીસા, સુણક, સંડેર, ખંડોસણ, દેલમાલ, કસરા,મણૂંદ વગેરે ગામોના પ્રાચીન મંદિરોમાં ઉત્તર તરફની દીવાલમાં કુબેરની પ્રતિમાઓ આવેલી છે. ગુજરાતમાંથી પ્રાપ્ત પ્રતિમાઓમાં કુબેરને ચાર હાથ હોય છે. અને ઉપલા બે મોટે ભાગે હાથથી નાણાં કોથળી ધારણ કરે છે.<sup>જ</sup>

માસરમાંથી પ્રાપ્ત કુબેર પ્રતિમા ઈ.સ. દક્રી સૈકાની છે. રેતિયા પથ્થરની આ પ્રતિમામાં કુબેરનો દેહ સ્થૂળ અને ઠીંગણો બતાવ્યો છે. યજ્ઞોપવીત અને ઉદરબંધ તથા અધોવસ ધારણ કરેલ છે. હાથમાં દ્રવ્યની થેલી ધારણ કરેલ'છે.<sup>∿૦</sup>

સોન-કંસારી મંદિર નં.૩ના તોરણ ઉપરના ઉદ્દગમની મધ્યમાં કુબેરનું શિલ્પ છે. રોડા મંદિર નં.૩ના ઉત્તરાંગની ગવાક્ષ પંક્તિમાં કુબેરની પ્રતિમા છે. અકોટા-સંગ્રહમાં હાથી પર બેઠેલ કુબેરના હાથમાં સંતાનમંજરી અને ડા.હા.માં નકુલિકા, જેમાંથી સિક્કાઓની પંક્તિ નીચે પડતી દર્શાવી છે. સિદ્ધપુર પાસેથી મળેલ હાલ વડોદરા મ્યુઝિયમમાં સંગૃહીત કુબેર પ્રતિમા ૧૦મા સૈકા જેટલી જૂની છે.<sup>૧૧</sup>

મોઢેરા-સૂર્યમંદિરમાં કુબેરની પ્રતિમાના જ.ઉ. હાથમાં પદ્મ અને બાકીનાં ત્રશ હાથ ખંડિત છે.

મોઢેરા - રામકુંડમાંથી કુબેરની પ્રતિમા મળી છે. જેમાં તેના હાથમાં અનુક્રમે ગદા, દ્રવ્યથેલી, પદ્મ અને સંતાન-મંજરી ધારણ કરેલ છે. આ પ્રતિમા ૧૦મી સદીના ઉત્તરાર્ધની જણાય છે.

૮. ઇશાન :

ઇશાન એ શિવનું જ એક સ્વરૂપ છે. તેઓ ઇશાન સ્વરૂપે દિક્પાલનું કામ કરતા હોવાથી મંદિરમાં ઇશાન ખૂણામાં તેમની પ્રતિમા મૂકવામાં આવે છે. વેદમાં શિવના અપરનામ તરીકે તેના અનેકવાર ઉલ્લેખ થયાં છે.

ઇશાનનાં મૂર્તિવિધાન માટે પુરાષ્ટ્રો અને શિલ્પગ્રંથોમાં વિધાનો મળે છે. મત્સ્ય પુરાષ્ટ, અગ્નિપુરાષ્ટ, બૃહત્સંહિતા, અભિલાષિતાર્થ ચિંતામષ્ટિ, પૂર્વકારજ્ઞાગમ (અ. ૫૬/

૧૯-૨૦) વગેરેમાં ઇશાનને શ્વેતવર્શ, કપાળમાં અર્ધચંદ્ર, ત્રિનેત્ર, બે હાથમાં ત્રિશૂલ અને વરદમુદ્રા તથા વ્યાઘચર્મ ધારણ કરેલ બતાવ્યો છે.

શાસ્ત્રીય મૂર્તિવિધાન : વિષ્ણુધર્મોત્તર પુરાણ(અ. ૫૫/૨-૪) માં શિવના ગૌરીશ્વર રૂપને જ ઇશાન તરીકે ઓળખાવ્યું છે. એમાં ઇશાનને એક મુખ, બે નેત્ર, ચાર ભુજા હોય છે. તેના શરીરનો ડાબો ભાગ સ્ત્રી સ્વરૂપનો હોય છે અને જમણા ભાગમાં જટા-મંડલમાં ચંદ્રકલા, સર્પકુંડલ, યશોપવીત અને ચાર હાથ પૈકી જમણા હાથમાં અક્ષમાલા, ત્રિશૂલ અને ડાબા હાથણાં દર્પણ અને વરદમુદ્રા હોય છે.

અંશુમદ્ભેદાગમ(પટલ ૪૯) માં ઇશાનને સૂર્યસમાન તેજસ્વી, મસ્તકે જટામુકુટ, સર્પ આભૂષણોથી યુક્ત દેહ, શ્વેત વસ્નો અને યશોપવીત ધારણ કરેલ, બે હાથ પૈકી જમણા હાથમાં ત્રિશૂલ, ડાબા હાથમાં કપાલ અને શ્વેત પદ્મના આસન પર બેઠેલ બતાવ્યા છે.

અપરાજિતપૃચ્છા(અ. ૬૯), દેવતામૂર્તિપ્રકરણ(અ. ૪/૬૬) અને રૂપમંડન(અ. ૨/ ૩૮)માં ઇશાનને વરદ, ત્રિશૂલ, નાગેન્દ્ર અને બિજોરું ધારણ કરેલ તથા નંદિ પર બેઠેલ બતાવવાનું વિધાન છે.

જૈન પ્રશાલિકામાં ઇશાનને શ્વેત વસ્રવાળો, ગજ્યર્મ ધારણ કરેલ, વૃષભની સવારી કરનાર, હાથમાં ત્રિશૂલ અને ધનુષ્ય ધારણ કરનારો કહ્યો છે. પ્રાપ્ત પ્રતિમાઓ :

મોઢેરાના સૂર્યમાંદિરમાં આ સ્વરૂપની પ્રતિમા આવેલી છે. મસ્તકે જટા મુકુટ છે. ચાર હાથ જ.ની. વરદ, જ.ઉ.માં ત્રિશૂલ, ડાબા બંને હાથ ખંડિત છે. ડાબી બાજુ પગ પાસે નંદિની ખંડિત આકૃતિ ઊભેલી છે.

નુગર ગામના સૂર્યમંદિરમાં દીવાલના ગવાક્ષમાં ઇશાનની મૂર્તિ મૂકેલી છે. જેના ચાર હાથમાં વરદાક્ષ, ત્રિશૂલ, નાગેન્દ્ર અને સંતાનમંજરી ધારણ કરેલ છે. સૂર્યમંદિરની બાજુના **મહાદેવ**ના મંદિરની દક્ષિણ દીવાલ પર સમપાદમાં ઊભેલ ઇશાનના ચાર હાથમાં વરદાક્ષ, ત્રિશૂલ, નાગેન્દ્ર અને *ક*મંડલુ ધારણ કરેલ છે.

ભો.જે. વિદ્યાભવન, અમદાવાદમાં ઇશાનની એક સુંદર પ્રતિમા આવેલી છે. જેમાં મસ્તકે જટા મુકુટ, ચાર સેરનો કમરબંધ નોંધપાત્ર છે. ચાર હાથણાં અનુક્રમે વરદાક્ષ, ત્રિશૂલ, નાગેન્દ્ર અને ચોથો હાથ ખંડિત છે. જમણા પગ પાસે વાહન નંદિ છે. આ પ્રતિમા ૧૧મી સદીની છે.પ્ય

હિંદુ ધર્મશાસ્ત્ર તેમજ જૈન ગ્રંથોમાં દિશા અને વિદિશાના અધિપતિઓને લોકપાલ કહ્યો છે. અને તેની સંખ્યા દસ હોવાનું જણાવ્યું છે. ચાર દિશા, ચાર કોણ, આકાશ(બ્રહ્મા) અને પાતાલ (અનંત સ્વામી) એમ દસ દિક્પાલોનાં વિધાનો રજૂ કર્યાં છે. જેમાં આઠ દિક્પાલ-ઇન્દ્ર, અગ્નિ, યમ, નિર્ઋતિ, વરુણ, વાયુ, કુબેર અને ઇશાન, ઉપરાંત બ્રહ્મા અને

#### દિક્પાલ પ્રતિમાઓ

શેષનાગનાં સ્વરૂપ વર્શન આપેલાં છે. જેમાં બ્રહ્માને હંસારૂઢ, હાથમાં સુક અને સુવ ધારશ કરેલ, લોક સાથે યજ્ઞની ઉપરની દિશાનું રક્ષણ કરનાર બતાવ્યા છે. જ્યારે શેષનાગને કૂર્મ પર સવાર, ચક્ર યુક્ત અને નીચલી દિશાના રક્ષક કહ્યા છે.<sup>પ3</sup> જો કે મંદિરોમાંથી તો આઠ દિક્પતિઓની જ મૂર્તિઓ જોવા મળે છે. કોઈ કોઈ મંદિરોમાં બ્રહ્માની પ્રતિમા મળે છે. પરંતુ નાગરાજની મૂર્તિ હજુ સુધી પ્રાપ્ત થઈ નથી. ઊર્ધ્વ(આકાશ) દિશાનું સ્થાન પૂર્વ અને ઈશાનની મધ્યમાં તથા અધો(પાતાળ) દિશાનું પશ્ચિમ અને નૈર્શ્વત્યની મધ્યમાં સ્થાન હોવાનું શાસકારોએ નિયત કર્યું છે. છતાં પ્રાચીન મંદિરોમાં આ બે દિક્પાલોને સ્થાન આપવામાં આવ્યું નહિ હોવાથી તેમજ મૂર્તિશાસના આધારભૂત ગ્રંથોમાં તેના કોઈ ઉલ્લેખ રજ કરાયા નથી.<sup>પજ</sup>

સમાજમાં અષ્ટ દિક્પાલોની પૂજા પ્રચલિત નહિ હોવાથી દરેકની સ્વતંત્ર પ્રતિમાઓ મળતી નથી. છતાં આઠે લોકપાલોની એક જ પથ્થરમાં કોતરેલી પ્રતિમાઓ કોઈ કોઈ સ્થળેથી પ્રાપ્ત થાય છે. આવો પદ્ટ મકતુપુર(તા. સિદ્ધપુર)ના મહાદેવમાં આવેલો છે. જેમાં અષ્ટ દિક્પાલોને ઊભેલા તેમજ ચારભૂજાવાળા બતાવ્યા છે.<sup>પપ</sup> આવો બીજો એક પટ ચોબારીની વાવમાં આવેલો છે. જેમાં ઇન્દ્ર, વાયુ, યમ, અગ્નિ અને કુબેરને ઊભેલા દર્શાવ્યાં છે.<sup>પપ</sup> દરેકને ચાર હાથ છે. પગ પાસે દરેકનાં વાહન બતાવ્યાં છે. પાટણના એક પ્રાચીન મંદિરમાં દ્વારની ઉપરના ભાગમાં એક કાષ્ઠપટ્ટના આઠ દિક્પાલોની નાની મૂર્તિઓ કંડારેલી છે.

દિક્પાલોની સાથે તેમની પત્નીઓની મૂર્તિ બનાવવાના પૌરાષ્ઠ્રિક-શિલ્પ ગ્રંથોના ઉલ્લેખો મળે છે. આ પ્રકારની યુગ્મ પ્રતિમાઓ રશછોડજી મંદિર-વાલમ (વીસનગર), સાંબ-લક્ષ્મણ મંદિર-બરડિયા (દ્વારકા), અજિતનાથ મંદિર-તારંગા (તા. ખેરાળુ), સિદ્ધાંબિકા મંદિર-ડીસા વગેરેમાં આવેલી છે.<sup>પ9</sup>

★ સામીપ્ય, એપ્રિલ, '૯૦-માર્ચ, ૧૯૯૧

# પાદટીપ

१. इन्दुमति मिश्र, 'प्रतिमा विज्ञान', पृ. ११५

- કાન્તિલાલ ફૂ. સોમપુરા, 'અષ્ટ દિફ્પાલ', "બુદ્ધિ પ્રકાશ" (બુ. પ્ર.), ૧૯૫૮, પુ. ૧૦૫, અંક ૧૦, પુ. ૩૧૦-૧૧
- ૩. ક. ભા. દવે, 'ગુજરાતનું મુર્તિવિધાન' (ગુ.મૂ.વિ.), પૃ. ૪૧૩-૧૪

૪. લુ. પ્ર., પુ. ૧૦૫, પૃ. ૩૧૨-૧૩

- પ. પ્રિયબાળા શાહ, 'પ્રાચીન ભારતીય શિલ્પકલા અને સ્થાપત્ય', પૃ. ૧૯૫
- E. J. N. Banerjee, 'Development of Hindu Iconography, (DHI.), p. 524
- 9. P. C. Parikh, 'The sakti Kunda at Akhaj', p. 8
- ૮. સ્વનિરીક્ષણ પરથી.
  ૯. ગુ.રા.સાં.ઈ., ગ્રંથ-૪, પૃ. ૫૧૯
  ૧૦. 'દ્વારકા સર્વસંગ્રહ', પૃ. ૨૫૮
  ૧૧. ગુ. મૂ. વિ., પૃ. ૪૧૬

#### 198

# કલાવિમર્શ

| 12. zode, 2/12/3; 10/9/2; 10/90/11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ૧૩. ગુ. મૂ. વિ., પૃ. ૪૧૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ૧૪. બુ. પ્ર., પુ. ૧૦૫, અંક ૧૧, પૃ. ૩૪૮-૫૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۹u. V. S. Agrawala, 'Terracotta figurines of Ahichchtra', "Ancient                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| India", No-4, 1947-48, p. 131                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ee. DHI, p. 524, plt. 65, fig. 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ૧૭. સ્વનિરીક્ષણ પરથી ૧૮. ગુ. મૂ. વિ., પૃ. ૪૧૮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ૧૯. 'દ્વારકા સર્વસંગ્રહ', પૃ. ૨૫૮ ૨૦. ગુ. મૂ. વિ., પૃ. ૪૧૮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ૨૧. રામાયશ, ૩/૩૨/૪; ૭/૭૩/૮; ૭/૨૨/૨૩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ૨૨. લુ.પ્ર., પુ. ૧૦૫, અંક ૧૨, પૃ. ૩૭૭-૭૮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| २3. Rao, 'Elements of Hindu Iconography' (EHI), p. 524                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| २४. P. C. Parikh, op. cit., p. 9-10, fig. 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ૨૫. હરિલાલ ગૌદાની, 'મહાગુજરાતના શિલ્પ-સ્થાપત્ય', પૃ. ૪૩૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ૨૬. સ્વનિરીક્ષણ પરથી ૨૭. બુ. પ્ર., પુ. ૧૦૫, પૃ. ૩૭૮-૭૯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| २८. नी. पु. जोशी, 'प्राचीन भारतीय मूर्ति विज्ञान,' पृ. १७७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ૨૯. સ્વનિરીક્ષણ પરથી. ૩૦. શુ. રા. સાં.ઇ., ગ્રંથ ૪, ૫ૃ. ૪૫૧, ૬૭, ૭૪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ૩૧. ઋગ્વેદ, ૫/૫૭/૮ ૩૨. બુ. પ્ર., પુ. ૧૦૬, ૧૯૫૯, પૃ. ૨૫                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ૩૩. ગુ. રા. સાં. ઇ., ગ્રંથ ૩, પૃ. ૩૨૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ૩૪. P. C. Parikh, op. cit., p. 12, fig. 13 ૩૫. સ્વનિરીક્ષણ પરથી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 38. Burgess & Cousens, 'Architectural Antiquities of Northern Gujarat',                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| p. 54, plt. xxvl, fig. 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ૩૭-૩૮. સ્વનિરીક્ષણ પરથી. ૩૯. ગુ. મૂ. વિ., પૃ. ૪૨૫-૨૬                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ૪૦. વાયુ પુરાશ અ. ૬૦; વાયડા પુરાશ, અ. ૩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ૪૧-૪૩. ગુ. મૂ. વિ., પૃ. ૪૨૬-૨૮ ૪૪. સ્વનિરીક્ષણ પરથી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲۹. EHI, pp. 533-34 الله المالية مالية مالي |
| ૪૭. મહાભારત, વનપર્વ, ૧૬૧/૪૨; ૧૬૮/૧૩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ૪૮. લુ. પ્ર., પુ. ૧૦૬, પૃ. ૧૮૭ ૪૯. ગુ. મૂ. વિ, પૃ. ૪૩૦-૩૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| uo. સ્વાધ્યાય, પુ. ૧૨, પૂ. ૪૬૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| પવ. ગુ. રા. સાં. ઇ., પ્રંથ ૩, પૃ. ૩૨૨, ૨૯, ૬૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| પર. સ્વનિરીક્ષણ પરથી. પંચ. અગ્નિપુરાણ, અ. ૫૬/૩૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| પ૪-૫૫. ગુ. મૂ. વિ, પૃ. ૪૩૨-૩૩ ૫૬. સ્વનિરીક્ષણ પરથી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| પછ. ગુ. રા. સાં. ઇ., ગ્રંથ ૪, પૃ. ૪૫૬, ૫૯, ૭૪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 10, 3,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

# 6. પાશુપત સંપ્રદાય

# ગુજરાતમાં પાશુપત સંપ્રદાય ભાગ-૧

ગુજરાતમાં પાશુપત સંપ્રદાય ક્યારથી પ્રચલિત થયો એની માહિતી ઉપલબ્ધ નથી, પરંતુ પાશુપત સંપ્રદાયના સ્થાપક ભગવાન લકુલીશનો ઉદ્દભવકાલ ઇ.સ.ની બીજી સદીની શરૂઆતનો મનાયો છે. ગુજરાતમાં લકુલીશ પાશુપત સંપ્રદાયનો સહુથી વધારે પ્રસાર વલભીના મૈત્રક રાજાઓના સમયમાં થયાના પુરાવા મળે છે. વલભીના મૈત્રક વંશના ૧૭ જેટલા રાજાઓ "પરમ માહેશ્વર" હતા. આ 'માહેશ્વર' શબ્દમાં પાશુપત મતનો માહેશ્વર અભિપ્રેત છે. વળી મૈત્રકોનાં તામ્રપત્રોમાં આવતા 'બપ્પપાદ' શબ્દમાં બપ્પ એ પાશુપત સંપ્રદાયના વડાનું સૂચન કરે છે.'

યુઅનશુવાંગ ઇ.સ. ૬૪૦ આસપાસ મૈત્રક રાજવી ધ્રુવસેન-૨(ઈ.સ.૬૨૮-૬૪૩)ના સમયમાં ગુજરાતમાં આવેલો તેશે નોંધ્યું છે કે માલવમાં પાશુપત મત પ્રચલિત હતો. માલવ ઉપર મૈત્રકસત્તા સ્થપાયેલી અને માલવ દેશ ગુજરાતનો પડોશી તેથી મૈત્રકોના ગુજરાતના પ્રદેશમાં પણ પાશુપત મત પ્રચલિત હોવાનું નિઃશંક માની શકાય.

સોલંકી કાલના અભિલેખોને આધારે પાશુપત સંપ્રદાય ઈ.સ.૧૦મા થી ૧૪મા શતક સુધી ગુજરાતમાં પ્રચલિત હોવાનાં પ્રમાણો મળે છે.

શૈવના સંપ્રદાયો : શૈવસંપ્રદાયના વિકાસ અને પ્રસાર સાથે એના અનુયાયીઓમાં કેટલીક જુદી જુદી વિચારધારાઓ અને કાર્યશ્રેશીઓ ઘડાઈ, જેના પરિશામે શૈવોમાં જુદા જુદા સંપ્રદાય પ્રચલિત થયા, જે પૈકી (૧) શૈવ, (૨) પાશુપત, (૩) કારુશિક સિદ્ધાંત કે કાલમુખ અને (૪) કાપાલિક સંપ્રદાયો વિશેષ પ્રચારમાં આવ્યા.

આમાં શૈવ સંપ્રદાયોનો પ્રચાર ગુજરાતમાં જોવા મળતો નથી, કાલમુખ અને કાપાલિક સંપ્રદાયોના પ્રચારનો ઉલ્લેખ ક્વચિત્ આવે છે, જ્યારે પાશુપત મતનો પ્રચાર વ્યાપક પ્રમાણમાં જોવા મળે છે.<sup>ર</sup>

શૈવ સંપ્રદાયોનો સહુથી પ્રથમ ઉલ્લેખ પતંજલિના મહાભાષ્ય (ઈ.પૂ.રજી સદી)માં મળે છે (મહાભાવ્ય, અધ્યા.૪). વાચસ્પતિ મિશ્ર (ઈ.સ.૮૪૧) રામાનુજાચાર્ય (ઈ.સ.૧૦૧૭), કેશવ કાશ્મીરી, યામુનાચાર્ય, શિવપુરાણકાર, વામનપુરાણકાર, સુપ્રભેદાગમકાર, હરિભદ્રસૂરિ, આનંદગિરિ વગેરેના જણાવ્યા પ્રમાણે શૈવોના મુખ્ય ચાર સંપ્રદાયો-શેવ, પાશુપત(માહેશ્વર), કાલમુખ અને કાપાલિક છે.<sup>3</sup>

**શૈવ સંપ્રદાય :** આ સંપ્રદાય દક્ષિણભારત (તામિળ પ્રદેશ)માં પ્રચલિત હતો. ગુજરાતમાં એ પ્રચાર પામેલો જોવા મળતો નથી. ગુજરાતમાં મકુલીશ કે લકુલીશ પાશુપત ગુજરાત ઇતિહાસ પરિષદ, ૧૭ મું અધિવેશન, અમદાવાદ, ડિસે. ૧૯૯૩, પારિતોષિક વિજેતા નિબંધ

મત સવિશેષ પ્રચલિત હતો.

પાશુપત (માહેશ્વર) સંપ્રદાય : "માહેશ્વરો, પશુપતિએ પાંચ અર્થો પ્રગટ કર્યા છે, એમ માને છે." આ કથન ભગવાન શંકરાચાર્યે બ્રહ્મસૂત્રભાષ્ય(૨-૨-૩૭)માં કરેલું છે. આ ઉપરથી એમ લાગે છે કે શંકરાચાર્યના સમયમાં બધા શૈવો 'માહેશ્વર' કહેવાતા અને પશુપતિ મૂળ આચાર્ય હતા. એ જ સૂત્રના ભાષ્યમાં રામાનુજ એ સંપ્રદાયોને પશુપતિના મતો કહે છે. નિબાર્ક સંપ્રદાયના કેશવ કાશ્મીરી પશુપતિમતાનુયાયીઓ કહે છે. એને જ શ્રીકષ્ઠ શિવાચાર્ય પરમેશ્વરે ઉપદેશેલા આગમવાદીઓ કહે છે. આ ઉપરથી શૈવ અનુયાયીઓ માટે 'મહેશ્વર' તથા 'પાશુપત' નામ જૂનાં હોય અને સર્વ શૈવ સંપ્રદાયોનો એમાં સમાવેશ થતો હોય એમ જજ્ઞાય છે. વીમ કદફીસ તથા બીજા ઘણા પ્રાચીન રાજાઓ, ખાસ કરીને વલભીના રાજાઓ, પોતાને "માહેશ્વર" કહે છે. યુઅન-શુવાંગ જેમાં પાશુપતો પૂજા કરતા હતા તેવાં મહેશ્વરનાં મંદિરોનું વર્જ્ઞન કરે છે. આ સર્વ ઉપરથી "પાશુપત" શબ્દ માહેશ્વરની જેમ સામાન્ય રીતે શિવપૂજકના અર્થમાં વપરાયેલો જ્ણાય છે.<sup>×</sup>

પાશુપત(માહેશ્વર)સંપ્રદાયના સ્થાપક તરીકે શ્રીક્ષ્ઠનો ઉલ્લેખ મળે છે. એમાંથી કાલાંતરે કેટલીક શાખાઓ નીકળી. એમાં લકુલીશે જે શાખા શરૂ કરી તે પછીથી "લકુલીશ પાશુપત સંપ્રદાય"ના નામે ઓળખાઈ.

મહાભારત (શાંતિપર્વ, અ.૩૪૯/૬૪)માં પાંચરાત્ર સાથે પાશુપતશાસ્ત્રનો પશ ઉલ્લેખ છે. એ જ અધ્યાયમાં આગળ બ્રહ્મદેવના પુત્ર અને ઉમાના તથા પ્રાણીમાત્રના પતિ એવા શ્રીક્ષ્ટઠે પાશુપત શાસ્ત્રનો ઉપદેશ કર્યાનું જણાવ્યું છે. શારદાતિલક પરની ટીકા આ પંથના પ્રથમ ગુરૂ શ્રીક્ષ્ટઠને પ્રણામ કરીને શરૂ કરવામાં આવી છે. તંત્રસાર નામના હસ્તલિખિત ગ્રંથની પુષ્પિકામાં પાશુપતના મહાગુરુ શ્રીક્ષ્ટઠનાથ, જેઓ પશુપતિનુંજ સ્વરૂપ ગણાતા હતા, તેમને એ ગ્રંથના કર્તા તરીકે જણાવ્યા છે.<sup>પ</sup>

લકુલીશ ગોરખ વગેરે ગુરુઓની જેમ શ્રીકષ્ઠ પણ શૈવદેવકોટિમાં ભગવાન સમાન ગણાય છે. એ કોઈ વખતે 'સદાશિવ'મોટેભાગે 'પંચાંનન' કહેવાય છે, કેમકે એમણે પંચ સ્રોતરૂપ સિદ્ધાંત સ્થાપિત કર્યા. લકુલીશમતમાં પણ પંચાનનવાળા શ્રીકષ્ઠને સ્વીકાર્યા છે.

સિંત્રા-પ્રશસ્તિ (વિ.સ. ૧૩૪૩-ઈ.સ. ૧૨૮૭)માં પંચમુખી શ્રીકષ્ઠના મંદિરનો ઉલ્લેખ કર્યો છે.

**લકુલીશ પાશુપત સંપ્રદાય :** શૈવોની "સોમ સિદ્ધાંત" નામે એક શાખા સોમ શર્માએ પ્રભાસ-પાટશમાં શરૂ કરેલી. એઓ પુરાશોમાં રુદ્ર-શિવના સત્તાવીસમા અવતાર તરીકે અને લકુલીશ અજ્ઞવીસમા અવતાર તરીકે આલેખાયા છે.

પુરાશોમાં, અન્ય ગ્રંથોમાં અને અભિલેખોમાં લકુલીશ અને એમના સંપ્રદાયના અનેક ઉલ્લેખ મળે છે. વાયુપુરાશ (અ. ૨૩), લિંગપુરાશ (અ. ૨૪), આત્મસમર્પશ, ગુશકારિકા (પરિ. ૧, ૫. ૨૫) અને સારંગદેવના સમયની વિ.સં.૧૩૪૩ (ઈ.સ. ૧૨૮૭)ની

992

પશુપત સંપ્રદાય

સિંત્રા-પ્રશસ્તિમાં લકુલીશને શિવના (૨૮ મા) અવતાર તરીકે આલેખ્યા છે.'

"પંચાધ્યાયી"ના નામથી ઓળખાતું પાશુપતશાસ આ સંપ્રદાયનો પાયો ગણાય છે. આ ગ્રંથમાં લકુલીશ કેંદ્રસ્થાને હોવાથી લકુલીશને પાશુપત સંપ્રદાયના સ્થાપક ગણ્યા છે.<sup>૯</sup>

પરંતુ દેશના જુદા જુદા ભાગોમાં વિકસેલી શૈવ સંપ્રદાયની જુદી જુદી શાખાઓના ગ્રંથોમાં ગુરુ તરીકે શ્રીક્ષ્ઠઠને શિવના અવતાર ગણે છે.

આ પરથી એમ સમજાય છે કે શ્રીક્ર્પ્ડે પાશુપત સંપ્રદાય સ્થાપ્યો હતો અને સમય જતાં કેટલીક શાખાઓ નીકળી. એમાં લકુલીશે જે શાખા-શરૂ કરી તે જતે દિવસે "લકુલીશ પાશુપાત"નામથી ખ્યાતિ પામી.<sup>10</sup>

**લકુલીશ :** વાયુપુરાશ (ખંડ-૧, અ. ૨૬)માં લકુલીશનું નામ રુદ્રના ૨૮મા અવતાર તરીકે અને આઠ વર્ષના બ્રહ્મચારીના સ્વરૂપ તરીકે જોવામાં આવે છે.

કારવણ માહાત્મ્ય (ગણકારિકા, પરિ.૪, પૃ. ૩૮-૫૭)માં લકુલીશના જન્મની કથા આપેલી છે.

વાયુપુરાણ (ખંડ-૧, અ.૩૬) અને કૂર્મપુરાણ (ખંડ-૧, અ. ૫૩)માં "નકુલી" શબ્દ વપરાયો છે. લિંગપુરાણ (અ. ૨૪) અને શિવપુરાણ (અ.૫)માં એને માટે "લકુલી" શબ્દ જોવા મળે છે. સ્કંદપુરાણ (અવંતિખંડ, અ. ૫/૪૮-૬૩)માં નકુલી અથવા લકુલીને બદલે "લકુટી" શબ્દનો ઉલ્લેખ છે. માધવાચાર્યે "સર્વદર્શનસંગ્રહ"માં પાશુપત-મતના સિદ્ધાંતોની ચર્ચા કરતા શીર્ષકમાં "નકુલીશપાશુપતદર્શન" લખેલું છે. આત્મસમર્પણ (પરિ. ૧, પૃ. ૨૫) અને કારવણ-માહાત્મ્ય (પરિ.૪, પૃ. ૫૭)માં 'લકુલીશ' શબ્દ પ્રયોજેલો છે.

લકુટ (દંડ)એ આ શૈવ સંપ્રદાયનું વિશિષ્ટ લક્ષણ હશે અને એ સંપ્રદાયના માણસ મૂળમાં શિવના "લકુટી" સ્વરૂપની ઉપાસના કરતા હશે. આગળ જતાં લકુટી-ઉપાસકોના આરાધ્ય દેવ "લકુલીશ" (લકુટીશ) તરીકે ઓળખાયા હશે.<sup>11</sup>

લગભગ બધા ઉલ્લેખ લકુલીશ કાયાવરોહણ-કાયાવતાર(કારવણ)માં જન્મ્યાનું જણાવે છે. કારવણ વડોદરાથી ૨૪ કિ.મી. દક્ષિશે આવેલું છે. એની પ્રાચીનતાની પ્રતીતિ કરાવતા અને આ સ્થળ પાશુપત સંપ્રદાયના સ્થાપક લકુલીશ સાથે સંકળાયાના અનેક પુરાવા આજે પણ પ્રાપ્ત થાય છે.<sup>૧૨</sup>

લકુલીશનો સમય કેટલાક વિદ્વાનો ઈ.પૂ. બીજી શતાબ્દીનો, તો કેટલાક વિદ્વાનો ચંદ્રગુપ્ત રાજાના મથુરાના શિલાલેખના આધારે એનો સમય પહેલી સદીના પૂર્વાધની બીંજી પચીસીનો હોવાનું માને છે. આમાં આ બીજો કાલ-નિર્જ્ઞય ઘણાખરા વિદ્વાનોએ સ્વીકાર્યો છે.<sup>13</sup>

"લકુલીશ" નામના બે સાંપ્રદાયિક મહા-પુરુષો થયા હતા, એમાંના એક પહેલી શતાબ્દીમાં થયા, બીજા લકુલીશ એ છે કે જેને ડૉ. બ્યૂલર અને મિ. લેવિસ રાઈસે ૧૧મા સૈકાના આલેખ્યા છે. આ લકુલીશ દક્ષિણ ભારત અને ગુજરાત વચ્ચે સાંસ્કૃતિક એકમ સમાન હતા. એમણે પોતાની કારકિર્દીનો આરંભ મદ્રાસ રાજ્યના ઉત્તર આર્કોટ જિલ્લાના મેલપાડા

ગામથી કર્યો હશે., ઈ.સ.૧૦૩૬માં એઓ મૈસૂર રાજ્યના શીક્ટપુર તાલુકાના બલ્લીગ્રામમાં સ્થિર થયાનું જણાય છે. આ આચાર્ય આખરે લાટ દેશમાં આવેલા કાચાવરોહણ ગયા.<sup>૧૪</sup> પરાણો વગેરે સાહિત્યિક પ્રંથોમાં અને અભિલેખોમાં લક્લીશના ચાર શિષ્ય ગણાવ્યા

યુરાજ્ઞા વગર સાહિત કે પ્રયાગ ગય ગાળવગાળા વહુવારમાં વાર સવ્ય બેલાવ્યા છે, જેઓ (૧) કુશિક, (૨) ગાર્ગ્ય (ગર્ગ), (૩) મિત્ર અને (૪) કૌરુષ્ય (કુરુષ) નામ ધરાવતા હતા.<sup>૧૫</sup>

સાહિત્યની દષ્ટિએ જોઈએ તો પુરાશો પૈકી વાયુપુરાશ (અ. ૨૩-૨૧૯-૨૫), લિંગપુરાશ (અ. ૧૨-૧૨૯-૩૧), શિવપુરાશરુદ્રસંહિતા સર્ગ-૩ (અ.૫.૫૦), કૂર્મપુરાશ (અ. ૫૩.૯-૨૭)માં ઉપર્યુક્ત નામો જોવા મળે છે.

અભિલેખોની દષ્ટિએ જોઈએ તો મથુરાના ગુપ્ત સંવત ૬૧ (ઈ.સ.૩૮૦-૮૧)ના લેખમાં ફક્ત કુશિકનો જ ઉલ્લેખ છે.<sup>૧૫</sup>

એકલિંગજી નાથ-મંદિરના વિ.સં.૧૦૨૮ (ઈ.સ.૯૭૧)ના લેખમાં કુશિકાદિ શિષ્યોના ઉલ્લેખ મળે છે.પ્

**પાશુપત સંપ્રદાયની શાખાઓ ઃ** લકુલીશના આ ચાર શિષ્યોમાંથી ચાર શાખાઓ શરૂ થઈ એવું સિત્રા-પ્રશિસ્ત (વિ.સં.૧૩૪૩-ઈ.સ.૧૨૮૭)માં નોંધ્યું છે.<sup>૧૮</sup>

૧. કૌશિક શાખા : લકુલીશનો પટ્ટા શિષ્ય કુશિક હતો. મથુરાના ગુપ્ત સંવત ૬૧ના શિલાલેખમાં આ શાખાના શિષ્યોની પરંપરા આપી છે. નરવાહનના વિ. સં. ૧૦૨૮ (ઈ.સ.૨૭૧)ના ઉદેપુરના શિલાલેખમાં કૌશિકનો ઉલ્લેખ કરી આ શાખાના સાધુઓ શરીર ભસ્મ લગાવે છે, વલ્કલ પહેરે છે અને માથે જટા રાખે છે, એવું નોંધ્યું છે. જૈન વિદ્વાનો લકુલીશ અને કૌશિકથી પ્રારંભ થતા અઢાર તીર્થકરોનો ઉલ્લેખ કરે છે. ભા(વ) સર્વજ્ઞે પજ્ઞ આનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. આ બધા સાધુ કદાચ આ શાખાના અનુયાયીઓ હોય.<sup>પ્લ</sup>

આ શાખા ખાસ કરીને મેવાડમાં પ્રચલિત હતી. ગ

મેવાડ એ ગુજરાતની સરહદે આવેલું હોઈ આ શાખા ગુજરાતમાં પજ્ઞ પ્રચલિત હશે, એ તદ્દન સ્વાભાવિક છે.

ગુજરાતના અભિલેખોમાં જણાવેલા બ્રાહ્મણોનાં ગોત્રોમાં આ ગોત્રનો સમાવેશ થાય છે.<sup>૨૧</sup> પરંતુ એ પરથી કૌશિક ગૌત્રના બ્રાહ્મણ આ શાખાના પાશુપતો સાથે સંબંધ ધરાવતા હતા કે કેમ એ કહેવું મુશ્કેલ છે.

૨. ગાર્ગ્ય શાખા : ગાર્ગ્ય સાધુઓનો ઉલ્લેખ કુમારપાલના સમયના વિ.સં.૮૫૦ (ઈ.સ.૧૧૬૯)ના પ્રભાસ-પાટણના શિલાલેખમાં છે.<sup>૨૨</sup> અને સિંત્રા-પ્રશસ્તિમાં આવે છે.<sup>૨૩</sup>

ઉપર્યુક્ત શિલાલેખોમાં સાધુઓનાં કેટલાંયે ગોત્રોનો નિર્દેશ છે. અભિનવગુપ્તના જણાવ્યા પ્રમાણે સાધુઓના સંદર્ભમાં ગોત્રનો અર્થ "ગુરુના શિષ્યો" એવો થાય છે, એટલે ગાર્ગ્ય ગોત્રનો અર્થ ગર્ગના શિષ્યો એવો ઘટાવી શકાય.<sup>૨૪</sup>

કુમારપાલના સમયમાં પ્રભાસ-પાટણના શિલાલેખમાં ભાવબૃહસ્પતિને તથા સિંત્રા-

૧૨૦

121

પ્રશસ્તિમાં કાર્તિકરાશિ, વાલ્મીકિ-રાશિ અને ગંડ ત્રિપુરાંતકને આ શાખાનાં ગણાવ્યાં છે. \*\*

Shree Dharmachakra Prabhav Tirth, Nashik

આ ત્રિપુરાંત સોમનાથ મંદિરમાં છકા મહત્તર તરીકે નિમાયા હતા. એમપ્રે તીર્થસ્થાનમાં પાંચ મંદિર બંધાવ્યાં હતાં. આ પરથી આ ગોત્રનો પ્રચાર ગુજરાતમાં સારા પ્રમાણમાં હતો એવું જોવા મળે છે.<sup>રા</sup>

૩. મૈત્ર્ય અથવા મૈત્રશાખા ઃ લકુલીશના "મિત્ર" નામે પટ્ટ-શિષ્યમાંથી ઉદ્ભવેલી શાખાને "મૈત્ર્ય" કહે છે. મનુસ્મૃતિમાં જજ્ઞાવેલા "મૈત્ર", વૈજ્યંતી (૧૧મી સદી) કોશમાં જજ્ઞાવેલા "મૈત્ર"-"મૈત્રક" અને ષડ્દર્શનસમુચ્ચય (ઈ.સ.૧૩૪૮)માં જજ્ઞાવેલા "મૈત્ર્ય"એ સર્વ એક જ જાતિના નામનાં રૂપાંતર હોવાનું જજ્ઞાય છે.<sup>૨૭</sup>

આ પરથી ડૉ. હરિપ્રસાદ શાસ્ત્રી વલભીના મૈત્રક રાજવંશના રાજાઓને ''મૈત્ર્યો''તરીકે ઓળખાવી શકાય એવું સૂચવે છે. એ મૈત્રકો પણ 'પરમ માહેશ્વર' હતા અને એમની રાજમુદ્રાનું લાંછન શિવવાહન નંદિનું હતું.<sup>ર૮</sup>

જે મૈત્રકોએ વલભીપુરની રાજધાનીમાંથી લગભગ સમગ્ર ગુજરાત પર ત્રણ સદીઓ (ઈ.સ.૪૭૦ થી ૪૮-૮૯) જેટલા લાંબા કાલ સુધી સત્તા ધરાવી તે પાશુપત સંપ્રદાયની મૈત્ર્ય અથવા મૈત્ર શાખાના હોવાનું જણાવે છે.

૪. કૌરુષ્ય શાખા ઃ- લકુલીશના ચોથા શિષ્યનું નામ કૌરુંષ હતું. સાહિત્યમાં "કારુક"ના નામ પરથી શૈવ-શાખા શરૂં થયાના ઉલ્લેખ મળે છે. રામાનુજ અને ભાસ્કરાચાર્ય કારુકને બદલે "કાલાનન" અને કારુક-સિદ્ધાંતી કહે છે તેથી ડૉ. ભાંડારકર કારુક અને કાલાનનને એક ગુજ્ઞે છે.<sup>૨૯</sup>

આ "કારડક" શબ્દ ઘણું કરીને લકુલીશના ચાર શિષ્યોમાંના શિષ્ય "કૌરુષ્ય"નું અપભ્રષ્ટ રૂપ હશે અથવા "કૌરુષ" એ "કારડક"નું સંસ્કૃત રૂપાંતર થયું હોય.<sup>30</sup> આ સૂચનને ઈ.સ.૧૧૭૭ના એક શિલાલેખથી પુષ્ટિ મળે છે. એમાં કાલાનનોને લકુલાગમસમયના અનુયાયીઓ કહ્યા છે. અંમરાજનો તંડીકોડા શિલાલેખ આનાથી પણ મજબૂત પુરાવો પૂરો પાડે છે. એમાં કાલમુખ સાધુઓની શાખાનો ઇતિહાસ આપ્યો છે અને આ શાખાનુ લકુલીશથી ગણવામાં આવ્યું છે.<sup>31</sup>

આ શાખાનો પ્રચાર ગુજરાતમાં હોવાની સંભાવના છે. કાલાનન-કાલમુખ સાધુઓ કૌરુષના શિષ્ય હોવાનું મનાય છે.<sup>૩૨</sup>્

શ્રી દુ.કે.શાસ્તી કાલમુખો અને કાપાલિકો એક હોવાનું જજ્ઞાવે છે.<sup>33</sup> ગુજરાતમાં કાપાલિકોનો પ્રચાર હોવાના પુરાવા "મોહરાજપરાજ્ય"નાટકમાંથી મળે છે<sup>જ</sup> એટલે આ શાખાનો પ્રચાર ગુજરાતમાં હતો એ તદ્દન સ્વાભાવિક છે.

ઉપર્યુક્ત શાખાઓ ઉપરાંત આગમ-પ્રશાલિકા લકુલીશના સિદ્ધાંતો અનંત મારફતે ચાલુ રહ્યાનું સૂચવે છે. આ અનંતના અનુયાયીઓ "અનંત-ગોત્ર"ના સાધુઓ તરીકે ઓળખાયા.<sup>૩૫</sup>

૧૨૨

"પંચાર્થ" પાશુપત-સૂત્રોનું બીજું નામ હોવાનું જણાય છે. શિવપુરાણ પંચાર્થવિદ્યાને તત્ત્વજ્ઞાનમાં શ્રેષ્ઠ ગણે છે. સર્વદર્શનસંગ્રહ પાશુપત સૂત્રોને પંચાર્થ તરીકે ઓળખાવે છે, તેથી પંચાર્થિકો લકુલીશના કે જેમણે પાશુપત સૂત્રોનું સંકલન કર્યું તેમના અનુયાયી હોવા જોઈએ. અનંત ગોત્રના પાશુપતો કૌલ સંપ્રદાયમાં, ખાસ કરીને ઉત્તર કૌલ સંપ્રદાય સાથે સંબંધો ધરાવતા હતા.<sup>34</sup>

આ ઉપરાંત શૈવ સંપ્રદાયમાં ઉત્તરતંત્ર, આપલ ગોત્ર, પ્રમાણ ગોત્ર અને સોમસિદ્ધાંત એવી બીજી કેટલીક શાખાઓના ઉલ્લેખ મળે છે, એમાં આપેલ ગોત્ર અને સોમસિદ્ધાંત ગુજરાત સાથે સંબંધ ધરાવે છે.

**લકુલીશ પાશુપતમતનું દાર્શનિક સાહિત્ય અને એનું તત્ત્વદર્શન :** આમ લકુલીશ પાશુપત સંપ્રદાયમાં અનેક શાખાઓ પડી હતી. એમાંની કેટલીક શાખાખઓ એ સંપ્રદાયમાં સામાન્ય મત સાથે તાત્ત્વિક સંબંધ ધરાવતી હતી, જ્યારે કૌલ અને નાથ સંપ્રદાયનો એની સાથેનો સંબંધ ગૌણ અને ઉપલક હતો. તદનુસાર એ સંપ્રદાયો ઘણે અંશે અલગ સંપ્રદાય જેવા હતા.

ધરંતુ કૌશિક ગાર્ગ્ય મૈત્ર્ય અને કૌરુષ્ય જેવા મત લકુલીશ પાશુપતમતની શાખારૂપે જ હોઈ એ મતો સર્વસામાન્ય દાર્શનિક સાહિત્ય તથા સામાન્ય તત્ત્વદર્શન ધરાવતા હતા.

દાર્શનિક સાહિત્ય : પાંચ અર્થોને ચર્ચતા "પંચાધ્યાયી" (વાયવી સંહિતા) નામના એક પ્રંથનો નિંબાર્ક સંપ્રદાયના કેશવ કાશ્મીરીએ ઉલ્લેખ કર્યો છે તથા રામાનંદે એમાંથી કાશીખંડ ઉપરની ટીકામાં ઉદાહરણ લીધું છે. લકુલીશના જે પ્રંથમાંથી લકુલીશપાશુપતમતના વર્જાનાં માધવે ઉદાહરણ લીધું છે તે અને આ એક હશે. આ પંચાધ્યાપી નામનો ગ્રંથ જ કદાચ પાશુપત સંપ્રદાયનો પશુપતિના અવતારરૂપ મનાતા નકુલીશે કરેલો મૂળ ગ્રંથ હશે. "પંચાર્થ-ભાષ્યદીપિકા"નો તથા "રાશિકર-ભાષ્ય"નો માધવે ઉલ્લેખ કર્યો છે. રાજશેખરે "મડુદર્શનસમુચ્ચય"માં આ રાશિકરને રુદ્રનો ૧૭મો અવતાર ગણ્યો છે.<sup>39</sup>

"પાશુપતસૂત્રો" પર કૌશ્ડિન્યનું ભાષ્ય મળ્યું છે.<sup>૩૮</sup> કૌશ્ડિન્ય તથા ૧૭મા ગુરુ રાશિકર એક હોવાનું જજ્ઞાય છે અને એ ચોથા તથા છઠ્ઠા સૈકા વચ્ચે થઈ ગયા હોવાનું સંપાદકનું માનવું છે.<sup>૩૯</sup>

"ગણકારિકા" નામનો ભા(વ) સર્વજ્ઞનો એક ગ્રંથ 'રત્ન' નામની ટીકા સાથે (ગાયકવાડ સંસ્કૃત સિરીઝ, ૧૯૨૦) પ્રગટ થયો છે. ગણકારિકાના ગ્રંથકર્તા સર્વજ્ઞનું ખરું નામ એ વખતના ભાવ બૃહસ્પતિ વગેરે પાશુપત આચાર્યો પેઠે "ભાવ સર્વજ્ઞ" હોવું જોઈએ એવો ગણકારિકાના પ્રકાશક શ્રી ચિમનલાલ દલાલનો તર્ક યથાર્થ લાગે છે. આ ભાવ સર્વજ્ઞ ઈ.સ.૯૫૦ની આસપાસ થયા હોવા જોઈએ. લકુલીશ પાશુપતમતનું બહોળું સાહિત્ય ૧૪મા શતક સુધી જીવતું હોવું જોઈએ એમ ઉપરના ઉલ્લેખો પરથી લાગે છે. "સર્વદર્શનસંગ્રહ"ના કર્તાએ પાશુપતમતના વિવરણમાં બે કારિકાઓ ગણકારિકાના નામથી અને બાકીની નામ

# પશુપત સંપ્રદાય

વગર પશ એની આઠેય કારિકાઓ થોડાં પાઠાંતરો સાથે ઉતારી છે, એ પરથી માધવાચાર્યના સમયમાં આ ગ્રંથ લકુલીશ-પાશુપતમતનો બહુમાન્ય ગ્રંથ ગણાતો હશે એમ જણાય છે અને આ બધા ઉપરથી આપણે તારવી શકીએ કે લકુલીશ-પાશુપતમતનું બહોળું સાહિત્ય ૧૪મા શતક સુધી જીવતું હોવું જોઈએ.<sup>૪૦</sup> આજે તો આપણને આ મતના કૌશ્ડિન્યનું ભાષ્ય અને ગણકારિકા એમ બે જ ગ્રંથો મળે છે. એમાં આ મતના તત્ત્વજ્ઞાન કરતાં વિધિ-નિયમો વિશેનું વર્શન વિશેષ મળે છે.

તત્ત્વદર્શન : "ષડ્રદર્શનસમુચ્ચય" (પૃ.૧૧-૧૨)માં આચાર્ય હરિભદ્રસૂરિ નૈયાયિકોને 'શૈવ' અને વૈશેષિકોને 'પાશુપત' કહે છે. એનો ટીકાકાર ગુણરત્નસૂરિ (૧૪મું શતક) પણ આવું જ વિધાન કરે છે.<sup>૪૧</sup> ન્યાય અને વૈશેષિક-બંને શાખાના અનુયાયીઓ શિવપૂજક હતા, પણ બધા વૈશેષિકો પાશુપત અને નૈયાયિકો શૈવ હતા એ વિધાનમાં જૈન લેખકોની ભૂલ લાગે છે, કારણ કે વાત્સ્યાયનન્યાયભાષ્ય પર ખદ્યોત ટીકા લખનારે ભારદાજને ટીકામાં પાશુપતાચાર્ય કહ્યા છે. પ્રસિદ્ધ ન્યાયભૂષણ લેખક શૈવ સિદ્ધાંત શાખાના હતા, અર્થાત્ ન્યાયદર્શન સાથે પાશુપતસંપ્રદાય નિકટ સંબંધ ધરાવતો હતો.

પાશુપતસિદ્ધાંતમાં એકેશ્વરવાદ ઉપર ભાર મૂક્યો છે. વેદસંહિતાકાલમાં ઘણા દેવોની ભાવના પ્રચલિત હતી, પરંતુ બ્રાહ્મણસમયમાં અને સૂત્ર-સમયમાં અનેક-દેવભાવનામાંથી એક-દેવ-ભાવના ક્રમશઃ તત્ત્વદષ્ટિથી ઘડાતી ચાલી છે.

વેદના યત્રકાંડમાં યજ્ઞભાવનામાં દેવતાની ભાવના ઊંડી રહેલી છે. આ દેવતાઓ અનંત નામ-રૂપવાળા છતાં એને ત્રણ વર્ગમાં ગોઠવવામાં આવે છે. પ્રથમ વર્ગ ભૂલોક સંબંધી અને એ અગ્નિપણ, બીજો મધ્યલોક સંબંધી અને એ વાયુગણ તથા ત્રીજો સ્વર્લોક સંબંધી એ સૂર્યગણ. આ ત્રિલોકી સાથે દેવતાનો ત્રિવર્ગ ઘડાયો એને ઉપનિષદકાલમાં આ ત્રણ વ્યૂહને આઠ વસુમાં, એકાદશ રુદ્રમાં અને દ્વાદશ આદિત્યમાં ગોઠદ્વવામાં આવ્યા.

મનુષ્યના દેહમાં રહેલા બ્રહ્માંડના એક અભિમાનીને અર્ધમાત્રાના અધ્યક્ષ એટલે શક્તિસંપન્ન શિવ મહારુદ્ર મહાકાલ મહેશ્વર, હર ઇત્યાદિ સંજ્ઞા આપવામાં આવે છે ત્યારે એ સ્થૂલ સૂક્ષ્મ અને કારણના અભિમાનીને વૈશ્વાનર (વિષ્ણુ), હિરણ્યગર્ભ (બ્રહ્મા) અને ઇશ્વર (સંહારક રુદ્ર) નામથી વ્યવહારમાં આવે છે.

ચેતાચતર શાખાના યજુર્વેદના મંત્રોપનિષદમાં જગતકારણમાં ઇચરની ભાવના બાંધી આ જગદ્ભાવને ઇશભાવથી ઢાંકવાનો ઉપદેશ સ્પષ્ટ ઇચરકારણવાદ પ્રતિ બ્રહ્મવાદને લઈ જતો જણાય છે. ચેતાચતર ઉપનિષદ કેવળ બ્રહ્મવાદી નથી, પરંતુ સેચરવાદી છે એ એના આંતર અવલોકનથી સ્પષ્ટ સમજાય છે 'પરંતુ આ ઉપનિષદમાં ગૂંથાયેલું પાશુપત દર્શન આણે ભાગે સેચર સાંખ્ય એટલે યોગદર્શન તરફ ઢળતું છે, કારણ કે એમાં પ્રકૃતિકારણવાદ સ્વીકારાયેલો જણાય છે. આ ઉપનિષદમાં શક્તિસંપન્ન તત્ત્વને પરમેચર' ઇશ ઇશાન શિવ રુદ્ર પુરૂષ હર વગેરે નામથી ઓળખવામાં આવે છે.<sup>૪૩</sup>

શંકરાચાર્યે પાશુપતમતના વર્શનમાં નીચેના પાંચ અર્થો ગણાવ્યાં છે,<sup>૪૯</sup> માધવાચાર્યે સર્વદર્શનસંગ્ર (૧૪મી શતક)માં એની સમજૂતી આપી છે<sup>૪૫</sup> :

૧. કાર્ય, ૨. કારણ, ૩. યોગ, ૪. ત્રિવિધ અને ૫. દુઃખાંત,

૧. કાર્ય : જે અસ્વતંત્ર છે તે કાર્ય છે. એના ત્રણ વિભાગ છે : (ક) વિદ્યા, (ખ) કલા અને (ગ) પશુ.

(ક) વિદ્યા : વૈશેષિક દર્શનમાં જેમ બુદ્ધિ આત્માનો ગુણ છે તેમ પાશુપતદર્શનમાં વિદ્યા પશુ-જીવનો ગુણ છે.

આ વિદ્યા બે પ્રકારની છેઃ(અ) બોધસ્વભાવ એટલે સ્પષ્ટ ભાનવાળી અને (આ) અબોધસ્વભાવ એટલે જડતાવાળી ઝાંખી. બોધસ્વભાવ વિદ્યા વિવેક્યુક્ત અને અવિવેક્યુક્ત એમ બે પ્રકારની હોય છે. એમાં વિવેક્યુક્ત વિદ્યાને "ચિત્" કહે છે, કારણ કે સર્વ પ્રાણી ચિત્થી પ્રકાશની મદદ વડે બાહ્ય પદાર્થને સ્પષ્ટ કે અસ્પષ્ટ જીએ છે.

સ ોોધસ્વભાવ વિદ્યા પશ ધર્મરૂપ અને અધર્મરૂપ એમ બે રૂપે હોય છે.\*\* ધર્મ એટલે પુષ્ટ્ય અને અધર્મ એટલે પાપ.

(ખ) કલા ઃ ચેતનનો આશ્રય ન લે ત્યાં સુધી નિશ્વેતન રહે એવું દ્રવ્ય તે કલા. એ (અ) કાર્ય અને (આ) કારણરૂપ એમ બે પ્રકારની હોય છે.

(અ) પૃથ્વી જલ તેજ વાયુ આકાશ ગંધ રસ રૂપ સ્પર્શ અને શબ્દ એ દસ મળી કાર્યરૂપ કલા બને છે.

(આ) પાંચ જ્ઞાનેન્દ્રિય, પાંચ કર્મેન્દ્રિય અને અંતઃકરણ એ ત્રણ મળી કારણરૂપ કલા બને છે.

(ગ) પશુ : બંધનધર્મ અથવા પાશધર્મ જેને લાગ્યો છે તે 'પશુ' કહેવાય છે. એ બે પ્રકારનો છે : (ક) સાંજન અને (ખ) નિરંજન. (ક) સાંજન એટલે શરીર અને ઇંદ્રિયોનું અંજન (કાજળ) જેને વળગ્યું છે તેવો ચૌદ જાતિના દેહના વમળમાં પડેલો જીવાત્મા. (ખ) નિરંજન એટલે પાશ વિનાનો આત્મા.

૨. કારશ : નિરતિશય જ્ઞાનક્રિયા-શક્તિવાળા પશુપતિ અથવા પરમેશ્વર જે સમસ્ત જગતનાં સૃષ્ટિ સ્થિતિ સંહાર નિરોધન અને અનુગ્રહ કરનાર છે તેને આ મતમાં કારણ કહે છે.\*\*

૩. યોગ : યોગથી ચિત્ત દ્વારા પશુ અને પતિનો સંયોગ થાય છે. યોગ બે જાતનો છે : ક્રિયાયોગ અથવા પ્રવૃત્તિ અને નિરોધ યોગ અથવા નિવૃત્તિ. પહેલા યોગમાં પ્રણવ જપ પ્રાણાયમ ધારણા વગેરેનો સમાવેશ થાય છે. બીજા યોગમાં મહેશ્વરમાં અવ્યભિચારી ભક્તિ તમે તત્ત્વજ્ઞાન વગેરેનો સમાવેશ થાય છે.<sup>૪૯</sup>

૪. વિધિ ઃ ધર્મસાધક પ્રવૃત્તિનું નામ વિધિ છે. એનું પ્રયોજન આંતરિક અને બાહ્ય શુદ્ધિ છે. એના બે પ્રકાર છે ઃ (ક) પ્રધાન વિધિ અને (ખ) ગૌષ્ણ વિધિ. (ક) પ્રધાન વિધિને

## પશુપત સંપ્રદાય

ચર્ચા કહે છે. ચર્ચાના બે પ્રકાર ગણાવવામાં આવ્યા છે : (અ) વ્રતો અને (આ) દ્વારો.

(અ) વ્રતો : શરીરે ભસ્મલેપ, ભસ્મમાં શયન, ઉપહાર જપ પ્રદક્ષિણા વગેરેનો વ્રતોમાં સમાવેશ થાય છે.

ભસ્મલેપ અને શયન વિશે લકુલીશે કહ્યું છે કે "માણસે ત્રિકાળ ભસ્મથી સ્નાન કરવું જોઈએ અને ભસ્મમાં સૂવૂં જોઈએ."

ઉપહાર એટલે નિયમ, એ ષડ્વિદ્યા છે. સૂત્રકારે એ છ નામ ગણાવ્યાં છે : હાસ્ય, ગાન (શિવ સંબંધી), નૃત્ય (શિવ પાસે), હુહુક્કાર, નમસ્કાર, જપ, જ્યાં બીજા માણસો હોય ત્યાં આ બધું ગૂઢ રીતે કરવું <sup>૪૯</sup>

(આ) દ્વારો : એ આ પ્રમાશે છે : (૧) ક્રાથન (જાગવા છતાં ઊંઘવા જેવો ડોળ કરવો), (૨) સ્પંદન (કંપવાયુ થયો હોય એવી રીતે શરીરના અવયવોને કંપાવવા), (૩) મંદન (પગે વાગ્યું હોય એવી રીતે ચાલવું), (૪) શૃંગારસ(સુંદર જુવાન સ્ત્રીને જોઈને કામી પુરુષ જેવા ચાળા કરે તેવા ચાળા કરવા), (૫) અવિતથીકરણ (લોકોમાં નિદાપાત્ર ગણાય એવી ક્રિયા કર્તવ્યાર્ક્તવ્યના ભાન વગરના માણસ પેઠે કરવી), (૬) અવિરત ભાષણ (અર્થ વગરનું ગમે તે બકવું).<sup>100</sup>

્ર (ખ) ગૌજ્ઞ વિધિ ઃ આ વિધિ ચર્ચાનો સહાયક છે. બાહ્ય શુદ્ધિ માટે આ વિધિ ઉપદેશવામાં આવ્યો છે. સ્નાનાદિથી પવિત્ર થઈ ભક્તે ભસ્મ ધારજ્ઞ કરવી તથા શિવનિર્માલ્ય પુષ્ય પત્રોને અથવા શિવલિંગને ધારજ્ઞ કરવું, એવું આ વિધિમાં છે.\*\*

૫. દુઃખાંતઃ ધર્મશાસ્રમાં ત્રણ પ્રકારનાં દુઃખ ગેણાવ્યાં છે :

(૧) ભૌતિક એટલે પાર્થિવ શરીરમાં થતા રોગ.

(૨) આધિભૌતિક એટલે પોતાના સિવાયના દેહધારી તરફથી આવી પડતો ત્રાસ.

(૩) આધિદૈવિક એટલે દેવો વગેરે બિનશરીરી સત્ત્વો તરફથી યોગક્ષેમમાં નડતી ઉપાધિઓ.<sup>પર</sup>

દુઃખાંત બે પ્રકારનો છેઃ (અ) અનાત્મક એટલે ઇંદ્રિયો અને વિષયોમાં દુઃખનો અત્યંતોચ્છેદ અને (બ) સાત્મક એટલે માહે<u>શરના સ્વરૂ</u>પસામર્થ્યની સિદ્ધિ. અનાત્મક દુઃખનો ઉચ્છેદ કર્યા છતાં જો સાત્મક દુઃખાંત ન થયો તો પુનઃ પુનઃ રોગના શૂલની પેઠે દુઃખપ્રસવ થયા કરે છે, આથી માહેશ્વરપદની સિદ્ધિ એ ઇષ્ટ દુઃખાંત છે.<sup>પ3</sup>

આ માહેશ્વરના ઐશ્વર્યની સિદ્ધિનો આધાર જીવની બે પ્રકારની શક્તિ ઉપર છે : (૧) જ્ઞાનશક્તિ અને (૨) ક્રિયાશક્તિ.

(૧) જ્ઞાનશક્તિ એક છતાં વિષયભેદથી પાંચ પ્રકારની ગણાય છે : દર્શન - સૂક્ષ્મ, ઢંકાયેલા અને દૂર સ્થિત સર્વ પદાર્થોને જોવાની શક્તિ. શ્રવણ - બધી જાતના સૂક્ષ્મ અને દૂરના અવાજોને સાંભળવાની શક્તિ. મનન - વિચારણીય સર્વ પદાર્થોનું સિદ્ધ જ્ઞાન, વિજ્ઞાન - બધાં શાસ્રો - તદ્વિષયક શબ્દોનું અને એવા અર્થનું સિદ્ધિજ્ઞાન, સર્વજ્ઞતા - એટલે વિભાગો

૧૨૬

અને વિષયો સાથે સર્વ તત્ત્વોનું નિત્ય સિદ્ધજ્ઞાન. \*\*

(૨) ક્રિયાશક્તિ ત્રજ્ઞ પ્રકારની છે : (૧) મનોજવિત્વ એટલે સંકલ્પ કરવાની સાથે ઇષ્ટ પદાર્થને પ્રાપ્ત કરવો. (૨) કામરૂવિત્વ એટલે ઇચ્છાનુસાર પોતાના રૂપને બદલી નવું રૂપ ધારજ્ઞ કરવું. (૩) વિકરજ્ઞધર્મિત્વ એટલે દેહ અને ઇંદ્રિયોથી ઘડાયેલા એક વ્યષ્ટિ રૂપમાં રહ્યા છતાં નિરતિશય ઐશ્વર્ય ભોગવવાનું સામર્થ્ય, અર્થાત્ કારજ્ઞોની પરવશતા છૂટી જવી એ.<sup>૫૫</sup>

જ્યારે ઉપર્યુક્ત પાંચ પ્રકારની જ્ઞાનશક્તિ અને ત્રણ પ્રકારની ક્રિયાશક્તિ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે જીવાત્મા મહેશ્વરની દસ પ્રકારની સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરે છે. દસ સિદ્ધિનાં નામ આ પ્રમાણે છે :

(૧) અવશ્યત્વ, (૨) અનાવશ્યત્વ, (૩) અવધ્યત્વ, (૪) અભયત્વ, (૫) અક્ષયત્વ, (૬) અજરત્વ, (૭) અમરત્વ, (૮) અપ્રતિઘાતત્ત્વ, (૯) મહત્ત્વ, (૧૦) પતિત્ત્વ. આ દસ સામર્થ્યો જેને સ્વયં પ્રાપ્ત થયાં છે તે 'સ્વતંત્ર મહેશ્વર' છે અને એ 'પશુપતિ' છે. જેને એ પ્રાપ્ત નથી તે 'પશુ'છે. પ્રથમ એ કારણ-પદાર્થ અને બીજો એ કાર્ય-પદાર્થ.\*

પાશુપત સંપ્રદાયના સિદ્ધાંતોની વિશેષતા : ન્યાય-વૈશેષિકશાસ્ત્રમાં, બૌદ્ધાદિશાસ્ત્રમાં દુઃખનિવૃત્તિ એ જ દુઃખાંત છે, પરંતુ આ શાસ્ત્રમાં 'પારમેશ્વર્યપ્રાપ્તિ' એ વિશેષ છે. બીજાં શાસ્ત્રોમાં અસત્કાર્યવાદ એટલે કાર્ય નવું ઉત્પન્ન થાય છે, આ શાસ્ત્રમાં પશ્વાદિ કાર્ય નિત્ય છે. બીજાં શાસ્ત્રોમાં અસ્વતંત્ર પ્રધાન પરમાશુ વગેરે કારણ છે, આ શાસ્ત્રમાં સ્વતંત્ર ઇશ્વર કારણ છે. બીજાં શાસ્ત્રોમાં કેવલ્ય અને અભ્યુદયરૂપ કલને આપનાર યોગ છે, જ્યારે આમાં પર દુઃખના અવધિના ભાનરૂપ યોગ છે. બીજાં કર્મકાંડાદિશાસ્ત્રોમાં સંસારની પુવરાવૃત્તિ કરાવનાર સ્વર્ગાદિ ફલ આપનાર વિધિ છે, આમાં પુનરાવર્તન નહિ કરવાનાર રુદ્રાસાયુજ્ય કરાવનાર વિધિ છે.<sup>190</sup>

★ પશ્વિક, સપ્ટેમ્બર, ૧૯૯૫

#### પાદટીપ

- ૧. હરિપ્રસાદ ગં. શાસ્ત્રી, "મૈત્રક્કાલીન ગુજરાત",ભાગ ૨, ૫ૃ. ૩૭૧
- ભોગીલાલ સાંડેસરા, "લકુલીશ સંપ્રદાય : ઉત્પત્તિ અને પ્રસાર", " ગુજરાતનો રાજકીય અને સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ", ગ્રંથ-૨, પૃ. ૨૯૩. (ગુ. રા. સાં. ઈ.)
- છ. પ્ર. અમીન, "ગુજરાતમાં શૈવધર્મનું પ્રાચીન સ્વરૂપ તથા એનો ઉત્તરકાલીન પ્રચાર",
  મહાનિબંધ, ૧૯૬૪, (અપ્રગટ), પૃ. ૧૫૩-૫૫
- ૪. દુ.કે.શાસ્તી, "શૈવ ધર્મનો સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ" (શૈ. ધ. સં. ઈ), પૃ. ૭૪
- ૫. જી.પ્ર.અમીન, મહાનિબંધ-અપ્રગટ, પૃ. ૧૫૮-૫૯
- ૬. એજન, પૃ. ૧૬૦
- ૭. એપિગ્રાફિકા ઇન્ડિકા, વો. ૨ પૃ. ૨૮૪
- ૮. ગુ.રા.સાં.ઇ.ગ્રં.ર, પુ.૨૯૩-૯૪
- ૯. આર. જી. ભાંડાકર, વૈષ્ણવિઝમ, શૈવિઝમ એન્ડ અધર માઈનોર રિલિજિયન્સ, પૃ. ૧૭૨

#### પશુપત સંપ્રદાય

- ૧૦. જી.પ્ર.અમીન, ઉપર્યુક્ત, પૃ. ૧૬૨-૬૩
- ૧૧. ગુ.રા.સાં.ઇ., ગ્રંથ-૨, પૃ.૨૯૫
- ૧૨. એંમ.આર.મજમૂદાર, 'એન્ટિક્વરીઝ ઇન કારવણ વિથ રેકરન્સ ટુ લકુલીશ-વર્શિપ, જર્નલ ઓફ ધ યુનિ. ઓફ. બૉમ્બે, વૉ. ૧૮, પાર્ટ:૪, પૃ.૪૩-૬૭. ગુ.રા.સાં.ઇ., ગ્રં.૨, પૃ.૨૯૭, ૯૮
- ૧૩. શૈ.ધ.સં.ઇ., પૃ.૪૬; ગુ.રા.સાં.ઇ., ગ્રં.૨, પૃ.૨૯૭-૯૮
- ૧૪. બી.એ. સાલેતોર, 'મેઈન કરન્ટ્સ ઇન ધી એન્શિયન્ટ હિસ્ટરી ઓરુ ગુજરાત', પૃ-૪૪-૪૫, 'એપિગ્રાફિયા ઇન્ડિકા', વૉ. ૨૧, પૃ-૭ જર્નલ ઓફ ધ રોયલ એશિયાટિક સોસાયટી, ૧૯૦૭, પૃ.૨૭
- ૧૫. મોહન મેઘાશી, 'ભગવાન શ્રી લકુલીશનો પાશુપત સંપ્રદાયઃ ઉદ્ભવ અને વિકાસ' "ઊર્જા", શ્રી લકુલીશ વિશેષાંક, વર્ષ ૩, અંક-૪, ડિસે.૧૯૭૬
- ૧૬. એપિગ્રાંફિકા ઇન્ડિકા, વૉ.૨૧, પૃ.૧(ફૂટ.)
- ૧૭. જર્નલ ઑફ બૉમ્બે રોયલ ઍશિયાટિક સોસાયટી, વૉ.૨૨, પૃ.૧૬૭
- ૧૮. એપ્રિગ્રાફિકા ઇન્ડિકા, વૉ. ૧,૫-૨૮૧
- ૧૯. ગુ.રા.સાં.ઇ.,ગ્રં.૨, પૃ.૨૯૯
- ૨૦. શે.ધ.સં.ઇ., પૃ.૧૫૯
- ૨૧. હરિપ્રસાદ શાસ્ત્રી, "મૈત્રકકાલીન ગુજરાત" (મૈ.ગુ.), ભાગ-૨, પરિ.૩, લેખ નં. ૨૪,૫૪,૬૧,૬૭,૭૧ અને ૧૦૦
- ૨૨. 'ગુજરાતના ઐતિહાસિક લેખો' (ગુ.ઐ.લે.), ભાગ-૨, લેખ નં.૧૫૫,
- ૨૩, એજન, ભા.૩, નં.૨૨૨
- ૨૪. ગુ.રા.સાં.ઇ., પ્રં.ર, પૃ.૩૦૦
- ૨૫. ગુ.ઐ.લે., ભા.૨, નં. ૧૧૫, શ્લોક-૧૨, ભાગ-રૂ, નં.૨૨૨
- ૨૬. ગુ.રા.સાં.ઈ., ગં.૨, પૃ.૩૦૦
- ૨૭. ગુ.રા.સાં.ઇ., ગં.૨, પૃ.૩૦૦
- ૨૮. મે.ગુ., ભાગ-૧, પૃ.૨૫-૨૮, પૃ.૫૨, પૃ.૧૩૩
- ૨૯. આર.જી.ભાંડાકર, ઉપર્યુક્ત, પૃ.૧૭૨
- ૩૦. શૈ.ધ.સં.ઇ., પૃ.૭૭
- ૩૧. એપિગ્રાફિકા ઇન્ડિકા, વૉ.૨૩, પૃ.૧૬૧-૧૭૦
- ૩૨. વી.એલ.પાઠક, 'શૈવ કષ્ટ ઇન નૉર્ધર્ન ઇન્ડિયા,' પૃ.૧૯
- ૩૩. શૈ.ધ.સં.ઇ., પૃ. ૯૨
- ૩૪. હરિપ્રસાદ શાસ્ત્રી, "ગુજરાતનો પ્રાચીન ઇતિહાસ", પૃ.૨૪૪
- ૩૫-૩૬. જી.પ્ર.અમીન, ઉપર્યુક્ત, પૃ.૨૨૨
- ૩૭. જી.પ્ર.અમીન, ઉપર્યુક્ત, પૃ.૨૨૨
- ૩૮. ત્રાવશકોર યુનિવર્સિટીના પ્રાચ્ય હસ્તલિખિતગ્રંથ ઇ.સ.૧૯૪૦માં પ્રસિદ્ધ થયું છે.
- ૩૯. ઍ હિસ્ટરી ઑફ ઇન્ડિયન ફિલોસૉફી, વૉ.૫, પૃ.૧૩૧
- ૪૦. શૈ.ધ.સં.ઇ., પ્ર.૭૮-૭૯; હ.ગં.શાસી, 'બુદ્ધિપ્રકાશ,' ઑગસ્ટ, ૧૯૬૬, પૃ.૨૪૪

#### 926

કલાવિમર્શ

- ૪૧. ઇન્ડિયન એન્ટિક્વરી, વૉ.૧૧, પૃ.૨૫૫
- ૪૬. શૈ.ધ.સં.ઇ., પૃ.૫૪

૪૩. ન.દે.મહેતા, "હિંદ તત્ત્વજ્ઞાનનો ઇતિહાસ", પૃ. ૨૭૫-૮૧

- ૪૪. શૈ.ધ.સં.ઇ., પૃ.૭૯
- ૪૫. 'સર્વદર્શન સંગ્રહ', પૃ.૧૪૪-૫૩, શ્લોક-૧-૧૬; પી.સી.દીવાનજી, 'લકુલીશ ઑફ કારવશ ઍન્ડ હિઝ પાશુપત-કલ્ટ'જર્નલ ઑફ ગુજરાત રિસર્ચ સોસાયટી, વૉ.૧૭, નં.૪, ઑક્ટ., ૧૯૫૫

૪૬. એજન, શ્લોક-૮

- ૪૭. 'સર્વદર્શનસંગ્રહ', શ્લોક-૧૦
- ૪૮. ન.દે.મહેતા, ઉપર્યુક્ત, પૃ.૨૮૮; શૈ.ધ.સં.ઇ., પૃ.૮૧
- ૪૯. શે. ધ.સં. ઇ., પૃ.૮૧; જી.પ્ર.અમીન, ઉપર્યુક્ત, પૃ.૨૩૯
- ૫૦. શૈ.ધ.સં.ઇ., પૃ. ૮૧; જી.પ્ર.અમીન, ઉપર્યુક્ત, પૃ.૨૩૯

૫૧. શૈ.ધ.સં.ઇ., પૃ.૮૧

- પ૨. પ્રદ્ધાદ ચંદ્રશેખર દીવાનજી, "કારવણના લકુલીશ અને તેમનો પાશુપત ધર્મ", "વલ્લભવિદ્યાનગર સંશોધન પત્રિકા" (સંપા. અમૃતલાલ પંડ્યા), ગ્રંથ-૧, અંક-૧, ૧૯૫૭, પૃ.૨૫
- પ૩. જી.પ્ર.અમીન, ઉપર્યુક્ત, પ્.૨૪૦
- ૫૪. શે.ધ.સં.ઇ., પૃ.૮૨
- પપ. જીં.પ્ર.અમીન, ઉપર્યુક્ત, પૃ.૨૪૧
- ૫૬. ન.દે.મહેતા, ઉપર્યુક્ત, પૃ.૨૮૪-૮૫
- ૫૭. જી.પ્ર.અમીન, ઉપર્યુક્ત, પૃ.૨૪૨-૪૩

પશુપત સંપ્રદાય

# ગુજરાતમાં પાશુપત સંપ્રદાચ ભાગ-૨

Shree Dharmachakra Prabhav Tirth, Nashik

પાશુપાત સંપ્રદાયના આચાર્યો : ગુજરાતમાં શૈવમાર્ગના જે જુદા જુદા સંપ્રદાય પ્રવર્ત્યા તેઓના સ્થાપકો તથા પ્રવર્તકો તરીકે અનેકાનેક મોટા-નાના આચાર્યોનો ફાળો રહેલો છે. આ પૈકી પાશુપત સંપ્રદાયના કેટલાક આચાર્યો વિશે પ્રાચીન કાલના સાહિત્યિક તથાત આભિલેખિક ઉલ્લેખો પરથી જાણવા મળે છે.'

વચ્છકાચાર્ય : મૂલરાજ ૧લાના વિ.સં.૧૦૩૦ (ઈ.સ.૯૭૪)ના તામ્રશાસનપત્રમાં વચ્છકાચાર્યને દાન આપ્યાનો ઉલ્લેખ છે.<sup>૨</sup>

દીર્ઘાચાર્ય: એમના પિતાનું નામ દુર્લભાચાર્ય હતું. એઓ કાન્યકુબ્જથી આવી પાટણમાં વસેલા હતા. કાન્યકુબ્જથી આવેલા કેટલાક પાશુપતાચાર્યોની જેમ દીર્ધાચાર્યને "તપોનિષિ" કહેવામાં આવ્યા છે.<sup>3</sup> મૂલરાજ ૧લાએ વિ.સં.૧૦૫૧ (ઈ.સ.૯૫૫)માં એમને સત્યપુરમંડલમાંનું એક ગામ દાનમાં આપેલું.<sup>૪</sup>

ભટ્ટારક અજપાલ : ભીમગેવ ૧લાએ વિ.સં.૧૦૮૬ (ઈ.,.૧૦૩૦-૩૧)માં કચ્છનું મસૂર ગામ અજપાલને દાનમાં આપ્યું હતું.<sup>૧</sup> એમનાં પિતાનું નામ આચાર્ય "મંગલશિવ" હતું. પાશુપતાચાર્યોમાં "શિવ" શબ્દાંત કેટલાંક નામ મળે છે, એ પરથી અને સોલંકીકાલમાં પાશુપત મત પ્રબળ હોવાથી આચાર્ય મંગલશિવ પાશુપતાચાર્ય હોય એમ લાગે છે, એટલે એમના પુત્ર આચાર્ય અજપાલ પજ્ઞ પાશુપત મતના હોવાનું દુ.કે.શાસી માને છે.<sup>૬</sup>

શ્રી પ્રસર્વજ્ઞ : કુમારપાલના સમયના વિ.સં. ૧૨૦૨ (ઈ.સ. ૧૧૪૬-૪૭)ના માંગરોળ(સોરઠ)ના શિલાલેખમાં આપેલી પ્રશસ્તિ પરમ પાશુપતાચાર્ય મહાપંડિત શ્રી પ્રસર્વજ્ઞે રચેલી છે.° એઓ ક્યા મઠ સાથે સંકળાયેલા એનો ઉલ્લેખ પ્રસ્તુત લેખમાં મળતો નથી, પજ્ઞ માંગરોળ પાસેના ઢેલાજ્ઞા ગામની નજીકની કામનાથ મહાદેવની જગ્યામાં આવેલા ઓરસિયા ઉપરના લેખ પરથી એવું જજ્ઞાય છે કે પાશુપતાચાર્ય ભૃગુમઠના સ્થાનપતિ હશે. આ ભૃગુમઠ તે માંગરોળ પાસેની હાલની પાંચ-છ કિ.મી. અંતરે આવેલી કામનાથની જગ્યા છે.<sup>4</sup>

ગંડ ભાવબૃહસ્યતિ : પ્રભાસ-પાટ્શના કુમારપાલના સમયનો વલભી સં.૮૫૦ (ઈ.સ.૧૧૬૯)નો શિલાલેખ (ગુ.ઐ.સે.ભાગ-૨, નં.૧૫૫)તથા ભીમદેવ ૨જા (ઈ.સ.૧૧૭૯ થી ૧૨૪૩)નો વેરાવળનો શિલાલેખ (એજન, નં.૨૦૪) ભાવબૃહસ્યતિના ' જીવન પર સારો એવો પ્રકાશ પાડે છે.

એમનો જન્મ વારાણસીમાં થયો હતો. એઓ ગાર્ગ્ય ગોત્રના કાન્યુકુજ બ્રાહ્મણ હતા. આ ભાવબૃહસ્પતિ નંદીશ્વરનો અવતાર ગણાતા. એમણે પાશુપત-વ્રત ગ્રહણ કર્યું હતું. પોતે 'પરમપાશુપતાચાર્ય હતા અને પાશુપત મતને લગતા કેટલાક ગ્રંથોની રચના પણ કરી લાગે છે. બેઓ માલવ દેશમાં આવી ધારાપુરી ગયા. પછી અવંતી (ઉજજયિની) જઈ,

મહાકાલ દેવના મઠના ભક્તોના શિષ્ય થઈ, ત્યાં કેટલાંય વર્ષો સુધી રહી કઠણ વ્રત કર્યું. તપને લીધે "તપોનિધિ" તરીકે ખ્યાતિ પામ્યા.<sup>10</sup>

તપના પ્રભાવથી એમશે માળવાના પરમાર રાજાઓને શિષ્ય બનાવ્યા અને ત્યાંના પાશુપત-મઠોનું સંરક્ષણ કર્યું તથા પોતાના પર અતિ પ્રસગ થયેલા ગુર્જરેશ્વર જયસિંહદેવ(સિદ્ધરાજ)નો ભ્રાતૃભાવ પ્રાપ્ત કર્યો. એમશે સિદ્ધરાજને સોમનાથના શિવાલયનો જાર્શોદ્ધાર કરવાનો ઉપદેશ કર્યો, પરંતુ સિદ્ધરાજ જીર્શાદ્ધાર કરાવે એ પહેલાં તો સ્વર્ગવાસી થયો. ભાવબૃહસ્પતિએ કુમારપાલને જીર્શોદ્ધાર કરવાનો ઉપદેશ કર્યો અને સોમનાથ મંદિરનો જાર્શોદ્ધાર થયો.<sup>11</sup>

(નોંધ ઃ હકીકતમાં તો ભીમદેવ ૧લાના તાજા નવા સફેદ પથ્થરોથી બંધાવેલા નાના લંબ-ચોરસ મંદિરને મહમૂદ ગઝનીએ ભારે નુકસાન પહોંચાડ્યું હતું એના ઉપર વિશાળ મેરુપ્રાસાદ નવેસરથી કરવામાં આવ્યો હતો. -તંત્રી)

કુમારપાલ જીર્જ્ઞાદ્ધાર પામેલા આ મંદિરને જોઈને અતિ પ્રસત્ર થયો. એજ્ઞે એમને "ગંડ"નું પદ કાયમ માટે અર્પજ્ઞ કર્યું. ("ગંડ"નો અર્થ મહંતોના સંદર્ભમાં પ્રધાન (મુખ્ય) અથવા શ્રેષ્ઠ એવો થાય છે) અને બ્રહ્મપુરી નામનું ગામ પજ્ઞ લિખિત શાસનથી આપ્યું. વિશેષમાં એમને સોમનાથ તીર્થના સર્વેશ-ગંડેશ્વર બનાવ્યા અને એમને પોતાની મુદ્રા પહેરાવી.<sup>12</sup>

ભાવબૃહસ્પતિએ પ્રભાસ-પાટણમાં મેરુપ્રસાદ કરાવ્યા પછી ઉત્તરમાં મજબૂત દુર્ગ બંધાવીને નગરનો વિસ્તાર કર્યો. ગૌરી ભીમેશ્વર કપર્દી(શિવ) સિદ્ધેશ્વર વગેરે દેવોનાં મંદિરો પર સુવર્જ્ઞના કળશો ચડાવ્યા, બ્રાહ્મણોને ઘર બંધાવી આપ્યાં અને અપરચંડિકાની સ્થાપના કરી.<sup>13</sup>

ભાવબૃહસ્પતિ શંકરની ભક્તિમાં મસ્ત રહેતા. વેરાવળના શિલાલેખમાંના ઉલ્લેખ<sup>૧૪</sup> પરથી કુમારપાલ અને ભાવબૃહસ્પતિએ ઉજ્જૈનમાં પ્રવર્તતા પાખંડ મતનું નિરસન (નિરાકરણ) કરી ત્યાં શુદ્ધ તત્ત્વ પ્રવર્તાવ્યું હોવાનું સૂચિત થાય છે.<sup>૧૫</sup>

**શ્રીવિશ્વેશ્વરરાશિ :** ભીમદેવ બીજાના વેરાવળ-શિલાલેખમાં વિશ્વેશ્વરરાશિ નામે એક તપોનિષિનો ઉલ્લેખ છે. એઓ શિવનો અંશ ગણાતા. સોમનાથના મંદિરના સંરક્ષણમાં એમણે ખાસ ફાળો આપ્યો હતો.<sup>૧૮</sup>

રાજા કુમારપાલના અનુગામી અજયપાલની વિનંતીથી વિશ્વેશ્વરરાશિએ શ્રીસોમની સ્થિતિ ઉદ્ધારી ત્યારે એ રાજાએ એમને ''ગંડ''ના પદ પર સ્થાપિત કર્યા. અજયપાલની જેમ મૂલરાજ બીજો પશ એમની પૂજા કરતો હતો.'<sup>9</sup>

ભીમદેવ બીજાના સમયમાં જગદેવ નામે કોઈ પુરુષ પાસે વિશ્વેશ્વરરાશિએ સોમનાથનો મેઘનાદ નામે પ્રાસાદ કરાવરાવ્યો હોવાનું આ શિલાલેખની પંક્તિઓ પરથી

#### પશુપત સંપ્રદાય

માલૂમ પડે છે. 12

શ્રી દુર્વાસુ : ભીમદેવ બીજાના વિ.સં. ૧૨૬૬ (સિંહ સં.૯૬, ઈ.સ.૧૨૧૦)ના એક દાનપત્રમાં વામનસ્થલી (વંથળી)ના સોમનાથદેવના સ્થાનાધિપતિ શ્રી દુવાર્સુ નામે હતા એવો ઉલ્લેખ છે.<sup>૧૯</sup>

શ્રી વિમલશિવ મુનિ : વિ.સં.૧૨૭૩ (ઈ.સ.૧૨૧૭-૧૮)ના સોમનાથના શિલાલેખમાં શ્રીધરની પ્રશસ્તિનો મુખ્ય વિષય પૂરો થતાં અંતિમ શ્લોકોમાં વિમલશિવ મુનિનો, પ્રશસ્તિના કર્તાનો અને નવાં બંધાયેલાં મંદિરોના શિલ્પીનો પરિચય આપેલો છે.<sup>૨૦</sup> પૂર્વાપર સંબંધ પરથી વિમલશિવ મુનિ ભીમદેવ બીજાના સમયમાં થયેલા શ્રીધરના સમકાલીન હોવાનું તથા પ્રાયઃ સોમનાથ તીર્થના એ સમયના સ્થાનાધિપતિ હોવાનું સૂચિત થાય છે.

ગંડશ્રી વીરભદ્ર : આ આચાર્ય સાથે સંબંધ ધરાવતા કુલ ચાર લેખો પ્રાપ્ત થયા છે : (૧) અર્જુનદેવના વેરાવળના હરિસિદ્ધિ માતાના મંદિરમાં આવેલા વિ.સં.૧૩૨૦ (ઈ.સ.૧૨૬૪)ના શિલાલેખમાં વીરભદ્ર એમના દેવપટ્ટનના પરમ પાશુપતાચાર્ય ગંડ હોવાનું જજ્ઞાવ્યું છે.<sup>૨૧</sup> (૨) વિમલદેવના રાજકવિ નાનાકને લગતા (નાનાકપ્રશસ્તિ) કોડીનારના વિ.સં.૧૩૨૮(ઈ.સ.૧૨૭૨)ના પ્રશસ્તિ લેખ નં.૧પ્રમાણે ગંડશ્રી વીરભદ્રે નાનાકને મંગલ ગામની ઊપજનો સાતમો ભાગ અર્પણ કર્યો હતો.<sup>૨૨</sup> (૩) સોમનાથ પાટણના ગૌરીકુંડના ખંડિત મૂર્તિલેખમાં ગંડશ્રી વીરભદ્રની સાથે વિદ્યારાશિ અને ઑકારરાશિ એ બે પાશુપતાચાર્યોનાં નામ પણ આપેલાં છે.<sup>૨૩</sup> (૪) સોમનાથ પાટણના પ્રવેશદારની દીવાલોમાંના ઘસાયેલા લેખમાં વીરભદ્રના સંબંધમાં ચંદ્રશેખર વૈદ્યનાથ કર્કેસરીદેવી એ દેવતાઓનાં મંદિરોનો પણ ઉલ્લેખ આવે છે, વળી એક મઠ પણ બંધાવ્યો હતો.<sup>૨૪</sup>

ગંડશ્રી અભયસિંહ : મહંત અભયસિંહ પંચકુલના માણસ હતા અને ગંડશ્રી વીરભદ્રના પારિપાર્શ્વક (સેવકમદદનીશ) હતા. એમના પંચકુલે અર્જુનદેવના સમયમાં વિ.સં.૧૩૨૦ (ઈ.સ.૧૨૬૪)માં સોમનાથ દેવપટ્ટનમાં મસ્જિદના બાંધકામ અને એને લગતા દાનને તેમજ કવિ નાનાકના પ્રશસ્તિ-લેખને પ્રતિપત્તિ (અનુમતિ) આપી હતી.<sup>૨૫</sup>

**શ્રી પરત્રિપુરાંતક :** અર્જુનદેવના સમયમાં એઓ નવઘણ્નેશ્વર મઠના સ્થાનપતિ હતા અને અર્જુનદેવના સમકાલીન હતા. સોમનાથ દેવપટ્ટનની મસ્જિદને અપાયેલાં દાનોમાં એ નગરની અંદર આવેલી એક પડાળી(પલ્વટિકા)નો સમાવેશ થાય છે. એ પડાળી દાન દેનાર ખોજા પીરોજે શ્રી પરત્રિપુરાંતક તથા વિનાયક ભટ્ટારક પરરત્નેશ્વર વગેરે પાસેથી લીધી હતી.<sup>ર</sup>

**પાશુપતાચાર્ય વિદ્યારાશિ :** આ આચાર્યનો ઉલ્લેખ સોમનાથ પાટણના પ્રવેશદારની દીવાલમાં આવેલા શિલાલેખમાં આવે છે. લેખના વાચ્ય શબ્દો પરથી એઓ પાશુપતાચાર્ય હતા એ નક્કી થઈ શકે છે. આના પછી તરત જ ખંડેશ્વરના મઠનો ઉલ્લેખ આવે છે,<sup>૨૭</sup> એટલે

Shree Dharmachakra Prabhav Tirth Nashik

કલાવિમર્શ

એઓ આ મઠ સાથે કંઈ સંબંધ ધરાવતા હશે એમ લાગે છે.

**પાશુપતાચાર્ય ઓકારરાશિ :** સોમનાથ પાટ્શના પ્રવેશદારની દીવાલ પરના શિલાલેખમાં એમનો ત્રશ વાર ઉલ્લેખ આવે છે. આ લેખમાં પાશુપતાચાર્ય ગંડશ્રી વીરભદ્ર વિદ્યારાશિ વગેરેના પણ ઉલ્લેખ આવે છે.<sup>૨૮</sup>

ગંડશ્રી પરબૃહસ્પતિ : સોમનાથ પાટણના ગૌરીકુંડના ખંડિત મૂર્તિ-લેખમાં સોમનાથદેવના સ્થાનપતિ વીરભદ્રની પુત્રી ઉમાના પતિ તરીકે શ્રી પરબૃહસ્પતિનો ઉલ્લેખ આવે છે.<sup>૨૯</sup> ગંડશ્રી બૃહસ્પતિએ અર્થાત્ ગંડ પરબૃહસ્પતિએ ત્રિપુરાંતકને આચાર્ય બનાવીને છક્રા મહત્તર નીમ્યા એવો ઉલ્લેખ સિંત્રા-પ્રશસ્તિમાં આવે છે.<sup>૩૦</sup> આ પરથી એમ માની શકાય કે ગંડશ્રી વીરભદ્ર પછી એમના જમાઈ ગંડશ્રી બૃહસ્પતિ સોમનાથદેવના સ્થાનપતિ તરીકે આવ્યા હશે.

કાર્ત્તિકરાશિ : સારંગદેવના સમયની વિ.સં.૧૩૪૩ની દેવપટ્ટનની સિંત્રાપ્રશસ્તિમાં કાર્ત્તિકરાશિનો ઉલ્લેખ આવે છે. એઓ સોમનાથના સ્થાનાધિપ (મઠાધિકારી) હતા અને વાલ્મીકિરાશિના પુરોગામી હતા. વાલ્મીકિરાશિ ત્રિપુરાંતકના પુરોગામી અને ગુરુ હતા. આ પરથી કાર્ત્તિકરાશિ ભીમદેવ બીજાના રાજકાલ(સં.૧૨૩૪ થી ૧૨૯૮)માં થયા. એઓ ગાર્ગ્ય ગોત્રના હતા.<sup>31</sup>

વાલ્મીકિરાશિ : દેવપટ્ટનની સિંગા-પ્રશસ્તિમાં કાર્ત્તિકરાશિના અનુગામી વાલ્મીકિરાશિનો ઉલ્લેખ છે. એઓ ત્રિપુરાંતકના ગુરુ હતા<sup>ગ્ય</sup> અને ત્રિપુરાંતકને જુવાન વયે સત્યુરુષોના ઉપદેશક તરીકે નીમેલા.

ત્રિપુરાંતક : સારંગદેવના સમયની વિ.સં.૧૩૪૩ (ઈ.સ.૧૨૭૭)ની પ્રભાસ પાટણની ત્રિપુરાંતક(સિંત્રા)પ્રશસ્તિમાંથી આ આચાર્યના જીવનની હકીકતો જાણી શકાય છે.(એજન, નં.૨૨૨)

એમણે છેક ઉત્તરથી દક્ષિણ સુધી યાત્રા કરી અને પછી ઉત્તરમાં પાછા ફરીને એ પશ્ચિમ કિનારે દેવપટ્ટન અથવા પાટણ આવ્યા એવું યાત્રાવર્જ્ઞનમાં જણાવ્યું છે. ત્રિપુરાંતકે સોમેશ્વરના મંડપની ઉત્તરે. જીર્જાઘટિકાના સ્થામ પાસે પાંચ શિવાલય કરાવ્યાં : (૧) પોતાની માતા માલણદેવીના નામથી માલ્હણેશ્વર, (૨) ઉમાપતિ ગંડશ્રી બૃહસ્પતિના નામનું શિવાલય, (૩) બૃહસ્પતિનાં પત્ની ઉમાના નામથી ઉમેશ્વર, (૪) પોતાના નામ પરથી ત્રિપુરાંતકેશ્વર અને (૫) પોતાનાં પત્ની રમાના નામથી રમેશ્વર. આ પાંચેના વચલા ભાગમાં ગોરક્ષક(ગોરખ)નું ભૈરવનું હનુમાનનું સરસ્વતીનું અને સિદ્ધિવિનાયકનું એમ સ્થાન કરાવ્યાં અને ઉત્તરના દ્વાર સામે સુંદર સ્તંભો ઉપર તોરણ કરાવ્યું. આ મંદિરોના નિભાવ અને નિત્યપૂજાની વ્યવસ્થા એશે પોતે અને બીજાઓ પાસેથી કેટલાક લાગા અપાવી કરી.<sup>33</sup>

વેદગર્ભારાશ : ભીમદેવ બીજાનાં વિ.સં.૧૨૮૩ (ઈ.સ. ૧૨૨૭)થી ૧૨૯૮

#### પશુપત સંપ્રદાય

(ઈ.સ.૧૨૪૦)નાં તામ્રશાસનોમાં<sup>38</sup> અને ત્રિભુવનપાલના વિ.સં.૧૨૯૯ (ઈ.સ.૧૨૪૩)ના તામ્રશાસનમાં<sup>34</sup> આ આચાર્યનો ઉલ્લેખ આવે છે.

એ સમયે વેદગર્ભરાશિ મંડલીના મૂલનાથ અથવા મૂલેશ્વરદેવના મઠના સ્થાનપતિ હતા. મૂલરાજ ૧લાના સમયમાં બંધાયેલા મંડલીના એ મૂલનાથદેવના મંદિરની સાથે ભીમદેવ બીજાના સમયમાં એક મઠ જોડેલો હતો અને એમાં ઘણા યોગી રહેતા હતા. રાજા ત્રિભુનપાલના સમયમાં તો એની સાથે સત્રાગાર જોડેલું પણ જોવા મળે છે.<sup>36</sup>

ભીમદેવ બીજાના સમયમાં સોલંકી રાણક આનાના પુત્ર લૂણપસાકે પોતાનાં માતા-પિતાના નામથી સલખણપુરમાં સ્થાપેલ આનલેશ્વર અને સલખણેશ્વરનાં જે મંદિર બંધાવ્યાં હતાં અને એની સાથે જે સત્રાગાર જોડેલાં હતાં તે પણ એ જ વેદગર્ભરાશિના હસ્તક મૂકવામાં આવ્યાં હતાં. આ વેદગર્ભરાશિ મંડલી અને સલખણપુર એ બે સ્થળો સાથે સંકળાયેલા હતા.<sup>39</sup>

કેદારરાશિ : ભીમદેવ બીજાના સમયનો વિ.સં.૧૨૬૫ (ઈ.સ.૧૨૦૯)નો આબુનો શિલાલેખ આ આચાર્યે કોતરાવેલો છે. એઓ ચાપલ ગોત્રના હતા અને અવંતીના નૂતન મઠના અધિપતિ હતા.<sup>૩૮</sup> આ લેખમાં કેદારરાશિના ગુરુઓની પરંપરા આપી છે.

કેદારરાશિએ શૂલપાશિનાં બે ભવ્ય શિવાલય બંધાવ્યાં હતાં. ઉપરાંત કોટેશ્વરના (શિવ)મંદિરનો જીર્જ્ઞોદ્ધાર કરાવ્યો હતો. એશે અતુલનાથના જૂના નિવાસસ્થાનનું સમારકામ કરાવ્યું અને કનખલ શંભુના મંડપમાં શ્યામ પથ્થરના સ્તંભોની હાર બંધાવી.<sup>૩૯</sup>

**વિશ્વામિત્રરાશિ :** એઓ મંડલીના મૂલેશ્વરદેવના મઠપતિ હતા. વેદગર્ભરાશિ પછી શ્રીવિશ્વામિત્રરાશિની મઠપતિ તરીકે નિમણૂક થઈ લાગે છે.

વાઘેલા રાજા વિસલદેવના સમયમાં વિ.સં. ૧૩૧૭ (ઈ.સ.૧૨૬૧)માં મહામંડલેશ્વર રાજ્ઞક શ્રીસામંતસિંહદેવે આશાપલ્લીમાં તથા મંડલીમાં બ્રહ્મભોજન, મઠપતિનો નિર્વાહ તેમજ બલ્લાલ નારાયજ્ઞ અને રૂપનારાયજ્ઞની પંચોપચાર પૂજા તથા નૈવેદ્ય માટે મૂલેશ્વરના મઠપતિ મહામુર્નીંદ્ર રાજકુલ શ્રીવિશ્વામિત્રને દાન આપ્યાની વાત છે.

સ્થાપત્યકીય સ્મારકો : પાશુપતાચાર્ય ભાવબૃહસ્પતિની પ્રેરજ્ઞાથી કુમારપાલે સોમનાથ મંદિરનો જીર્જ્ઞોદ્ધાર કરાવેલો. ભાવબૃહસ્પતિએ આ મંદિરની ઉત્તર અને દક્ષિષ્ઠે એક વિષમ દુર્ગ બનાવ્યો હતો.<sup>31</sup>

કુમારપાલના અનુગામી જયપાલની વિનંતીથી વિશ્વેશ્વરરાશિએ શ્રીસોમની સ્થિતિ ઉદ્ધારી હતી.<sup>૪૨</sup>

વાઘેલાવંશના રાજા સારંગદેવના સમયની વિ.સં.૧૭૪૭ની પ્રશસ્તિ પરથી જણાય છે કે ત્રિપુરાંતકે સોમેશ્વરના મંદપની ઉત્તરે જીર્ણઘટિકાના સ્થાનની પાસે પાંચ શિવાલય

કરાવ્યાં અને આ પાંચેના વચલા ભાગમાં પાંચ સ્થાનો કરાવ્યાં તથા ઉત્તરના દ્વાર સામે સ્તંભો પર તોરશ કરાવ્યું.<sup>૪૩</sup>

સિદ્ધપુર શૈવમતનું મુખ્ય મથક હતું. પાશુપતાચાર્યોનું એ મોટું ધામ ગણાતું. એના પ્રતીકરૂપે જોવા મળતો રાજભારતીનો મઠ આજે પણ ખ્યાતનામ છે.જ

**પાવાગઢનું લકુલીશ મંદિર :** પાવાગઢ(તા.હાલોલ)ના અંબાજી માતાના મંદિર પાસે એક પ્રાચીન શિવાલય આવેલું છે. આ મંદિર ચતુરંગી પ્રકારનું છે. આ મંદિરનાં ગર્ભગૃહ અને શિખરનો ઘશોખરો ભાગ તૂટી પડ્યો છે. મંદિર કોતરજ્ઞી અને સ્થાપત્યની દષ્ટિએ ઉત્તમ પ્રકારનું છે. ગર્ભગૃહની દ્વારશાખાના લલાટબિંબમાં લકુલીશનું શિલ્પ છે. મંદિરની દીવાલોમાં નટરાજ લકુલીશ વિષ્ણુ દુર્ગા વગેરે દેવ-દેવીઓ તથા વિવિધ પ્રકારની અંગભંગીયુક્ત સુરસુંદરીઓનાં શિલ્પો આવેલાં છે.<sup>૪૧</sup>

**શિલ્પકૃતિઓ :** ભગવાન લકુલીશની પ્રતિમાઓ ગુજરાત તેમજ ગુજરાત બહાર સમગ્ર ભારતમાંથી મળે છે. લકુલીશની પ્રતિમાને લગતાં શાસ્ત્રોક્ત વિધાન ''વિશ્વકર્મા-વાસ્તુશાસ્ર'' નામના શિલ્પશાસ્ત્રના ગ્રંથમાંથી મળે છેઃ

न(ल)कुलेश ऊर्ध्यमेढ्रं पद्मासनपुर्पास्थतम् ।

दक्षिणे मातुर्लिगं च वामं दण्ड: प्रकीर्तित: ॥१॥

આમાં ભગવાન શિવ પદ્માસન વાળી બેઠેલા, ઊર્ધ્વમેદ્ર, બે હાથ પૈકી એકમાં માતુલિંગ અને બીજામાં દંડ ધારણ કરેલ હોય છે.

ભારતમાં લકુલીશની પ્રતિમાઓ મંદિરો અને મ્યુઝિયમોમાં સચવાયેલી જોવા મળે છે. આમાં મથુરા મ્યુઝિયમ (૫ મી સદી), ઇલોરા (૮મી સદી), અજમેર અને ઇંદોર મ્યુઝિયમ (૧૧મી સદી)માં જળવાયેલી છે.<sup>૪૭</sup>

ભગવાન લકુલીશની મૂર્તિ સામાન્ય રીતે લિંગ સાથે સંલગ્ન હોય છે, પણ એ સ્વતંત્ર મૂર્તિ તરીકે પણ પ્રાપ્ત થાય છે.

ગુજરાતમાંથી પ્રાપ્ત લકુલીશ-પ્રતિમાઓ પૈકી કારવણથી ૭ માઈલ દૂર બાણજ ગામમાંથી મળેલ લકુલીશની ઊર્ધ્વલિંગસંલગ્ન આ પ્રતિમાના મસ્તકે ભારે જટાઓ, લાંબા કાન, કટિબંધ વગેરે અલંકારો છે. મૂર્તિના બંને હાથ અને પેટથી નીચેનો ભાગ ખંડિત છે. આ મૂર્તિ ૭મી સદી જેટલી પ્રાચીન લાગે છે.

બીજી એક વડોદરામાં વિશ્વામિત્રી નદીના કાંઠે આવેલ કેદારનાથ-મંદિરમાં સળંગ પાટમાં આવેલ પ્રતિમાઓમાં લકુલીશની ઊભેલી પ્રતિમા આવેલી છે, જેમાં પ્રતિમાના મસ્તકે ગૂંચળાંવાળા વાળ, કંઠમાં માળા, યજ્ઞોપવીત, ઊર્ધ્વમેઢ્ર અને ઢીંચણની નીચે વસ્ત અર્ધવર્તુળાકારે બાંધેલ છે. લકુલીશના જમણા હાથમાં બિજોરું અને ડાબા હાથમાં દંડ ધારણ કરેલ છે. આ પ્રતિમા ૯ મી સદી જેટલી પ્રાચીન જણાય છે.<sup>૪૮</sup> કારવણની લકુલીશની બે પ્રાચીન પ્રતિમાઓ સેવ્ય પ્રતિમાઓ તરીકે પૂજાય છે.

એમાંની લકુલેશ્વરના મંદિરની પ્રતિમા શ્યામ ગ્રેનાઈટ પાષાણમાં કંડારેલી છે. બે ભુજ પૈકી જમણા હાથમાં બિજોરું અને ડાબા હાથમાં લકુટ (દંડ) છે. લિંગ સાથેની આ સંલગ્ન પ્રતિમાના મસ્તકે મુકુટ, કંઠમાં હાર, કાને કુંડલ તથા બાજીબંધ ધારણ કરેલ છે.

બીજી પ્રતિમા બદ્ધેશ્વરના યોગમંદિરમાં સ્થાપિત કરેલી છે. શ્યામ ચળકતા પથ્થરમાં લિંગસંલગ્ન પ્રતિમામાં લકુલીશ શાંભવી મુદ્રામાં બેઠેલા છે. ઊર્ધ્યમેઢ્ર, જમજ્ઞા હાથમાં માતુલિંગ અને ડાબા હાથમાં દંડ છે. મસ્તક પર વિશિષ્ટ રીતનો કેશકલાપ અને લંબ વિસ્તૃત કર્જાપટલ છે. આ પ્રતિમા ૧૦ મા-૧૧મા સૈકા જેટલી પ્રાચીન પ્રતીત થાય છે.<sup>૪૯</sup>

મિયાણી (તા.કલ્યાણપુર-જામનગર)ગામની પશ્ચિમે ખાડીના કાંઠા નજીક આવેલ નીલકંઠ મહાદેવના પ્રાચીન મંદિરના મંડોવરના દક્ષિણ બાજુના ભદ્ર ગવાક્ષમાં લકુલીશની પૂર્ણ વિકસિત કમળના આસન પર પદ્માસન વાળીને બિરાજમાન પ્રતિમા આવેલી છે. ડાબા હાથમાં દંડ અને જમણા હાથમાં માતુલિંગ છે, મસ્તક પર ગૂંચળાંવાળા કેશ અને નાનું ઉષ્ણીષ છે, લાંબા કાન અને શંખાકાર ગળામાં મોટા મણકાઓની માળા છે. પ્રતિમાના વક્ષઃસ્થળ પર શ્રીવત્સનું ચિદ્ધ નોંધપાત્ર છે. નાભિના સમાંતર નીચેના ભાગમાં ઊર્ધ્વમેઢ્ર નજરે પડે છે. આસનમાં નંદિની આકૃતિ બેઠેલી બતાવી છે.

લકુલીશની બીજી એક પ્રતિમા ઘૂમલી-નવલખા મંદિરની ઊંચી પીઠિકાના ગવાક્ષમાં આવેલો છે. જમણા હાથમાં દંડ અને ડાબા હાથમાં માતુલિંગ છે. ખભાને અડકતી કાનની બૂટ, મસ્તકે ઉષ્ણીષ. ઊર્ધ્વમેઢ્ર અવસ્થા અને આસન પર લિંગનો નીચેનો અંડભાગ (વૃષણ) દષ્ટિગોચર થાય છે.

ઉપર્યુક્ત બંને પ્રતિમાઓનો સુડોળ સપ્રમાશ દેહ અને આલેખનશૈલી ૧૧મી સદીનાં શિલ્પોને મળતાં છે.<sup>૧૦</sup>

બાવકા (જિ. પંચમહાલ)ગામના પ્રાચીન શિવમંદિરના મંડપની પૂર્વ બાજુની પીઠિકાના નાના ગવાસમાં લકુલીશની નાની સુંદર પ્રતિમા આવેલી છે, જેમાં ઊર્ધ્વ અવસ્થામાં પદ્માસન વાળી બેઠેલ પ્રતિમાના જમણા હાથમાં દંડ અને ડાબા હાથમાં માતુલિંગ છે. ગવાક્ષની બંને બાજુ એક એક પરિચારિકા ઊભેલી છે.<sup>પ</sup>

આ ઉપરાંત રોડામાંથી પ્રાપ્ત લકુલીશની ૮ મી સદીની પ્રતિમા નોંધપાત્ર છે.<sup>પર</sup> બનાસકાંઠાના વાવ ગામના કપિલેશ્વર મહાદેવના મંદિરમાંની અને વડોદરાના માંજલપુર વિસ્તારમાંથી પ્રાપ્ત પ્રતિમાઓ પજ્ઞ અમદાવાદના ભદ્રકાલીનમંદિર-વિસ્તારમાં ખોદકામ કરતાં મળેલી અને હાલ પુરાતત્ત્વ ખાતાના સંગ્રહમાં સુરક્ષિત છે, જે ૧૧મા સૈકાની હોવાનું મનાય છે.<sup>પ3</sup>

સોમનાથ પાટણના સિદ્ધનાથ મહાદેવના મંદિરના પ્રાંગણમાં લકુલીશની વાલુકા-પાષાણની પ્રતિમા (૧૧મી સદી) આવેલી છે. સોમનાથ મંદિરના જીર્ણોદ્ધાર સમયે કરેલા

ઉત્ખનનમાંથી ગવાક્ષાંકિત લકુલીશની ૧૨મી સદીની મૂર્તિ મળી છે. કાવી(તા.જંબુસર)માંથી મળેલ લકુલીશની પ્રતિમા (૧૨મો સૈકો) હાલ ઇ.એમ.ઇ. સ્કૂલ-વડોદરામાં છે. મેતપુર(ખંભાત) ગામના હરિહર મહાદેવના મંદિરમાં શ્વેતવર્જ્યા લિંગના અગ્રભાગમાં લકુલીશની પ્રતિમા કંડારેલી છે. અંટાળિયા(જિ.ભાવનગર) ગામના અંટાળિયા મહાદેવમાં લકુલીશની કાંસ્ય પ્રતિમા છે. પાલનપુરની મીઠીવાવના ગવાક્ષમાં લકુલીશની અર્ધપર્યકાસનમાં બેઠેલ અને કરંડ-મુકુટધારી પ્રતિમા આવેલી છે. અવાલખ (જિ. વડોદરા), મહેમદાવાદ (જિ.ખેડા) પાસેના વન્થોલ ગામની, કામળી (જિ.મહેસાજ્યા) ગામના બ્રહ્માજ્યી મંદિર વગેરે સ્થળોએથી લકુલીશની નાની-મોટી પ્રતિમાઓ પ્રાપ્ત થઈ છે. <sup>૧૪</sup> વડનગર હાટકેશ્વર મહાદેવમાં ૧૧મી સદીની પ્રતિમા છે(રૂબરૂ). રાજ્ઞકીવાવ-(પાટજ્ર)કૂવાનાં શિલ્પોમાં ઉપરથી ત્રીજા પડથારમાં લકુલીશની પ્રતિમા છે.

આમ ક્ષત્રપકાલમાં લકુલીશ પાશુપતમત ગુજરાતમાં પ્રાદુર્ભુત થઈ બીજે પ્રસરવા લાગ્યો હતો, એટલું જ નહિ, પણ લકુલીશના પટ્ટ-શિષ્યો દરા પ્રાદુર્ભૂત થયેલી કેટલીક શાખાઓ પણ પ્રસરવા લાગી હતી. આ કાલમાં મળી આવતાં શિલ્પ સ્વરૂપો તેમ સાહિત્યગ્રંથો વગેરે આની સ્પષ્ટ પ્રતીતિ કરાવે છે. સોલંકીકાલમાં તો એ રાજ્યસંપ્રદાય તરીકે અને સામાન્ય પ્રજાના ભક્તિમાર્ગ તરીકે સર્વવ્યાપી અસર ક્રરે છે, જે આજે પણ સાંપ્રદાયિક ઉત્સવો સાહિત્યપ્રકારો નામકરણ વગેરે દ્વારા પ્રતીત થાય છે(ગુ.રા.સાં.ઇ.ગ્રં.૨. ૩૦૨)

★ પથિક, મે, ૧૯૯૬

#### પાદટીપો

| ۹.          | જી.પ્ર.અમીન, "ગુજરાતના પાશુપત આચાર્યો","ગુ.રા.સાં.ઈ.", ગ્રંથ-૪, ૫, ૩૮૯                                           |                        |  |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|--|
| ર:          | દુ.કે.શાસ્ત્રી, "ગુજરાતનો મધ્યકાલીન રાજપૂત ઇતિહાસ" ૫. ૧૫૬                                                        |                        |  |
| з.          | હરિશંકર પ્રં. શાસ્ત્રી, "ગુજરાતના પાશુપતાચાર્યો","ફાર્બસ ગુજરાતી સભા મહોત્સવ<br>ગ્રંથ"(ફા.ગુ.સ.મ.), ૧૯૪૦, પુ. ૩૦ |                        |  |
|             | "ગુજરાતનાં ઐતિહાસિક લેખાં" (ગુ.ઐ.લે.), ભાગ-૨, લેખ નં.૧૩૮, પતરું બીજું, પંક્તિ,<br>૧૧-૧૨                          |                        |  |
|             | ગુ.ઐ.લે., ભાગ-૨, નં.૧૩૯, ૫તરું-૧, પંક્તિ-૮                                                                       | ૬. શે.ધ.સં.ઇ., પૃ. ૧૫૨ |  |
|             | ગુ.ઐ.લે.ભાગ ૨, નં. ૧૪૫, પંક્તિ ૨૪-૨૫                                                                             | ૮. ફા.ગુ.સ.મં,, પૃ. ૩૦ |  |
|             | ગુ.ઐ.લે., ભાગ ૨, નં. ૧૫૫, શ્લોક-૭                                                                                |                        |  |
|             | . જી.પ્ર.અમીન, ''શૈવધર્મનો ઉદ્ગમ અને વિકાસ"(શે.ઉ.વિ.), પૃ. ૧૫૯-૬૦                                                |                        |  |
| <b>٩</b> ٩. | . ગુ.ઐ.લે. ભાગ ૨, નં. ૧૫૫, શ્લોક-૧૦,૧૧,૧૪,૧૫                                                                     |                        |  |
| ૧૨.         | એજન. શ્લોક ૧૨, ૧૪, ૧૬                                                                                            | • • • •                |  |
| ૧૩.         | એજન, શ્લોક ૨૩ થી ૩૨ના સારાંશમાંથી. મંદિરો ઉપરાંત એમણે આવાં જાહેર લોક-કલ્યાણનાં                                   |                        |  |
|             | કાર્યો કર્યા, એ એમની લોક-હિતની ભાવના અને ઉદાત્ત ધર્મભાવના સૂચવે છે.                                              |                        |  |
| १४ः         | ગુ.ઐ.લે.,ભાગ ૨, નં.૨૦૪, શ્લોક-૧૦ ૧૫                                                                              | . શે.ઉ.વિ., પૂ.૧૬૪     |  |

Shree Dharmachakra Prabhav Tirth Nashik

#### પશુપત સંપ્રદાય

૧૬. ગુ.ઐ.લે., ભાગ ૨, નં.૨૦૪, શ્લોક ૧૮, ૨૧ \_\_૧૭. એજન, શ્લોક ૨૩, ૨૫,૨૬ ્ર છે. એજન, નં.૧૬૨, પતરું ત્રીજી, પંક્તિ ૪૯ ૧૮. એજન, શ્લોક ૩૦ થી ૩૩ ્ર્ય .સુ.ઐ,લે., ભા. ૩, નં.૨૧૭ ૨૦. એજન, નં.૧૬૩, શ્લોક પર-પ૭ ૨૨. એજન, નં.૨૧૮, શ્લોક-૨૯ 23. D.B. Diskalkar, 'Inscriptions of Kathiawad' (I.K.) No. 19, pp. 724-25 २४. Ibid., No. 21, pp. ७२€-२८ ૨૫. ગુ.ઐ.લે., ભાગ.૩, નં.૨૧૭, પંક્તિ-૯ અને નં.૨૧૯, પ્રશસ્તિ-૨, અંતિમ પંક્તિઓ ૨૬. એજન, નં.૨૧૭, પંક્તિ ૨૩-૨૪ ૨૭. I.K., No.21, Line 13-15, pp.726-27 29. Ibid., No. 19, Line 3 28. Ibid;, pp. 26-28, Line 15-17, 37-38 ૩૧. એજન, નં. ૨૨૨, ૧૯ ૩૦. ગુ.ઐ.લે.ભા.૩, નં. ૨૨૨, ૩૩-૩૪ ૩૨. એજન, શ્લોક ૨૦-૨૨ ૩૩. ગુ.રા.સાં.ઇ.. ગ્રં.૪, પુ. ૩૯૪-૯૫ ૩૪. ગુ. ઝે.લે.ભાગ ૨, નં.૧૬૬, ૫ં.૮; નં.૨૦૧, ૫તરું બીજું, ૫ં.૩-૪; નં.૨૦૨, ૫તરું ૨જુ. પં.૩; નં.૨૦૧, પતરું લીજું, પં.૩-૪, નં.૨૦૨, પતરું-૧, પં.૪-૫ ૩૬. શે.ઉ.વિ., પુ.૧૭૪ ૩૫. એજન, નં.૨૦૫, પતરું બીજું, પં.૧૭-૧૮ ૩૭. ગુ.ઐ.લે., ભાગ.૨, નં.૧૮૩, પતરું બીજું, શ્લોક-૨-૪ ૩૯. શે.ઉ.વિ., પ્.૧૭૬ ૩૮. એજન, નં.૧૬૧ ૪૨. એજન. નં.૧૫૫ ૪૧. ગુ.ઐ.લે.ભા.૨, નં.૨૧૬, પતરું-૧લું, પં.૧૯ ૪૪. એજન, ભાગ-૩, નં.૨૨૨ 🐇 ૪૩. એજન, નં.૧૬૩ ૪૫. શે.ઉ.વિ. પુ.૨૧૧ ૪૬. ગુ.રા.સાં.ઇ., ગ્રં. ૪, ૫.૪૬૪; શે.ઉ.વિ., ૫. ૨૧૯ ૪૭. આર.ટી.સાવલિયા, "સૌરાષ્ટ્રની લકુલીશની બે અપ્રગટ પ્રતિમાઓ", "પથિક", વર્ષ-૨૯, અંક-૧૦. ૧૯૯૦, મુખપુષ્ઠ vc. M. R. Majmudar, "LAKULISH Images from Western India" p.11, Fig.2, 7-8. ૪૯. જી.પ્ર.અમીન, "ગુજરાતનું શૈવ મૂર્તિવિધાન" (ગુ.શે.મૂ.), પૃ. ૮૩-૮૪., ઊર્જા, શ્રીલકુલીશ વિશેષાંક, વર્ષ ૩, અંક-૪, ડિસે. ૧૯૭૬, ૫.૮ ૫૦. આર.ટી.સાવલિયા, ઉપર્યુક્ત, 'પથિક', વર્ષ ૨૯, ૧૯૯૦ ૫૧. સ્વનિરીક્ષણ પરથી પર. રવિ હજરનીસ, "લકુલીશની એક અપ્રગટ પ્રતિમા", "વિદ્યાપીઠ", વર્ષ-૨૯, અંક. ૧, ૧૯૮૧, પુ. ૪૦-૪૧ પ૩. મુ.હ.રાવલ, "ક્ર્શાવતી-અમદાવાદની લકુલીશ પ્રતિમા", "સામીપ્ય", પુ.૫, અંક-૩-૪, ૧૯૮૮-૮૯, પૃ.૧૦૭-૧૦૮ ૫૪. ગુ.શે.મૂ.પૂ.પુ. ૮૩-૮૪

# ૮. બૌર્દ્ધ અને જૈન વિચારધારા અને હલા બૌદ્ધ અને જૈન વિચારધારાની સંકલ્પના (મૂર્તિવિધાનના પરિપ્રેક્ષ્યમાં)<sup>+</sup>

ભગવાન ગૌતમ બુદ્ધ અને તેમણે સ્થાપેલો બૌદ્ધ ધર્મ એ ભારતનું એક મહાન સાંસ્કારિક બળ હતું. અને એ બળ સારાયે એશિયામાં અને ત્યાર પછી વિશ્વભરમાં પ્રસર્યું હતું. પૌરાષ્ટ્રિક ભૂગોળમાં વર્જ્ઞવેલ 'જંબુદ્વિપ'નો અર્થ 'એશિયાખંડ' તરીકે થયો છે. ભગવાન બુદ્ધ સાચા અર્થમાં 'જંબુજ્યોતિ' (Light of Asia) હતા. એમના નિર્વાજ્ઞ પછીના થોડાક સમયમાં જ એમનો પ્રકાશ વિશ્વના અનેક દેશોમાં પ્રસર્યો. પરંતુ ભારત તો એ પ્રકાશનું ઉગમ સ્થાન હતું. અને એના જીવન અને કલા ઉપર બૌદ્ધ ધર્મની અને તે દ્વારા ભારતીય જીવન અને કલાની ઊંડી અસર થઈ. બૌદ્ધધર્મે તેના ઉદ્દભવકાળથી કેટલાય સૈકાઓ પૂર્વેથી ચાલી આવતી ભારતીય શ્રમજ્ઞ પરંપરામાંથી પ્રેરજ્ઞા લીધી હતી. આથી જ વિષ્ણુના દસ અવતારોમાં બુદ્ધને સ્થાન મળ્યું. હે

સમ્રાટ અશોકે બૌદ્ધધર્મનો સ્વીકાર કર્યો તે પછી આશ્ચર્યજનક ઝડપથી પણ તદ્દન શાંતિમય માર્ગોએ એશિયાના સર્વ દેશોમાં બૌદ્ધ ધર્મ ફેલાયો.

ભારતમાં થયેલા આ ધાર્મિક પરિવર્તનની અસર કલા ઉપર થઈ અને બૌદ્ધ ધર્મ જ્યાં જ્યાં ગયો ત્યાં ત્યાં પોતાના ઉપદેશો, માન્યતાઓ અને આચારો સ્થાપત્ય અને શિલ્પના સ્વરૂપોમાં અને સંકેતો દારા તેષ્ઠે રજૂ કર્યાં. પ્રારંભિક બૌદ્ધ ધર્મ જેને સામાન્ય રીતે 'હીનયાન' તરીકે ઓળખતા તેમાં મૂર્તિપૂજા વિહિત નહોતી, પણ બુદ્ધ અને તેમના શિષ્યોના પવિત્ર અવશેષોની પૂજા સર્વસંમત હતી એવા અવશેષો ઉપર ચશેલાં સ્થાપત્યો તે સ્તૂપ. બુદ્ધ પૂર્વેના ભારતમાં સ્તૂપ અપરિચિત નહોતા, પણ બૌદ્ધ સંઘની ધાર્મિક અપેક્ષાઓએ સ્થાપત્યકલાના આ પ્રકારને ઘણો વ્યાપક બનાવ્યો અને ભારતના સર્વ પ્રદેશોમાં વૈવિધ્યપૂર્ણ શિલ્પક્લાથી સુશોભિત નાના-મોટા સ્તૂપો રચાયા. જેના અવશેષો આજે આપણો સંસ્કાર વારસો ગણાય છે. આ લોકસંમત કલારૂપ દારા સારાયે એશિયાખંડને બૌદ્ધ ધર્મ, એની કલા અને કલા પ્રતીકો મળવામાં ભારે સહાય થઈ.

બૌદ્ધ ધર્મની સાથોસાથ વિકસેલા જૈન ધર્મે પણ આ સ્તૂપ સ્થાપત્ય સ્વીકાર્યું. મથુરાનો 'દેવનિર્મિત' જૈન સ્તૂપ ઇતિહાસરસિકોમાં પ્રસિદ્ધ છે. છતાં સ્તૂપનિર્માણ એ બૌદ્ધ ધર્મ અને

+ ભારતની સ્વતંત્રતાની સુવર્ણ જયંતિ મહોત્સવના પરિપ્રેક્ષ્યમાં આંતરરાષ્ટ્રીય જૈનવિદ્યા અધ્યયન કેન્દ્ર-ગૂજરાત વિદ્યાપીઠ દારા તા. ૨૩ અને ૨૪ ડિસેમ્બર, ૧૯૯૭ના રાષ્ટ્રીય પરિસંવાદમાં રજૂ કરેલ શોધનિબંધ

કલાની એક નોંધપાત્ર ખાસિયત બની ગઈ. એની આસપાસ ચૈત્યો અને વિહારો ઉદ્ભવ્યા તે સાથે પહાડોમાં કોતરેલાં કે કોચેલાં ગુફા મંદિરો પણ નિર્માયાં. આવાં ગુફા મંદિરોનું બૌદ્ધની જેમ જૈન અને બ્રાહ્મણ સંપ્રદાયમાં પણ નિર્માણ થયું.

પછીના સમયની ભાષામાં 'વિહાર' શબ્દનો અર્થ બૌદ્ધ અથવા જૈન મંદિર એવો સામાન્ય થવા લાગ્યો. ખાસ કરીને જૈનોમાં મધ્યકાળમાં મંદિરોમાં જ વસનારા એ મંદિરોના માલિક મઠાષિપતિઓ જેવા ચૈત્યવાસી સાધુઓનો પ્રભાવ વધતાં ચૈત્ય અને વિહાર એ શબ્દો લગભગ એકાર્થ બની ગયા.

પ્રાચીનતર બૌદ્ધ ધર્મમાં પ્રત્યેક વ્યક્તિએ જાતે ધર્મ સાધના કરીને નિર્વાજ્ઞનો અધિકાર મેળવવાનો હતો. માટે એને હીનયાન કહેતા. પાછળથી વિકસેલા મહાયાન સંપ્રદાયમાં લોકોત્તર શક્તિઓ અને સિદ્ધિઓ ધરાવતા બુદ્ધો અને બોધિસત્ત્વોની આરાધના કરીને નિર્વાજ્ઞનો સરળ માર્ગ બહુજન સમજને દર્શાવ્યો છે. તે એક પ્રકારનો લોકપ્રિય ભક્તિ માર્ગ છે અને એ રીતે એનું 'મહાયાન' નામ સાર્થક છે.

ભગવાન બુદ્ધના અવસાન પછી ધર્મ પ્રચાર માટે બૌદ્ધ સાધુ-સાધ્વીઓએ પશ બુદ્ધની માફક પરિવ્રાજક જીવન અપનાવ્યું. તેઓ ગુફાઓ અને ગિરિકંદરાઓમાં વસતા અને એક સ્થળે કરતાં. જેમ જેમ બૌદ્ધ સંઘ વિશાળ અને વ્યવસ્થિત થતો ગયો તેમ તેમ પર્વતોમાં ગુફાઓ કોતરીને મઠો(વિહાર)ની રચના થઈ અને એ મઠોની આસપાસ ચૈત્યો (પ્રાર્થના મંદિરો) બનવા લાગ્યા. બિહારમાં બરાબરને રાજગૃહથી તે ઓરિસ્સામાં ઉદયગિરિ અને બંડગિરિ સુધી શિલ્પમંડિત ગુફાઓની હારમાળા જોવા મળે છે. મધ્યભારતના વિધ્ય પ્રદેશ તથા દક્ષિણમાં અજંતા અને પશ્ચિમ ભારતમાં છેક સૌરાષ્ટ્ર સુધી તેનો વિસ્તાર થયો હતો. અને પછીથી સપાટ પ્રદેશો પર પણ જંગી ચૈત્ય સ્તૂપો રચાવા લાગ્યા. ભરહૂત, સાંચી, અમરાવતી, નાગાર્જુનકોંડા વગેરેમાંના સ્તૂપો પરના પ્રવેશહારો-તોરણો અને કઠેરાઓ ઉપરના જળવાઈ રહેલા અવશેષો આજે પણ એ સમૃદ્ધ શિલ્પ કલાની સાક્ષી પૂરે છે.

બૌદ્ધ ધર્મની શરૂઆતના હીનયાની સંપ્રદાયમાં બુદ્ધ જેવા અલૌક્કિ પુરુષની મૂર્તિ રચવાનું અશક્ય અને પ્રતિબંધિત ગણાતું. આથી હિનયાની કલાકાર કારીગરે માત્ર ભગવાનની હાજરીની પ્રતીતિ કરાવનાર વસ્તુઓના સૂચક નિદર્શનથી જ સંતોષ માન્યો. (૧) કાલ(સમય)ના માર્ગ પર પડેલાં ભગવાનનાં પગલાં-પાદચિદ્ધ, (૨) પથ્થરનું ખાલી આસન, જ્યાં બેસી ભગવાન ઉપદેશ કરતા, (૩) બોધિવૃક્ષ કે જેની નીચે ભગવાનને બુદ્ધપદ પ્રાપ્ત થયું. મૃગદાવનું વન જયાં ભગવાને સૌ પ્રથમ ઉપદેશ આપ્યો, ઉપરાંત છત્ર, ત્રિશૂલ, અગ્નિસ્તંભ વગેરે પ્રતીકોનાં શિલ્પો કોતરાતાં. પ્રાદેશિક કલાકારોએ બિહાર, ઓરિસ્સા, આન્ધ્ર, કર્ણાટક, સૌરાષ્ટ્ર, ગાંધાર અને હિમાલય પ્રદેશ સહિતનાં સ્વરૂપો, શૈલીઓ અને રીતિઓનો અપૂર્વ કૌશલથી તેમાં ઉપયોગ કર્યો છે. કાષ્ઠ, હાથીદાંત, ધાતુ વગેરે જેવાં સાધનો પર આ કલાકારીનું અસાધારજા પ્રભુત્વ હતું. બોધિગયા, સારનાથ, ભરહૂત અને સાંચી

આદિની શિલ્પકૃતિઓમાં બુદ્ધ પૂર્વના યક્ષ જેવી આકૃતિઓ છે. મથુરામાં પ્રાચીન યક્ષ સ્વરૂપનું બુદ્ધની પડછંદ મૂર્તિમાં રૂપાંતર થયેલું મળે છે.

ભારતીય શિલ્પની આ મહત્ત્વની અને આશાસ્પદ કલાનો પ્રારંભ સૌ પ્રથમ ઈ.સ.ની વલી સદીમાં મથુરા ખાતે થયો ત્યારે તો આ કલા એની રચનાત્મક દશામાં હતી. પરંતુ ૪ થી અને પમી સદીમાં ગુપ્તયુગ દરમિયાન તે પૂર્ણતાને પામી અને ભારતીય શિલ્પનો એ સુવર્શયુગ લેખાયો. એ કાળમાં બુદ્ધની જે સર્વાંગસુંદર પ્રતિમાઓ રચાઈ તે ભારતીય શિલ્પની સહુથી મહાન કૃતિ ગણાય છે. એમાંની મુખ્ય ગણાતી કૃતિઓ મથુરા, સારનાથ, અજંતા, શામળાજી વગેરેની મૂર્તિઓ છે. આ શિલ્પોની મુખમુદ્રા પર અંકાએલો આધ્યાત્મિક આનંદ તથા એ ઢળેલાં લોચનો અને મૂદુ સ્મિત વેરતી મુદ્રામાંથી નીતરતો પ્રાણીમાત્ર પ્રત્યેનો કરુણાભાવા એ ભારતીય કલાની ચરમ સિદ્ધિ છે.

શિલ્પમાં મથુરા અને સારનાથથી અમરાવતી થઈને અનુરાધાપુર (શ્રીલંકા)થી જાવા-ઇન્ડોનેશિયા અને હિંદી ચીનથી ચીન-જાપાન સુધીની બુદ્ધ મૂર્તિઓ પર ભારતીય કલાનો , પ્રભાવ પડ્યો છે.

જગતને સંસ્કારપૂત કરનારાં બળોમાં સૌથી મોટું બળ ગણાતો બૌદ્ધ ધર્મ સમસ્ત એશિયાની ભવ્ય સુંદર કલાનો જન્મદાતા ગણાય છે. મૌર્ય-શુંગ-આંઘ-કુંષાણ યુગમાં શરૂ થયેલા કલાવિધાનનું સ્વાભાવિક સર્વોચ્ચ શિખર એટલે ઈ.સ. ૩૦૦થી ઈ.સ. ૧૨૦૦ સુધીની શિલ્પ કળા.

જેની તૃષ્ણા શમી ગઈ છે તેની મુખાકૃતિને ક્યો કારીગર દોરી શકશે કે કંડારી શકશે ? જેની મુખાકૃતિ કોઈપણ જાતનું આવરણ ધારણ કરતી નથી, જેનું વ્યક્તિત્વ કોઈપણ માપથી પરિમિત નથી, એવા ભગવાન બુદ્ધના મુખ ઉપરનું સ્મિત ક્યો કોતરનાર પથ્થરમાં કોતરી શકશે ? ભગવાન બુદ્ધ જે અધિરૂઢ સહજાવસ્થામાં હતા, જ્યાં તે દ્વંદ્વાતીત સ્થિતિમાં હતા, જ્યાં તેમને સુખદુઃખનો લોશમાત્ર સ્પર્શ નહોતો, તે સ્થિતિના ભાવની વિશેષતા કે સ્થૂળમાંથી સૂક્ષ્મ બનાવવાનો કોઈપણ પ્રયત્ન પોતે પથ્થરમાં લાવી શકે કે પીંછીથી ચીતરી શકે તેમ કારીગરને હતું જ નહિ.

પરંતુ કલાકારની આ અશક્તિ-અસહાયતાને ખરો કલાકાર કેમ નિભાવી લે ? બૌદ્ધ ધર્મની વિકસતી વિશાળતામાં કલાકારે અશક્યને બનાવવાનો મોટો પ્રયત્ન આદર્યો અને તેમાં તે ફળીભૂત થયો. એણે ધર્મ ચક્ર પ્રવર્તાવતાઉપદેશ આપતા ભગવાન બુદ્ધ, સમાધિસ્થ બુદ્ધ, પૃથ્વીની સાક્ષીએ બુદ્ધપદ મળે કે દેહનો અંત આવે એવો સંકલ્પભૂમિસ્પર્શમુદ્રા-કરતા બુદ્ધને પથ્થરમાં ભવ્યતાથી અને મનોહર ભાવ સાથે કંડાર્યા અને દીવાલ પર રંગોથી ચીતર્યા.

જે વ્યક્તિ કોઈપણ ભાવ કે રાગથી પર છે એ વ્યક્તિને અદ્ભુત અને ઘણીવાર ગૂંગળાવી નાખે એવા વૈભવથી કલાકારે પથ્થરમાં એવી ભાવવાહી રીતે કંડારી કે આપણે આશ્ચર્ય ચક્તિ થઈ જઈએ. ભગવાન બુદ્ધના કરુણાથી ભરપૂર સ્મિતવાળી ગાંધાર સમયની, ગુપ્ત સમયની કે 'ખ્મેર' સમયની એ મુખાકૃતિઓ જોઈશું તો એ મુખકમલનું પથ્થરની મૂર્તિઓમાં

કેવું અમર સર્જન થયું છે તેની ખરી પ્રતીતિ થશે.

આપણા ભારતીય જીવનમાં સંસ્કાર સીંચનાર અને સંસ્કારનો અમર વારસો આપનાર એ કરુણામૂર્તિ બુદ્ધને આપણા હજારો વંદન હો.

સામાન્ય રીતે જૈનકલાસમૃદ્ધિનું સરવૈયું કરતાં શત્રુંજ્ય, ગિરનાર, આબુ, પાલિતાજ્ઞા, રાણકપુર કે કુંભારિયાના દેવસ્થાનો અને જૈનકલ્પસૂત્રો કે કાલક-કથાનાં ચિત્રો તથા વિજ્ઞપ્તિપત્રોમાં આજની સમાલોચના પર્યાપ્ત થાય છે. પરંતુ ઇતિહાસ અને પુરાતત્ત્વની પરંપરામાં જૈનકલાનો નિર્માણ યુગ બૌદ્ધધર્મની સાથે જ આરંભાયો છે.

ભારતના પ્રાચીન ધર્મ સંપ્રદાયોમાં બૌદ્ધ અને જૈન સંઘો સમકાલીન અસ્તિત્વ વરાવતા હતા. બૌદ્ધ સાધુઓની જેમ જૈન સાધુઓ માટે પજ્ઞ ગિરિનિવાસો અને ભિક્ષાગૃહો નિર્માજા થયાં હતાં. ઈ.પૂ. બીજા સૈકા જેટલા પ્રાચીન સમયથી એવા જૈન ગિરિનિવાસો ઓરિસ્સામાં ઉદયગિરિ અને ખંડગિરિની ગુકાઓ, દક્ષિણ ભારતમાં બાદામીની ગુકા અને ગુજરાતમાં ગિરનાર વગેરે સ્થળોનાં ગુકા મંદિરો ભારતની કલાના શ્રેષ્ઠ પંક્તિના નમૂના છે. આ ગુકાની રૂપવિધાનની શૈલી અને શિલ્પાકૃતિઓ અચૂકપજ્ઞે સાંચીના તોરજાદ્વારો ને ભારતના વિહારો જેવી છે. ત્યાં બૌદ્ધ રૂપવિધાનની શૈલી અને શિલ્પાકૃતિઓ અચૂકપજ્ઞે સાંચીના તોરજાદ્વારો ને ભારતના તોરજાદ્વારો ને ભારતના વિહારો જેવી છે. ત્યાં બૌદ્ધ સંપ્રદાયના કીઈ અવશેષો નથી. બાદામીની ગુકા પૈકી એક જૈન ગુકા છે. અહીં છતમાં નાનાં દેવધરો કોતરેલા છે. સાંમે મુખ્ય ગોલકમાં શ્રી મહાવીર સ્વામીની પદ્માસનસ્થ પ્રતિમા છે. આગળ બે કોતરજ્ઞીભર્યા સ્તંભો છે.

શ્રા મહાવાર ત્યાવાળા પંચાલપંદન પ્રહાણ છે. આ પંચ કે આ પ્રહાય સીધા પહાડમાંથી જ અખંડ ઔરંગાબાદ-મહારાષ્ટ્રની પાસે આવેલા ઇલોરાના શિલ્પ સીધા પહાડમાંથી જ અખંડ

કોતરી કાઢેલા છે. અહીં ગોલકોમાં અદ્ભુત પ્રભાવશાળી પ્રતિમાઓ સ્વચ્છ, સપ્રમાજ્ઞ, સુઘડ, તક્ષણકાર્યથી પરિપૂર્ણ બનાવેલી છે. ઇલોરાની આ જૈન ગુફાઓ ઈ.સ. ૮૫૦ પહેલાની નથી. ઇન્દ્રસભા અને કૈલાસનાથ બંને મંદિરો બે માળના છે. અંદરના ખંડ નાના છે. ગુફાઓના ઉપરના ભાગમાં પાર્શવનાથની વિરાટ પ્રતિમા કોતરેલી છે.

દક્ષિણ ભારતમાં ગુકાશિલ્યમાં અગત્યનું ગણીએ એવું એક પાષાણ મંદિર, પ્રાચીનતા અને કલાપૂર્ણતાભર્યું ઉલ્લેખવા જેવું તીનીવેલી પ્રાંતમાં આવેલ 'કાલુગુમભાઈ' (જે શ્રી વીલીપુત્તુરથી ૨૭ માઈલ દૂર) નામના સ્થળે મહાબલીપુરમ્ જેવું જ ખડકમાં કોતરેલું છે. જે પૂર્ણ થવા પામ્યું જ નથી. દક્ષિણના જૈન ગુકા મંદિરોની કલામાં સિત્તનવાસલ (સિદ્ધિનો વાસ) તે સ્થાપત્યશોભા ઉપરાંત ચિત્રકલાની પ્રાચીન પરિપાટીના એક અનન્ય સ્થાન તરીકે જાણીતં થયેલું છે.

દક્ષિણ ભારતની જૈન-પ્રભાવિત આ શિલ્પકલા બાદામી, ઐહોલ, ઇલોરા કે સિત્તનવસલથી સમાપ્ત થતી નથી. ઉત્તર ભારતમાં મળે નહિ એવું વિરાટ પ્રતિમા નિર્માણ જૈન કલ્પનાએ દક્ષિણ ભારતને આપ્યું છે. એવી ત્રણ પ્રતિમાઓ-શ્રમણબેલગુલ, કારકલ-કન્નડપ્રદેશ, અને પન્નુરમાં છે. શ્રમણબેલગુલની કેવળીજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું છે એવા ગોમતેશ્વરની એ પ્રતિમા સુપ્રસિદ્ધ છે. તપસ્વીની નિઃસંગતા દર્શાવતી અને નગ્ન પ્રતિમાની જરા પણ Shree Dharmachakra Prabhav Tirth.Nashik

#### કલાવિમર્શ

ક્ષોભરહિત બાલોચિત સરળતાભરી મુદ્રા દર્શાવતી આ પ્રતિમા શિલ્પકારની પરમ સિદ્ધિ છે.

બુદ્ધ અને મહાવીરનો જીવનકાલ એક જ સમયમાં વીત્યો હતો, છતાં બૌદ્ધધર્મ આરંભમાં ઘણાં વિશાળ રાજ્યોનો આશ્રય પામ્યો, પરંતુ તે સાથે શ્રી મહાવીર અને તેમના અનુયાયીઓએ પશ્ચિમ ભારતમાં જે પ્રસાર કર્યો તે ઘણો મૌન પણ વ્યાપક હતો. જૈન સંપ્રદાય ખેતી અને યુદ્ધના ક્ષેત્રોથી અલિપ્ત રહેવાનો આગ્રહ સેવતો હતો, એટલે વેપાર અને વ્યાપારના ક્ષેત્રમાં સંકળાયેલી પ્રજાનો આદર પામ્યો. જ્યાં જ્યાં વેપાર અને વહીવટના મોટા મથકો હતાં ત્યાં જૈન સ્થાપત્યો-શિલ્પોનું નિર્માણ થયું છે.

તક્ષશિલામાં, મથુરામાં, અવધમાં, મહાકોસલમાં એવાં જૈન સ્થાનો મળી આવ્યાં છે, જેની શિલ્પમુદ્રાઓ, ઉત્કીર્શ લેખો, પ્રતિમાઓ, અંલકારો તત્કાલ પ્રજાની સંસ્કૃતિ અને શિલ્પવિદ્યાના અતિ ઉચ્ચ પ્રકારના નમૂના રૂપ છે. છતાં મૌર્યકાળથી ઈ.સ.૧૦૮૦ સુધીની એક સરખી અંકોડા પૂરતી આ અનેકવિધ શિલ્પ સામગ્રી એકત્રિત થઈ બૌદ્ધ કે બ્રાહ્મજ્ઞ સ્મારકો જેટલી પ્રસિદ્ધિ પામી નથી.

મથુરાનગરી જે સમયે સમૃદ્ધિપૂર્શ હતી તે વખતે ત્યાં અનેક જૈન ધનાઢચો વસતા, તેમના દાનથી થયેલાં મંદિરોની જે સામગ્રી કંકાલી ટેકરીમાંથી મળી આવે છે તેમાં જૈન પ્રતીકોથી ભરપૂર તક્ષણ પ્રચુરતા અને પ્રતિમાઓ મથુરા મ્યુઝિયમમાં છે તે એ કાલની ક્લાની ચરમ સીમા રજૂ કરે છે. બ્રાહ્મણ, બૌદ્ધ, જૈન સર્વ કોઈ તત્કાલીન દેશવ્યાપી કલા સ્વરૂપોનો પોતાના સંપ્રદાય માટે વિના સંકોચ ઉપયોગ કરતા. બધાનાં પ્રતીકો એક જ શિલ્પભંડારમાંથી મળી રહેતાં. વૃક્ષ, કઠેડા, ચક્રો, શણગારો બધે સરખાં હતાં. જૈન ધર્મના ઈ.પૂ.ના પુરાતન રહે છે.

ઉત્તર ભારતના ગુપ્ત સમયનાં જૈન ગિરિમંદિરો બહુ નાના કદનાં છે. રાજસ્થાન અને ગુજરાતમાં નવા રાજ્યોની સ્થાપના (૧૦મી સદી)સાથે શાંતિભર્યા ધંધા કરનારી જૈન પ્રજાએ નગરોની જાહોજલાલીમાં સારો ભાગ ભજવ્યો હશે ને ઉપયોગી સમાજ તરીકે પણ આદર પામ્યા હશે. ગુજરાતનાં નવાં પાટનગરો વસ્યાં ત્યાંરે તેમાં આગળ પડીને બાંધકામો કરનાર જૈન સમાજો હતા. અન્ય સંપ્રદાયોની ધાર્મિક સંસ્થાઓ અને મંદિરો રાજ્યાશ્રયથી સર્જાએલાં અને નભેલાં તે રાજ્યાશ્રય જતાં ખંડિત તથા ઉપેક્ષા પામ્યાં. જ્યારે જૈન ધર્મના શ્રીમંદો અને દાનવીરોએ દેવકાર્યમાં પોતાની સંપત્તિ આપી ચિરકાળનો યશ પ્રાપ્ત કર્યો છે. જૈન સંપ્રદાયનું એક વિશેષ સુજ્ઞ કાર્ય એ છે કે ખંડિત થયેલ મંદિર કે પ્રતિમાની પુનઃ પ્રતિષ્ઠા કરી તેને ઉપયોગમાં લઈ શકાય છે. આથી પૂર્વજોએ કરેલાં કીર્તિકાર્યો સચવાઈ રહે છે. અને પ્રજાના કલા સંસ્કારને પૂર્તિ આપે છે. આ રીતે શત્રુંજ્ય, આલુ, ગિરનાર, રાક્ષકપુર વગેરે જૈન પ્રજાના જ નહિ પક્ષ ભારત વર્ષના ક્રીર્તિધ્વજમાં મોજૂદ છે. જૈન મંદિરની રચનામાં દ્વાર મંડપ, શુંગારચોકી, નયચોકી, ગૂઢમંડપ, ગર્ભગૃહ, તોરકા, મંગળચૈત્ય, વગેરે

વિભાગોવાળો શિલ્પવિસ્તાર છે. રંગમંડપના સ્તંભો પર વિવિધ વાઘો સહિત ઊભી રાખેલી અપ્સરાઓ, વિદ્યાધરીઓ, નર્તિકાઓ, સ્તંભો પર સમોસરણ તથા ભીંતો અને છતો પર કોતરેલા ઋષભદેવના જીવનપ્રસંગો, નાગપ્રબંધ તથા અનેક શરીર છતાં એક મસ્તકવાળું માનવપ્રબંધ એ બધું શિલ્પકલાનો વ્યાપક સમાદર બતાવે છે.

ભારત અને ગુજરાતમાંથી કલાશિલ્પની અનેક અપ્રાપ્ય વસ્તુઓ પરદેશના સંગ્રહાલયોમાં પહોંચી ગઈ છે. એ માટે હવે સૌ જૈનકલા-પ્રેમીઓને ખેદ થવો જોઈએ અને હવે પછીથી એવી વસ્તુઓ મેળવવા ઉદાર દાનફંડમાંથી તેની ખરીદી કરી સંગ્રહ રચવો જોઈએ. જેથી.પ્રજા જૈન કલા માટે સુયોગ્ય રીતે ગૌરવ લઈ શકે. ઉપરાંત કુશળ અને કલાવિદ વિદ્વાનો પાસે એ વસ્તુઓની પરીક્ષા, કદર ને નોંધ કરાવી ઉત્તમ ચિત્રો સાથે તેના ગ્રંથો પ્રજા સમક્ષ મૂકવાથી જૈનકલાની સંપૂર્તિમાં યશકલગી ઉમેરાશે.

★ સામીપ્ય, એપ્રિલ-સપ્ટેમ્બર, ૧૯૯૭

## ગુજરાતમાં જૈન ધર્મનો પ્રસાર

ભારતીય સંસ્કૃતિ એટલે ધર્મની સંસ્કૃતિ. ધર્મ ભારતીયસંસ્કૃતિનો પ્રાણ છે. ભારતીય પરંપરામાં ધર્મ અને સંસ્કૃતિ એકબીજાનાં પર્યાય બની ગયાં છે. પ્રાચીનકાળથી ભારતમાં ધર્મક્ષેત્રે બે પરંપરાઓ જોવા મળે છે : એક બ્રાહ્મણ પરંપરા અને બીજી શ્રમણ પરંપરા. બ્રાહ્મણ પરંપરામાંથી હિંદુધર્મનો અને એની શાખાઓનો વિકાસ થયો, જ્યારે શ્રમણ પરંપરામાંથી જૈન અને બૌદ્ધ ધર્મનો વિકાસ થયો. જૈન ધર્મના કોઈ એક સ્થાપક નથી, પરંતુ તે ચાલી આવતી પરંપરા છે અને એને વિકાસાવવામાં ૨૪ તીર્થકરોએ મહત્ત્વનું પ્રદાન કર્યું છે. આજે આપશે જેને જૈન ધર્મ તરીકે ઓળખીએ છીએ તે ચોવીસમા તીર્થકર ભગવાન મહાવીર સ્વામીના સમયમાં 'નિગ્ગંથ સંપ્રદાય' તરીકે પ્રચલિત હતો.

ભારતની ભૂમિ અનેક ધર્મ સંપ્રદાયોનું ઉદ્દભવસ્થાન છે. આ દરેક ધર્મ-સંપ્રદાયે પોતપોતાની રીતે ભારતીય સંસ્કૃતિના વડતરમાં યોગદાન આપ્યું છે. લગભગ ૨૫૦૦ વર્ષોથી જૈન ધર્મ ભારતની ભૂમિમાં પળાતો આવ્યો`છે. આટલા લાંબા સમયપટ દરમિયાન જૈન ધર્મે ભારતીય સાહિત્યકારો, દાર્શનિકો અને કલાકારોને પ્રેરક્બળ પૂરું પાડ્યું છે.

ભારત વર્ષમાં ઉદ્ભવેલા બ્રાહ્મણ ધર્મ અને બૌદ્ધ ધર્મ પછી જૈન ધર્મ એક નોંધપાત્ર ધર્મસંપ્રદાય ગણાય છે. પાર્શ્વનાથ ૨ ને મહાવીર સ્વામી જેવી ઐતિહાસિક વ્યક્તિઓ દ્વારા આ ધર્મનો ઉદ્દભવ થયેલો છે. શરૂઆતમાં આ ધર્મનો પ્રચાર મર્યાદિત રહ્યો હશે. પરંતુ સમય જતાં એ ભારતવ્યાપી, વિશ્વવ્યાપી બન્યો છે.

જૈન ધર્મના ઉપલબ્ધ વર્તમાન આગમો ભગવાન મહાવીરના નિર્વાશ પછી લગભગ એક હજાર વર્ષ પછી લખાયેલ છે. એક મત મુજબ જૈન ધર્મના મુખ્ય આગમ ગ્રંથોની એક વાચના ઈ.સ.ની પાંચમી સદીમાં વલભીમાં થયેલી છે. આ ઉપરથી એવું માની શકાય કે ગુજરાત-સૌરાષ્ટ્રમાં જૈન ધર્મનો પ્રવેશ દોઢેક હજાર વર્ષથી થયો હશે. છતાં, ગુજરાતમાં જૈન ધર્મનો પ્રવેશ કઈ સદીમાં થયો તે વિશે મતભેદો પ્રવર્તે છે. પરંતુ ઈ.સ.ની છક્રી, સાતમી સદીથી પ્રાપ્ત થતા જૈન પુરાવશેષો એક નક્કર ભૂમિકા પૂરી પાડે છે. આ સમયથી લાગલગાટ સંખ્યાબંધ જૈન પુરાવશેષો ગુજરાતમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે.

મૌર્ય સમ્રાટ અશોકે કોતરાવેલ ગિરનાર ઉપરના ધર્મશાસનમાંથી નિગ્ગંથોનો ઉલ્લેખ મળે છે. તેમાં જણાવ્યું છે કે, એણે નીમેલા ચૌદ ધર્મ મહામાત્યોએ સંઘ, આજીવકો અને નિગ્ગંથોની દેખરેખ રાખવી. આ નિગ્ગંથો એ જ જૈન સાધુઓ. આથી ઈ.પૂર્વે ગુજરાતમાં જૈન સંપ્રદાય પ્રચલિત હોવાની ઐતિહાસિકતા સૂચવે છે. મહાક્ષત્રપ રુદ્રદામાં પહેલાના શિલાલેખમાંથી જૈન સંપ્રદાયનું અસ્તિત્વ સૂચિત થાય છે. આ લેખ કચ્છના ઔધ ગામમાંથી મળ્યો છે. જેમાં 'ઋષભદેવ' નામનો નિર્દેશ છે. જ્યારે ક્ષત્રપ રાજા જયદામનના પૌત્રના સમયનો જૂનાગઢ પાસેના શિલાલેખમાં જૈન પારિભાષિક 'કેવલિજ્ઞાન' શબ્દ આવે છે. વળી

۰.

કાલકાચાર્ય કથામાં ગર્દભિલ્લ રાજાના પંજામાંથી કાલકાચાર્યની દીક્ષિત બહેન સાધ્વી સરસ્વતીને મુક્ત કરાવ્યાની વાત આવે છે. આ કથન અનુસાર એ કાળે ગુજરાતમાં જૈન ધર્મનો પ્રવાહ વહેતો હોવાનું સાબિત થાય છે. ક્ષત્રપકાલમાં જૈન ધર્મ ગુજરાતકાઠિવાડમાં ફેલાયો હોવાનું, ઢાંકનગરની ક્ષત્રપકાલીન (ઈ.સ. ૧૦૦-૪૦૦) ગુફાની અંદર મૂકેલી તીર્થકરોની પ્રતિમાઓ નીચેના લેખો ઉપરથી માલૂમ પડે છે. આ પરથી ઈ.પૂર્વે કાઠિયાવાડમાં જૈન સંપ્રદાય પ્રચલિત હોવાની માન્યતાને પૃષ્ટિ મળે છે.

ઈ.પૂર્વે ૩૦૦માં જ્યારે ભદ્રબાહુ સ્વામી ઉત્તરમાંથી દક્ષિણમાં ગયા ત્યારે પણ કાઠિયાવાડમાં જૈન ધર્મ અવિરતપણે ફેલાયો હોવાનું વિદ્વાનો માને છે. અશોકના પૌત્ર શાલિશૂકે ગુજરાત અને સૌરાષ્ટ્ર સુધી જૈન ધર્મનો પહેલો પ્રચાર કર્યો હોવાનું યુગ પુરાણના આધારે જણાય છે.

મૌર્યકાળથી ગુપ્તકાળ (લગભગ ઈ.પૂ. ૩૨૨થી લગભગ ઈ.સ. ૪૭૦) દરમિયાન ગુજરાતમાં જૈન ધર્મની લોકપ્રિયતા ચાલુ રહી હતી. ઈ.સ.ના ચોથા સૈકાના આરંભમાં તથા પાંચમા સૈકાના ઉત્તરાર્ધમાં આગમ સાહિત્યની સંકલના માટેની અગત્યની સંકલના માટેની અગત્યની પરિષદો ગુજરાતસૌરાષ્ટ્રમાં વલભીપુરમાં મળી હતી. એ બતાવે છે કે, પૂર્વ ભારતમાં ઉદ્દભવેલા જૈન ધર્મનું કેન્દ્રસ્થાન એ કાળે પશ્ચિમ ભારત અને એમાંયે ગુજરાત હતું.

ત્રુપકાળમાં ગુજરાતમાં આર્ય ખપુટાચાર્ય, કાલકાચાર્ય, પાદલિપ્તસૂરિ, વજભૂતિ, નાગાર્જુન વગેરે પ્રભાવશાળી જૈન આચાર્યો થઈ ગયા. આર્ય ખપુટાચાર્ય ઈ.પૂર્વે પહેલી સદીમાં વિદ્યમાન હતા. એમનું પ્રવૃત્તિક્ષેત્ર ભરૂચની આસપાસનો પ્રદેશ હતું. પ્રસિદ્ધ જૈન તાર્કિક અને સ્તુતિકાર સિદ્ધસેન દિવાકરે પોતાની ઉત્તરાવસ્થામાં ભરૂચની આસપાસના પ્રદેશમાં વિહાર કર્યો હતો. ભરૂચના રાજા નભોવાહન ઉત્તરાવસ્થામાં જૈન સાધુ થયા હતાં એવી એક અનુશ્રુતિ છે. જૈન આગમની વલભીવાચના આર્ય નાગાર્જુને સંકલિત કરાવી હતી અને એ સંકલિત કરાવી હતી અને એ સર્વ આગમો દેવદ્વિગણિના અધ્યક્ષ સ્થાનમાં પ્રથમવાર વલભીમાં પ્રથમવાર વલભીમાં લિપિબદ્ધ થયાં હતાં. હંકપુરી (હાંક)માં યાત્રા-પ્રસંગે ગયેલા પાદદ્વિપ્તસૂરિનો સિદ્ધ નાગાર્જુન સાથે સમાગમ થયો હતો. નાગાર્જુને શેઢી નદીના કિનારે પાર્શ્વનાથની પ્રતિમાની સતિષ્ઠા કરી, સ્તંભન તીર્થ સ્થાપ્યું. પાર્શ્વનાથ ભગવાનની આ પ્રતિમા સમક્ષ નાગાર્જુનની રસસિદ્ધિના પારાનું સ્તંભન પાર્શ્વનાથના નામે જાણીતા થયા. આ પ્રતિમાજીને ફરી સંભનતીર્થ-બંભાત લાવવામાં આવી, જે આજે ખારવાડાના સ્તંભન પાર્શ્વનાથના સુપ્રસિદ્ધ જિનાલયમાં બિરાજમાન છે. ગુજરાતમાં બનાસકાંઠા જિલ્લાના રાધનપુર પાસે આવેલું શંખેશ્વર એ સમયનું નોંધપાત્ર પ્રાચીન જેન તીર્થ હતું. એની સ્થાપના શ્રીકૃષ્ણના સમયમાં થયાનું મનાય છે.

સૌરાષ્ટ્રના ડુંગરોમાં જૈન સાધુઓ માટે અનેક વિહારો આ સમયમાં કોતરાયેલા જોવા મળે છે. જૂનાગઢમાં બાવા પ્યારાનો મઠ, ઢાંક ગામ પાસેના ડુંગરની કેટલીક ગુફાઓ, સાજ્ઞાની ગુફાઓ પજ્ઞ જૈન તીર્થની હોવાનું મનાય છે. આ બધા પરથી આ સમયે ગુજરાતમાં 186

કલાવિમર્શ

જૈન ધર્મની લોકપ્રિયતા જાણી શકાય છે.

મૈત્રક અને અનુ-મૈત્રકકાલ (લગભગ ઈ.સ. ૪૭૦ થી ૯૪૨) દરમિયાન પણ ગુજરાતમાં જૈન ધર્મ સારી રીતે પ્રસિદ્ધ હતો; એમ જૈન આગામોની બીજી વાચનાના ઐતિહાસિક ઉલ્લેખો પરથી માલૂમ પડે છે. મૈત્રક રાજવી ધ્રુવસેન પહેલાએ પોતાના પુત્રના મરશનો વિષાદ દૂર કરવા આનંદપુર (વડનગર)માં કલ્પસૂત્રની ટીકાઓમાં આવે છે. કેટલાક મૈત્રક રાજવીઓએ જૈન વિહારોને રાજ્યાશ્રમ આપ્યો હતો. જે વલભીપુરમાં સમગ્ર જૈન આગમની સંકલના થાય તથા એ લિપિબદ્ધ થાય ત્યાં અનેક જિનમંદિરો અને ઉપાશ્રયો હોય એ સ્વાભાવિક છે. એ સંકલના પછી આશરે દોઢ સૈકા પછી ઈ.સ. ૬૦૯ આસપાસ આચાર્ય જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રવણનો મહાગ્રંથ 'વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય' વલભીમાં એક જિનભવનમાં રચાયો હતો. એ અત્યંત નોંધપાત્ર ઘટના છે. વલભી ભંગની આગાહી થતાં જૈન સંઘ સલામતી શોધતો મોઢેરા, પ્રભાસપાટણ, શ્રીમાલ, 'કસિંદ્રા અને હારીજ જઈ વસ્યો. આ ઉલ્લેખો બતાવે છે કે, મૈત્રકકાળમાં ગુજરાતમાં અનેક જૈન કેન્દ્ર સ્થપાયાં, અનેક પ્રભાવક જૈન આચાર્યો આ કાળમાં થઈ ગયા, અનેક ગ્રંથો સંસ્કૃતમાં રચાયા.

આમ, મૈત્રક અને અનુમૈત્રકકાળ ગુજરાતમાં જૈન ધર્મના ઉત્કર્ષનો કાળ હતો. સાતમા-આઠમાં થયેલા નાંદીપુરી (નાંદોદ)ના ગુર્જર રાજાઓ 'વીતરાગ' અને 'પ્રશાંતરાગ' બિરુદો ધરાવતા હતા. આ પરથી તેઓ જૈન ધર્મના અનુરાગી અનુયાયીઓ હોવાનું મનાય છે. નવમા સૈકામાં નવસારી દિગંબર સંપ્રદાયનું મુખ્ય મથક હતું એમ રાષ્ટ્રકૂટોના તામ્રપત્રોના આધારે માલૂમ પડે છે વલભી પછી પાટણની સ્થાપના થયા બાદ જૈન ધર્મ ગુજરાતમાં વ્યાપક પ્રસાર પામ્યો હોવાના પુરાવા પ્રાપ્ત થાય છે.

ચાવડા અને સોલંકીકાળ દરમિયાન જૈન ધર્મને સારો એવો રાજ્યાશ્રય મળ્યો. સોલંકી કાળ (ઈ.સ. ૯૪૨ થી ૧૩૦૪) દરમિયાન જૈન ધર્મને લોકપ્રિય બનાવવામાં ચૌલુક્ય રાજવી કુમારપાળે મહત્ત્વનો ફાળો આપ્યો. મૂળરાજ પહેલાએ પાટ્શમાં મૂળ-વસહિકા બંધાવી. ચામુંડરાજે એક જૈન મંદિરને ભૂમિદાન આપ્યું હતું. દુર્લભરાજના સમયમાં પાટ્શમાં એક જૈન શ્રેષ્ઠીએ મહાવીર સ્વામીની મૂર્તિની પ્રતિષ્ઠા કરી હતી. ભીમદેવ પહેલાના સમયમાં એના દંડનાયક વિમળે આબુ ઉપર વિમળવસહી નામનું મંદિર બંધાવ્યું હતું. કુંભારિયાનાં જૈન મંદિરો આ સમયે બંધાયાં હતાં. કર્ણદેવ પહેલાએ અને સિદ્ધરાજ જયસિંહે લાડોલ પાસે જૈન મંદિરને ભૂમિદાન આપ્યું હતું. મુંજાલમંત્રીએ પાટ્શમાં એક જિનાલય બંધાવ્યું હતું. દંડનાયક સજ્જનમંત્રીએ ગિરનાર ઉપર જૈન મંદિરો કરાવ્યાં હતાં. ધોળકામાં શ્રેષ્ઠી ધવલે મુનિસુવ્રત સ્વામીનું મંદિર બંધાવ્યું હતું. કુમારપાળે અનેક જૈન મંદિરો બંધાવ્યાં હતાં. એશે પાટ્શમાં કુમારવિહાર ઉપરાંત ગિરનાર, શત્રુંજ્ય, પ્રભાસપાટ્શ, બંભાત વગેરે સ્થળોએ અનેક જિનાલયો બંધાવ્યાં. પિતાના શ્રેયાર્થે ત્રિભુવન-વિહાર અને હેમચંદ્રાચાર્યની જન્મભૂમિ ધંધુકામાં એક જૈન મંદિર બંધાવ્યું હતું. મંત્રી આમ્રભટે ભરૂચમાં શકુનિકાવિહાર તથા એના ભાઈ

વાગ્ભટે શત્રુંજ્ય ઉપર આદિનાથના જૈન મંદિરનો ઝીર્શોદ્ધાર કરાવ્યો હતો. સમસ્ત ગુજરાતમાં જૈન ધર્મને લોકપ્રિય કરવાનો યશ સૌલંકી કાળના મધ્યાહ્ન કાળમાં જેમ કુમારપાળને મળ્યો એમ એના અંત ભાગમાં એનો યશ વસ્તુપાળને મળ્યો.

વાઘેલાકાળ દરમિયાન ધોળકાના રાશાનાં મંત્રી વસ્તુપાળે અને તેજપાળે પોતાની વિવિધ ધાર્મિક પ્રવૃત્તિઓ દ્વારા જૈન ધર્મને ખૂબ જ વેગવંતો બનાવ્યો. ગિરનાર, શત્રુંજ્ય અને આબુ જેવા પર્વતો તેમજ અશહિલપુર પાટશ, ભરૂચ, ખંભાત અને ધોળકા જેવાં નગરોમાં નવાં જિનાલયો બાંધવામાં અને જૂનાં જિનાલયોને સમરાવવામાં વસ્તુપાળ-તેજપાળનું પ્રદાન અમૂલ્ય છે. આ ઉપરાંત જિનાલયોના નિભાવ માટે આર્થિક પ્રબંધો કર્યા. વિદ્યા અને સાહિત્યને પ્રોત્સાહ્ત આપવાની વૃત્તિને લઈને સાધુઓ અને શ્રાવકોની પ્રવૃત્તિઓને અપૂર્વ વેગ મળ્યો. અનેક જૈન કવિઓને આશ્રય આપી ઉત્તમ જૈન કવિઓને આશ્રય આપી ઉત્તમ જૈન ગ્રંથો લખાવ્યા. આ ઉપરાંત અમરચંદ્ર, જિનપ્રભસૂરિ, ઉદયપ્રભસૂરિ, નરેન્દ્ર પ્રભૂસૂરિ, નરચંદ્ર સૂરિ, બાલચંદ્રસૂરિ, જયસિંહસૂરિ, માશેકચંદ્ર વગેરે જૈન કવિઓએ ઉત્તમ ગ્રંથો રચી જૈન ધર્મને વિકસાવવામાં મહત્ત્વનો ભાગ ભજવ્યો હતો.

સોલંકીકાળમાં પાટ્શ જૈનો માટે ધર્મતીર્થ અને વિદ્યાતીર્થ હતું. ઉપરાંત ખંભાત, ધોળકા, આશાપલ્લી, ભરૂચ જેવાં પશ પ્રસિદ્ધ જૈન કેન્દ્ર હતાં. આ કાળ દરમિયાન જૈન વિદ્વાનોએ પ્રાકૃત ભાષામાં રચેલી કથાઓનું ભારતીય સાહિત્યમાં વિશિષ્ટ સ્થાન છે. જૈનાચાર્યોએ માત્ર ધાર્મિક જ નહિ, પણ લૌકિક આખ્યાનો રચીને પ્રાકૃત સાહિત્યના ભંડારને સમૃદ્ધ કર્યો હતો. આ કથાઓને દૃદયંગમ બનાવવા વાર્તા, આખ્યાન, ઉપમા, સંવાદ, સુભાષિત, સમસ્યાપૂર્તિ પ્રશ્વોત્તર, પહેલિકા વગેરેનો એમણે આધાર લીધો હતો. એમાં કેટલાક વિદ્વાનોએ તો સંસ્કૃત, પ્રાકૃત અને અપભ્રંશ ભાષાઓમાં રચના કરી છે. ભારતીય સાહિત્યનો એક પણ પ્રદેશ એવો નથી, જેમાં જૈનોનું વિશિષ્ટ સ્થાન ન હોય. સૌથી વધારે તો એમણે વિપુલ કથા સાહિત્ય સર્જ્યું છે. જેને પરિણામે ગુજરાતને અનેકાનેક જૈન ગ્રંથો પ્રાપ્ત થયા.

સોલંકીકાલીન ગુજરાતમાં અનેક સાંસ્કારિક-સામાજિક કારંજ્ઞોસર જૈન ધર્મ ખૂબ પ્રતિષ્ઠિત થયો હતો. અજ્ઞહિલપુર પાટજ્ઞના સ્થાપક વનરાજ ચાવડાનો જૈન આચાર્ય શ્રી શીલગુજ્ઞસૂરિ સાથે ગાઢ સંબંધ હતો. અને પાટજ્ઞમાં પંચાસરા પાર્શ્વનાથનું મંદિર બંધાવ્યું હતું. ત્યારબાદ ગુજરાતમાં રાજાઓ, મંત્રીઓ શ્રેષ્ઠિઓ, વેપારીઓ વગેરેએ જૈન મંદિરોને દાન આપ્યાની, મંદિરો બંધાવ્યાંના કે જીર્જ્ઞોદ્ધાર કરાવ્યાનાં તથા મોટી સંખ્યામાં જિનબિંબ ભરાવ્યાનાં તથા એમજ્ઞે કરેલ - કરાવેલ સંઘયાત્રાઓ વગેરેનાં એટલાં બધાં વર્જ્ઞનો, ઉલ્લેખો, પ્રમાજ્ઞો મળે છે કે, એ માટે એક સ્વતંત્ર ગ્રંથ થઈ શકે.

ગુજરાતના સોલંકી રાજાઓનો કુળધર્મ શૈવ હોવા છતાં જૈન ધર્મ પ્રત્યે એમને આત્મીયભાવ હતો. અનેક રાજવીઓ જૈન આચાર્યોનું સબહુમાન દર્શન કરવા જતા અને એમની સાથે જ્ઞાનચર્ચા કરતા. રાજદરબારોમાં જૈન આચાર્યોનું માનભર્યું સ્થાન રહેતું અને રાજકુટુંબના કેટલાક સભ્યોએ જૈન સાધુ તરીકે દીક્ષા લીધાનાં પણ ઉદાહરણ છે. જૈન આચાન સામાન્ય પ્રજા સાથે સમરસ થયેલા હતા અને એ કારણે પ્રજાનો જે વર્ગ જૈનધર્માનુયાયી નહોતો એના ઉપર પણ એમનાં રહેણીકરણી અને ઉપદેશની ઊંડી અસર થયેલી હતી. કુમારપાળ જેવા પરાક્રમી રાજવી ઉપર પડેલા આચાર્ય હેમચંદ્રના પ્રભાવના કારણે અને એ પછી અર્ધી શતાબ્દી બાદ થયેલ વિદ્યાપ્રેમી અમાત્યો વસ્તુપાળ-તેજપાળનાં જીવન અને કાર્યના પરિણામે ગુજરાતના જીવન ઉપર અહિંસાપ્રધાન જૈન વિચારસરણીની ઊંડી અસર થઈ.

સલ્તનતકાળ (ઈ.સ. ૧૩૦૪ થી ૧૫૭૩) દરમિયાન પણ જૈનોએ પોતાનાં મંદિરો; વેપાર તેમજ સાહિત્ય સેવાની અખંડતા તેમજ સાતત્ય જાળવવાનો પ્રયત્ન છેવટ સુધી પ્રવાહિત રાખ્યો. આ કાળ દરમિયાન ઘર્ણા મંદિરોનો જીર્ણોદ્ધાર થયો.

જૈન શ્રેષ્ઠીઓ દિલ્હીંના સુલતાનો સાથેના સારા સંબંધોનો ઉપયોગ કરી, ભગ્ન મંદિરોના જીર્જ્ઞોદ્ધાર તેમજ નવાં મંદિરો બાંધવા તથા નવી પ્રતિમાઓની પ્રતિષ્ઠા કરવા માટે એમની પાસેથી પરવાનગી મેળવી શક્યા હતા. મેંવાડના શેઠ કર્મા શાહે ઈ.સ. ૧૫૩૧માં દિલ્હીના બાદશાહ બહાદુરશાહ પાસેથી કરમાન મેળવી શત્રુંજ્ય ઉપરનાં મંદિરોનો પુનરુદ્ધાર કર્યો હતો.

અમદાવાદના સુલતાન અહમદશાહ પહેલાના માન્ય સમરસિંહ સોનીએ સોમસુંદરસૂરિના ઉપદેશથી સિદ્ધાચલની યાત્રાએ આવી, ગિરનારની યાત્રા કરી. એ જ રીતે ઇડરના રાવ પૂંજાના માન્ય વચ્છરાજ સુત ગોવિંદ શાહે તારણગિરિ (તારંગા) ઉપરના કુમારપાળે કરાવેલા વિહારનો ઉદ્ધાર કર્યો. અલ્પખાનના શાસનકાળ (ઈ.સ. ૧૩૧૦)માં શત્રુંજ્યાદિની યાત્રા કરનાર શાહ જેસલે ખંભાતમાં પૌષધશાળા સહિત અજિતનાથનું વિધિચૈત્ય બંધાવ્યું હતું. આ જ અરસામાં ગિરનાર ઉપર પણ બે નવાં ચૈત્યો બંધાયાં.

જૂનાગઢના રા'માંડલિકે ઈ.સ. ૧૪૫૧માં રત્નસિંહસૂરિના પટ્ટાભિષેકના અવસરે પંચમી, અષ્ટમી અને ચતુર્દશીના દિવસોએ પોતાના રાજ્યમાં કોઈ જીવહિંસા ન થવી જોઈએં એવી અમાંરિ ઘોષણા કરી હતી. તેમજ ઈ.સ. ૧૪૫૩માં ખંભાતવાસી શાહ રાજે ગિરનાર પર વિલમનાથનો પ્રાસાદ બંધાવ્યો હતો. ઈ.સ. ૧૪૬૯માં સુંદર મંત્રીના પુત્ર અને સુલતાન મહમૂદના મંત્રી ગદાએ આબુના ભીમવિહારભીમાશાહવાળા ઋષભદેવના મંદિરમાં ૧૨૦ મજા વજનનું પિત્તળનું ઋષભદેવનું બિંબ સોમજયસૂરિ દ્વારા પ્રતિષ્ટિત, કરાવ્યું. આ કાળ દરમિયાન ખંભાત, પાટણ, પાલનપુર, આશાવલ, ભરૂચ, ધોળકા, વઢવાણ, જૂનાગઢ વગેરે જૈનોનાં સંસ્કાર કેન્દ્રો હતાં.

આ સમયમાં કાગળનો વપરાશ શરૂ થયેલો હોવાથી પ્રાચીન તાડપત્રીય ગ્રંથોની સેંકડો નકલો કાગળ ઉપર પણ લખાવા લાગી. જૈન ભંડારોમાં ગ્રંથો ખીચોખીચ ભરાવા લાગ્યા. જૈનોનાં કેન્દ્ર સ્થળોમાં નવા ગ્રંથ ભંડારો સ્થપાયા. પરિણામે આજે પણ ખંભાત,

પાટણ, વડોદરા, અમદાવાદ વગેરે કેન્દ્રોમાં મોટી સંખ્યામાં હસ્તપ્રતો અને તાડપત્રોનો સંગ્રહ જોવા મળે છે. આ ગ્રંથોમાં વિપુલ ઐતિહાસિક તથા સાંસ્કૃતિક માહિતી સંગ્રહાયેલી છે. આ કાળ દરમિયાન જૂની ગુજરાતી ભાષાનું વિપુલ રાસાદિ સાહિત્ય, મુખ્યત્વે જૈનાચાર્યોએ રચેલું મળે છે.

આ કાળ દરમિયાન જૈનોની જીવદયા વૃત્તિ અને ઉદારતાનાં પષ્ટ કેટલાંક ઉદાહરશો નોંધાયા છે. મહમૂદ બેગડાના શાસનકાળ દરમિયાન ઈ.સ. ૧૪૮૩માં ભારે દુકાળ પડેલો ત્યારે જૈન શેઠ ખમા દેદરાશી (હડાલિયા) એ ગુજરાતને પુષ્કળ અનાજ પૂરું પાડી 'એક વાશિયો શાહ અને બીજો પાદશાહ' એ કહેવતને જન્મ આપ્યો હતો. એ જ રીતે ઈ.સ. ૧૫૨૬માં ફરી દુષ્કાળ પડ્યો ત્યારે જૈન ઓસવાળ મંત્રી નગરાજે સદાવ્રત ચાલુ રાખીને ત્રણ કરોડ ફિરોજી સિક્કાનું ખર્ચ કર્યું હતું.

મુગલકાલ (ઈ.સ. ૧૫૭૩ થી ૧૭૫૭) દરમિયાન ગુજરાતમાં જૈનધર્મ, સમાજ અને આચાર વિશેની સંક્ષિપ્ત માહિતી 'મિરાતે અહમદી'માં આપેલી છે. અકબર બાદશાહે અષાઢ મહિનાની અમુક તિથિઓએ અમારિનું તથા ખંભાતના સમુદ્રમાં મીનરક્ષણનું ફરમાન કાઢવું હતું. ગુજરાતના જૈન આચાર્યો સાથેનો અકબરનો પરિચય એના જીવનના અંતકાળ સુધી ચાલુ રહ્યો હતો. અકબરે ઈ.સ. ૧૫૯૫માં સૌરાષ્ટ્રમાં ઉના - પાસે શાહબાગમાં હીરવિજયસૂરિની નિર્વાણ-ભૂમિ ઉપર પાદુકામંદિર માટે અને જહાંગીરે ઈ.સ. ૧૬૧૬માં વિજયસેનસૂરિના સમાધિમંદિર અને આસપાસના બગીચા માટે ૧૦ વીઘા જમીન ખંભાતનાં પરા અકબરપુરામાં ભેટ આપી હતી. આ બંને ઘટના નોંધપાત્ર છે.

અકબરે જૈન આચાર્યોને બક્ષેલાં ઈ.સ. ૧૬૦૧નું અને ઈ.સ. ૧૬૦૪નું, એમ બે કરમાનો વિશેષતઃ નોંધનીય છે. આ કાળ દરમિયાન અનેકાનેક જૈન કવિઓ, લેખકો અને સાહિત્યકારો થઈ ગયા. વળી અનેક જૈન મંદિરો નવાં બંધાયાં તો કેટલાંકનો જીર્શોદ્ધાર થયો. જેમાં કચ્છમાં ભદ્રેશ્વર, પાટંશ નજીક શંખેશ્વર, પાટશ નજીક શંખેશ્વર, ખેરાળુ નજીક તારંગાનું અજિતનાર્થ મંદિર, આબુ ઉપરનાં મંદિરો, કુંભારિયા, કાવી, અમદાવાદ વગેરે..

મરાઠાકાળ (ઈ.સ. ૧૭૫૮ થી ૧૮૧૮) દરમિયાન ગુજરાતમાં જૈનોની મંદિર-નિર્માણ અને સંઘયાત્રાની પ્રવૃત્તિ ચાલુ રહી હતી. આ કાલખંડનાં છેવટનાં ૧૮ વર્ષોમાં શત્રુંજય ઉપર કેટલાંક જૈન મંદિરો બંધાયાં હતાં. અમદાવાદના નગરશેઠ વખતચંદે ઈ.સ. ૧૮૦૮માં શત્રુંજ્યનો સંઘ કાઢ્યો હતો અને ડુંગર ઉપર કેટલીક મૂર્તિઓની પ્રતિષ્ઠા કરાવી હતી. ગાયકવાડ સરકાર સાથે એમનો સંબંધ સારો હોઈ આવી સંઘયાત્રાઓ તેઓ સલામતીપૂર્વક યોજી શકતા હતા. આ કાળમાં પણ જૈન સાધુઓ અને શ્રાવકો દ્વારા સાહિત્યપ્રવાહ અવિચ્છિન્ન ધારાએ ચાલુ રહ્યો.

બ્રિટિશકાલ (ઈ.સ. ૧૮૧૮થી ઈ.સ. ૧૮૪૭) તથા અર્વાચીન સમયગાળા

Shree Dharmachakra Prabhav Tirth, Nashik

#### કલાવિમર્શ

દરમિયાન પશ જૈન વિરક્ત સાધુઓ તેમજ કોઈ કોઈ ગૃહસ્થોનો ધાર્મિક રચના રચવાનો પ્રવાહ વેગપૂર્વક ચાલુ રહ્યો છે. આ કાળના સાહિત્યની વિશેષતા એ છે કે એ હવે પોથીઓમાં હસ્તલિખિત સ્વરૂપમાં પ્રગટ થાય છે. આમાં શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રનાં આધ્યાત્મવિદ્યાને લગતાં પુસ્તકોનું વિરલ પ્રદાન છે. પ્રાચીન ગ્રંથોના સંપાદન અને પ્રકાશનને પશ ભારે વેગ મળ્યો. બીજી બાજુ જ્ઞાનચર્ચા સમારોહો, પરિસંવાદો તેમજ વ્યાખ્યાનો દ્વારા જૈનદર્શન, ધર્મ, કલા, સાહિત્ય તેમજ જૈન સંસ્કારવારસાને પ્રજા સમક્ષ વાસ્તવિક સ્વરૂપમાં મૂકવાનો સ્તુત્ય પ્રયત્ન થઈ રહ્યો છે, જે અભિવંદનીય છે.

વીસમી સદીમાં જુદાં જુદાં શહેરોમાં જૈન અધ્યયન કેન્દ્રોની સ્થાપના થતાં રાષ્ટ્રીય અને આંતરરાષ્ટ્રીય સ્તરે જૈન ધર્મના અભ્યાસો ઘડાયા અને અધ્યાપન, અધ્યયન અને સંશોધન, થવા લાગ્યાં. પરદેશોમાં પણ જિનભવનોનું નિર્માણ થયું. ત્યાં પણ જૈન ધર્મ અને સંસ્કારની સુવાસ કેલાવા લાગી.

★ ધર્મધારા, જુલાઈ, ૧૯૯૯

#### સંદર્ભ ગ્રંથો

- ભોગીલાલ જ. સાંડેસરા ' જૈન આગમ સાહિત્યમાં, ગુજરાત', અમદાવાદ ૧૯૫૨.
  ગુજરાતનો રાજકીય અને સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ, અમદાવાદ, ગ્રંથ ૨ થી ૪ 'ધર્મસંપ્રદાયો', ગ્રંથ ૫ અને ૬ 'ધર્મસંપ્રદાયો' તથા 'ભાષા અને સાહિત્ય', ગ્રંથ ૭ 'સાહિત્ય', ગ્રંથ ૮ 'મધ્યકાલીન પરંપરાનું સાહિત્ય'.
- जिनप्रभसूरि, 'विविध तीर्थ कल्प', शांतिनिकेतन, १९३४.
- ४. जिनविजयजी, 'भारतीय विद्या' (सिधी स्मृति ग्रंथ), भाग-३, कलकत्ता-१९२९-
- પ. હ.ગં.શાસી, મૈત્રકકાલીન ગુજરાત, ' ભાગ-૨, અમદાવાદ, ૧૯૫૫.
- e. રસેશ જમીનદાર, 'ક્ષત્રપકાળનું ગુજરાત', અમદાવાદ.
- ૭. મોહનલાલ દેશાઈ 'જૈન સાહિત્યનો સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ', મુંબઈ, ૧૯૩૩.
- c. Commissuriat 'History of Gujarat' Vol. 11, Ahmedabad, 1957.
- e. H.D.Sankalia 'Archaeology of Gujarat, Bombay, 1941.

૧૫૦

## જૈન ધર્મનો અમૂલ્ય વારસો - સચિત્ર હસ્તપ્રતો\*

ગુજરાતનો કલા અને સંસ્કૃતિનો વારસો ભવ્ય છે. એની વિદ્યા-પ્રવૃત્તિના ઘડતરમાં પ્રાચીન હસ્તલિખિત સચિત્ર હસ્તપ્રતોનું બહુમૂલ્ય પ્રદાન છે. તાડપત્ર, કાપડ અને કાગળ પર લખાયેલા વિવિધ વિષયોને લગતા હસ્તલિખિત અને સચિત્ર ગ્રંથોને ગ્રંથભંડારોમાં જાળવવામાં આવે છે. સૌરાષ્ટ્રનું વલભી ઈ.સ. પાંચમી સદીમાં વિદ્યાધામ તરીકે સમગ્ર ભારતમાં પ્રખ્યાત હતું. આચાર્ય દૈવર્ધિગષ્ડિ ક્ષમાશ્રમણની દેખરેખ હેઠળ તમામ જૈન આગમગ્રંથો પુસ્તકરૂપે વલભીમાં લખવામાં આવ્યા. આ બાબત ભારતીય વિદ્યાપ્રવૃત્તિના ઇતિહાસમાં નોંધપાત્ર છે. ચૌલુક્ય વંશના બે ગુર્જર રાજાઓ સિદ્ધરાજ જયસિંહ અને કુમારપાળના સમયમાં ગુજરાતની સાહિત્ય પ્રવૃત્તિનો મધ્યાહ્નકાળ શરૂ થયો. સિદ્ધરાજે અનેક ગ્રંથાલયો સ્થાપી, 'સિદ્ધહેમ વ્યાકરણ'ની સેંકડો પ્રતો લખાવી. કુમારપાળે પણ એકવીસ જેટલાં જ્ઞાનભંડારો સ્થાપ્યા હતા. મંત્રી વસ્તુપાલે પાટણ, ભરૂચ અને ખંભાત એમ ત્રણ ગ્રંથભંડારો સ્થાપ્યાની વિગતો મળે છે. ઉપરોક્ત જ્ઞામભંડારોમાંની એકમાત્ર તાડપત્ર પર લખાયેલ ઉદયપ્રભસૂરિએ રચેલી 'ધર્માભ્યુદય' કાવ્યની હસ્તપ્રત હાલ ઉપલબ્ધ છે.

આવા હસ્ત લિખિત ગ્રંથભંડારો રાખવાની પ્રથા જૈન સમાજમાં વિશેષ જોવા મળે છે. આ ગ્રંથભંડારોમાં જૈન ધર્મને લગતા ગ્રંથો ઉપરાંત કાવ્ય, કોશ, છંદ, અલંકાર, જ્યોતિષ, નાટક. શિલ્પ. દર્શનશાસ વગેરે વિષયક સમગ્ર સાહિત્યના ગ્રંથોનો સમાવેશ થતો.

ગુજરાતના હસ્તલિખિત ગ્રંથભંડારોમાં પાટણ, ખંભાત અને અમદાવાદના ભંડારો વધુ ખ્યાતિ પામેલા છે. ઉપરાંત વડોદરા, છાણી, પાલનપુર, ખેડા, પાદરા, ભરૂચ, સુરત, ભાવનગર, ઘોઘા, પાલિતાણા, લીંબડી, જામનગર, વઢવાણ કેમ્પ, માંગરોળ વગેરે સ્થળોએ અનેક નાના-મોટા ગ્રંથભંડારો આવેલા છે.

ગુજરાતના હસ્તપ્રત ભંડારોમાં પ્રાચીન સમયથી પાટજ્ઞ, વિદ્વાનો અને સંશોધકો માટે એક તીર્થસ્થાન રૂપ બન્યુ છે. અહીં ભંડારોની સંખ્યા ૨૦ હજાર જેટલી હતી. પરંતુ આ ભંડારો કાયમ માટે જળવાઈ રહે એ હેતુથી ૧૯૩૯માં 'શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય જ્ઞાનમંદિર' બનાવાયું. જ્યાં આશરે ૨૦ હજાર જેટલી હસ્તપ્રતો સંગ્રહાયેલી છે.

આ સંગ્રહમાં તાડપત્ર પર ગુજરાતી ભાષામાં લખાયેલ શ્વેતાંબર જૈન સંપ્રદાયના ગ્રંથ 'નિશીથચૂર્શિ'ની ઈ.સ. ૧૨મી સદીની સચિત્ર હસ્તપ્રત છે. એમાં એક પત્ર ઉપર વર્તુળાકારમાં હાથીસવારનું દેશ્ય તથા માલાધારી સ્રીઓનાં ચિત્રો છે. જે અપ્સરાઓ જજ્ઞાય છે. અહીં 'કલ્પસૂત્ર'ની સુવર્શ અક્ષરોમાં લખાયેલ સચિત્ર પ્રત છે. જેના દરેક પત્ર પર અલગ

★ આંતરરાષ્ટ્રીય જૈનવિદ્યા અધ્યયન કેન્દ્ર અને ઇન્સ્ટિટ્યૂટ ઑફ જૈનોલૉજી (ભારત) દ્વારા આયોજિત મુનિ શ્રી પુષ્ટ્યવિજયજી જન્મ શતાબ્દી : પરિસંવાદ, જુલાઈ ૩૦, ૩૧, ૧૯૯૭માં રજૂ કરેલ શોધપત્ર.

અલગ ચિત્રો છે. એક પત્રમાં કલિકાલ સર્વજ્ઞ શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય કુમારપાળને ઉપદેશ આપી રહેલા નજરે પડે છે. એમાં લક્ષ્મીદેવીનું ચિત્ર પણ છે. પ્રથમ તીર્થકર આદીશ્વર ભગવાનનું સુંદર ચિત્રણ છે. આ પ્રતમાં જૈન સાધ્વીઓ અને શ્રાવિકાઓનાં ચિત્રો આલેખાયેલાં છે. આ પ્રત વિ.સં. ૧૫૦૪ (ઈ.સ. ૧૪૪૭-૪૮)માં લખાયેલી છે. આ જ સમયની કલ્પસૂત્રની બીજી હસ્તપ્રતમાં જૈન પરંપરામાં વત્તે ઓછે અંશે પૂજાતા બ્રહ્મશાંતિ યજ્ઞ અને લક્ષ્મીદેવીનાં આકર્ષક ચિત્રો છે.

'ઋષભદેવચરિત્ર'ની ૧૩ મી સદીની હસ્તપ્રતમાં ઋષભદેવ અને જૈન યક્ષિણી ચક્રેશ્વરીનાં ચિત્રો અનેરું આકર્ષણ ઊભું કરે. છે. 'ત્રિષષ્ઠિશલાકાપુરુષ ચરિત્ર'ની પ્રતના છેલ્લા ત્રણ પત્રો ઉપર હેમચંદ્રસૂરિ - રાજા કુમારપાળ અને શ્રાવિકા શ્રીદેવીનાં મનોરમ ચિત્રો આલેખાયાં છે. 'કથારત્ન સાગર'ની હસ્તપ્રત ૧૩ મી સદીની છે. જેમાં પાર્શ્વનાથ અને શ્રાવક-શ્રાવિકાઓનાં સુંદર ચિત્રો દોરેલાં છે.

કેનવાસ પર ચીતરેલ 'મહેન્દ્રસૂરિ સ્વાગતપટ્ટ'માં પ્રથમ ત્રિશલા માતાને આવેલા ચૌદ સ્વપ્નોનું આલેખન છે. ત્યાર પછી ગામનું દશ્ય, રાજાનો દરબાર, બજાર, તોપખાનું, હાથીખાનું વગેરેનું આબેહૂબ ચિત્રણ કરેલું છે.

અહીં જળવાયેલ એક હસ્તપ્રતમાંનાં ચાર ચિત્રોમાં હેમચંદ્રાચાર્યને વ્યાકરણનો ગ્રંથ લખવા માટે વિનંતી કરતો રાજા સિદ્ધરાજ, વ્યાકરણગ્રંથને અંબાડી ઉપર મૂકીને ફરતી યાત્રા, પાર્શ્વનાથનું મંદિર અને વ્યાકરણ ગ્રંથની નકલ મેળવવા આનંદપ્રભ ઉપાધ્યાયને વિનંતી કરતા કર્મણ મંત્રી વગેરે પ્રસંગોનાં આબેહૂબ ચિત્રો દોરેલાં છે.

કાપડના 'પટ્ટ' પર ૧૪ મી સદીમાં લખાયેલ 'ધર્મવિષિપ્રકરણ'માં સરસ્વતીનું સુંદર ચિત્ર છે. ૧૫ મી સદીમાં રચાયેલ 'પંચતીર્થીપટ્ટ' ચાંપાનેરમાં તૈયાર થયો છે. જેમાં સાત ચિત્રો છે. મંદિરના ગર્ભગૃહમાં સર્પછત્ર ધારણ કરેલ પાર્શ્વનાથજી, ગિરનાર પર્વતનું દશ્ય, સમ્મેતશિખર અને પાવાગઢ ઉપરના મહાવીર સ્વામી મંદિરનાં ચિત્રોનું મનોહર આલેખન છે. આ પટ્ટ સંઘવી પાડાના ભંડારમાં આવેલો છે.

ખંભાતમાં હાલ મુખ્ય ચાર હસ્તપત ભંડારો છે. પાયચંદગચ્છનો ભંડાર, જ્ઞાન વિમલસૂરિનો ભંડાર, નેમિસૂરિનો ભંડાર અને શાંતિનાથનો ભંડાર. આમાં શાંતિનાથ ભંડાર સમગ્ર ગુજરાતમાં સહુથી સમૃદ્ધ અને મૂલ્યવાન ભંડારોમાંનો એક છે. અહીં ઈ.સ. ૧૨મીથી ૧૪મી સદી દરમ્યાન સંસ્કૃતમાં લખાયેલ પ્રાચીન અને દુર્લભ તાડપત્રીય હસ્તપ્રતો છે. ગુજરાતની ગ્રંથસ્થ લઘુચિત્રકલાના સહુથી પ્રાચીન નમૂના આ ભંડારની તાડપત્રીય સચિત્ર હસ્તપ્રતોમાંથી મળે છે 'દશવૈકાલિકસૂત્રની લઘુવૃત્તિ' હસ્તપ્રતના છેલ્લા પત્ર પરનાં ચિત્રમાં આસન પર બિરાજમાન આચાર્ય હેમચંદ્રાચાર્ય જમજ્ઞા હાથમાં તાડપત્ર ધારજ્ઞ કરી પોતાના શિષ્ય મહેન્દ્રસૂરિને પાઠ આપતા જજ્ઞાય છે. મહેન્દ્રસૂરિની પાછળ બે હાથ જોડીને ઊભેલા દાઢીવાળા ગુહસ્થની આકૃતિ રાજા કુમારપાળની છે. આ ચિત્ર આચાર્થ હેમચંદ્ર અને કુમારપાળના જીવનકાળ દરમ્યાન દોરાયેલું છે. આ પ્રત ૧૨મા સૈકાની છે.

શાંતિનાથ ભંડારમાં સંગ્રહિત 'નેમિનાથ ચરિત'ની ૧૩ મી સદીની પ્રતમાં જૈન તીર્થંકર નેમિનાથ, અંબિકાદેવી અને અંજલિમુદ્રામાં શ્રાવકના ચિત્રો દોરાયેલાં છે. ૧૨મી સદીની એક અન્ય સચિત્ર પ્રતમાં બે ચિત્રો છે. જેમાના એક ચિત્રમાં પદ્માસન પર બેઠેલા મહાવીર સ્વામી અને બીજા ચિત્રમાં ત્રિભંગ અવસ્થામાં ઊભેલ ચતુર્ભુજ સરસ્વતીનું સુંદર ચિત્રણ થયેલું છે.

અમદાવાદમાં દેવસાના પાડાનાં ભંડારમાં 'શ્રીપાલ રાસ'ની ઈ.સ. ૧૮૨૯ માં તૈયાર થયેલ એક ચિત્રિત હસ્તપ્રત છે. એમાં વેપાર માટે સૂરત આવતાં વહાશોનાં ચિત્રાંકનો આબેહૂબ છે. કેટલાંક ચિત્રોમાં વૃક્ષો-વનરાજિઓનાં દશ્યો અંકિત કરેલાં છે. કેટલાંક ચિત્રોમાં ગીત-સંગીત અને નૃત્યોનું આલેખન કરેલું છે. પુરુષોના હાથમાં વીણાનું ચિત્રણ નોંધપાત્ર છે.

દેવસાના પાડાના દયા વિમલજી ભંડારમાં 'કલ્પસૂત્ર'ની ૧૫મી સદીની સચિત્ર હસ્તપ્રત છે. સુવર્શ અક્ષરોમાં લખાયેલી આ પ્રતમાં રાગ-રાગિષ્કી જેવા સંગીતશાસ્રના આકાશવાદી, પાદચારી અને ભૌમચારી જેવાં ભારતનાટ્યશાસ્રનાં રૂપોનું ચિત્રજ્ઞ છે.

અમદાવાદના ડહેલાના ઉપાશ્રયમાં શ્રીપાલ રાસ માંના ચિત્રો ગ્રામીજ્ઞશૈલીમાં આલેખાયા છે. પુરુષ પાત્રોના પાઘડી, લાંબી બાંયનાં અંગરખાં, પટાદાર ધોતિયાં અને ખેસનું આલેખન આકર્ષક છે. સ્ત્રી પાત્રોએ ઘેરા વાદળી રંગની ઓઢજ્ઞી અને લાલ રંગનો ચર્જિયો ધારજ્ઞ કરેલ દર્શાવાયાં છે. ચિત્રોમાં પશુ-પક્ષી અને વનરાજીનું આલેખન મનોહર છે.

આ ભંડારમાં ૧૯મી સદીની ચિત્રિત જૈન 'જ્ઞાન ચોપાટ' જળવાયેલી છે. હિન્દુ અને જૈન પરંપરામાં સાધુઓ અને સંસારીઓ માટે જ્ઞાન ચોપાટ તૈયાર કરાતી, જેમાં ચિત્રોનું આલેખન કરવામાં આવતું. એમાં દેવલોકનું, સર્પોની સીડીઓનું, નવગ્રહોનું તેમજ જીવયોનિઓનું આલેખન કરાતું. જુદી જુદી જીવયોનિઓ, વિવિધ પ્રકારના દેવલોક, સ્વર્ગ અને નરક તેમજ મોક્ષનો ખ્યાલ આપતી. જ્ઞાન ચોપાટ, હિન્દુ પરંપરામાં પણ તૈયાર કરાવવામાં આવતી. જેમાં ૮૪ કોડાઓનું આલેખન કરાતું. આ ૮૪ કોડાઓ, ૮૪ લાખ યોનિઓનું પ્રતીક મનાતા:

ઉજમકોઈની ધર્મશાળાના ભંડારમાં ૧૪ મી સદીની એક હસ્તપતમાં મહાવીર સ્વામીનું ચ્યવન, જન્મ-નિર્વાણ, સમવસરણ વગેરે પ્રસંગોનાં ચિત્રો છે.

હાજા પટેલની પોળમાં 'સંગ્રહશી સૂત્ર' (ઈ.સ. ૧૮૫૪-૫૫)ની એક ચિત્રિત હસ્તપ્રતની નકલ જળવાયેલી છે. એમાં ચક્રવર્તીનાં ૧૪ રત્નો, મેરુપર્વત અને દ્વીપોનું આલેખન કરેલું છે.

અમદાવાદના ભો. જે. વિદ્યાભવનના મ્યુઝિયમમાં વેદ-વેદાંગ, ઇતિહાસ, પુરાજ્ર, બૌદ્ધ અને જૈન સાહિત્ય, ભક્તિ વગેરે વિવિધ વિષયોને લગતી હસ્તપ્રતો સચવાયેલી છે.

જેમાં કલ્પસૂત્ર, મધુમાલતી કથા જેવી, મનોહર ચિત્રોવાળી પ્રતો છે. જૈન સૂરિઓ અને સાધુઓને તેમજ સંઘને યાત્રા દરમ્યાન આમંત્રણ આપતું એક વિજ્ઞપ્તિપત્ર (૧૮મી સદી) સંગ્રહાયેલું છે. એમાંની કેટલીક હસ્તપતો સુંદર વેલબુટ્ટાની આકૃતિઓથી શણગારાયેલી, કોઈક સોનેરી શાહીથી લખેલી, લાલ-કાળી, શાહીના લખાણવાળી છે.

લા.દ.વિદ્યામંદિરમાં મુનિ શ્રી પુષ્યવિજયજી મહારાજ તરફથી ભેટ મળેલ ગ્રંથોનો સંગ્રહ છે. અહીં પ૦૦થી વધુ જેટલી સચિત્ર હસ્તપ્રતો છે. જેમાં ૧૮મી સદીની 'કલ્પસૂત્ર'ની એક હસ્તપ્રતમાં ગજસવારીનું દશ્ય નજરે પડે છે. કાગળની કેટલીક હસ્તપ્રતોમાં ભગવાન તીર્થંકરોના જીવનપ્રસંગો આલેખાયેલા છે.

આ જ સંસ્થામાં આવેલ મ્યુઝિયમમાં થોડીક સચિત્ર હસ્તપ્રતો સંગ્રહાયેલી છે. જેમાં 'કલ્પસૂત્ર'ની ઈ.સ. ૧૪૩૦ની પ્રતમાં કાલકાચાર્યની કથાના દેશ્યમાં કાલક અને સાહીને વાર્તાલાપ કરતા દર્શાવ્યા છે. બીજી પ્રતમાં રાજાને દાન આપતો બતાવ્યો છે. જેનું લખાણ સુવર્શાક્ષરમાં અને પાર્શભૂમિમાં વાદળી રંગનું આલેખન છે. 'વ્રતાચાર્યકથા'ની હસ્તપ્રત (ઈ.સ. ૧૪૬૮)માં શત્રુંજ્ય માહાત્મ્યનું દેશ્ય આકર્ષક છે. 'ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર'માંના એક દશ્યમાં મુનિશ્રી શ્રાવકને ઘેર વહોરવા માટે ગયેલા એનું ચિત્રણ સુંદર રીતે કરેલું છે. 'માધવાનલ કામકન્દલા 'ની પ્રઁતમાં વિક્રમાદિત્યકામસેનના યુદ્ધનું દેશ્ય કંડારેલું છે. ઈ.સ. ૧૫૮૩માં લખાયેલી 'સંગ્રહણી સૂત્ર'ની હસ્તપ્રતમાં ઇન્દ્રસભામાં નાચ-ગાનનું દેશ્ય ચિત્રકાર ગોવિંદ દારા ચીતરવામાં આવેલ છે.

અહીં સિદ્ધચક્રપટ્ટના કેટલાક નમૂનાઓ જળવાયા છે. જેમાં નવપદને એક યંત્ર સ્વરૂપે ગોઠવેલ છે. ચાર પગથિયાં જ્ઞાન, દર્શન (શ્રદ્ધા), ચારિત્ર્ય અને તપમાંથી ચાર સિદ્ધિઓ ઉપાધ્યાય, સાધુ, આચાર્ય અને સિદ્ધ, આમ આઠ વસ્તુ પ્રાપ્ત થતાં 'અરિહંત' એટલે કે મોક્ષપદની પ્રાપ્તિ થાય છે.

અહીં સંગ્રહાયેલ વિજ્ઞપ્તિપત્રમાં પ્રથમ મંગલ ચિંહ્નો તથા અષ્ટમંગલનું ચિત્ર છે. ત્યારબાદ ચૌદ સ્વપ્રનાં ચિત્ર, રાજ્યસભાનું ચિત્ર, નગરનું આલેખન, સાધુ મહારાજના વ્યાખ્યાનનું ચિત્રાંકન છે. આ પ્રકારનાં નિમંત્રણો કાગળ અને કાપડ પર ચિત્રાંકિત કરી, વિગતો લખીને એના ઉપર સંઘના સભ્યોના હસ્તાક્ષર લેવાતા.

મહારાજા સયાજીરાવ ગાયકવાડના સમયમાં વડોદરા રાજ્યમાં હસ્તલિખિત ગ્રંથોની જાળવશી પ્રત્યે ઊંડો રસ લીધેલો અને આવા ગ્રંથોના સંશોધન માટે વિભાગ શરૂ કરેલો. જે આજે પ્રાચ્ય વિદ્યામંદિર તરીકે ઓળખાય છે. જેમાં દરેક પ્રકારના હસ્તલિખિત ગ્રંથોનો અમૂલ્ય ખજાનો જળવાયો છે.

ઈ.સ. ૧૬૯૪માં રચાયેલી 'માનતુંગ માનવતી જૈન રાસ'નામની સચિત્ર હસ્તપ્રતના પ્રથમ ચિત્રમાં રાજાની સવારીનું દશ્ય છે. હાથી પર બિરાજમાન રાજા પાછળ મંત્રીઓ ઘોડા

પર બેઠેલ છે અને આગળના ભાગે ઢાલ-ભાલા લઈને ચાલતા સૈનિકો જોઈ શકાય છે. અન્ય બે ચિત્રોમાં રાજા-મંત્રીઓ સાથે મંત્રણા કરતા જણાય છે.

વડોદરાના હંસવિજયજી સંગ્રહમાં કલ્પસૂત્રની ૧૫મી સદીની હસ્તમત સુરક્ષિત છે. જેનું લખાણ સોનેરી શાહીથી લખેલું છે. આ હસ્તમતમાં આઠ ચિત્રો અને ૭૪ અપ્રતિમ કારીગરીવાળી સુંદર કિનારો છે.

વડોદરા પાસેના છાશી ગામમાં ત્રજ્ઞ જેટલા હસ્તમત સંગ્રહો છે. અહીંના વીરવિજયજી સંગ્રહમાં 'ઓષનિર્યુક્તિ' ગ્રંથની ઈ.સ. ૧૧૬૧ની પ્રત છે. જેમાં ૧૬ વિદ્યાદેવીઓ, સરસ્વતી, લક્ષ્મી, અંબિકા અને બ્રહ્મશાંતિ યક્ષ મળી કુલ ૨૧ ચિત્રો જૈન મૂર્તિવિધાનની દષ્ટિએ મહત્ત્વનાં છે.

ઇડરના શેઠ આણંદજી મંગળજીની પેઢીના હસ્તપ્રત સંગ્રહમાં કલ્પસૂત્ર અને કાલકકથાની ૧૪મી-૧૫મી સદીની સચિત્ર પ્રત છે. તાડપત્રની પ્રત ઉપર સોનાની શાહીથી ચિત્રો દોરેલાં છે. 'કલ્પસૂત્ર'ના વધુમાં વધુ પ્રસંગો આ પ્રતમાં સ્થાન પામ્યા છે. જેમાં અષ્ટમાંગલિક, મહાવીરનો જન્મ, પાર્શ્વનાથનો જન્મ, નિર્વાણ, એમનાં યક્ષ-યક્ષી, ઋષભદેવનું નિર્વાણ વગેરે ચિત્રો ખૂબ આકર્ષક અને મનોહર રીતે આલેખાયાં છે.

લીંબડીના જૈન જ્ઞાનભંડારમાં ઈ.સ. ૧૪૧૫-૧૬માં રચાયેલી કલ્પસૂત્રની સચિત્ર સવર્ણાક્ષરી હસ્તપત છે.

જામનગરમાં કલ્પસૂત્ર-કાલકકથા (ઈ.સ. ૧૫૦૧)ની સચિત્ર હસ્તપત છે.

કોબા (ગાંધીનગર)માં મહાવીર જૈન આરાધના કેન્દ્રમાં આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિ જ્ઞાનમંદિરમાં હજારો હસ્તપૂત જળવાયેલી છે. 'પ્રશ્ન વ્યાકરણસૂત્ર પાઠ' નામની હસ્તપ્રત સંસ્કૃત, પ્રાકૃત અને હિન્દી ભાષામાં સં. ૧૭૫૫માં લખાયેલી. જેમાં ૨૨ ચિત્રો છે. 'આનંદઘન ચોવીસી'ની હસ્તપ્રતમાં ચોવીસ તીર્થંકરોનાં સ્તવનોની રચના કરેલી છે. જેમાં કુલ ૧૪ ચિત્રો છે.

અમદાવાદના સારાભાઈ નવાબના સંગ્રહમાં 'સૂરિમંત્રપટ'નું ૧૪મી સદી જેટલું પ્રાચીન ચિત્ર જળવાયું છે. એમાં પૂર્શ વિકસિત પદ્મ પર બેઠેલ મહાવીર સ્વામીના પ્રથમ શિષ્ય ગૌત્તમસ્વામીનું ચિત્ર નજરે પડે છે. અહીંના સંગ્રહમાં ઋષભદેવના સમવસરણનો ૧૫મી સદીના મધ્યનો એક પટ્ટ અને જંબુદ્ધીપ**સે** ૧૬મી સદીનો પટ્ટ સંગ્રહાયેલો છે.

હસ્તપ્રતોની જાળવશી માટે વપરાતી પાટલીઓ ઉપર લઘુચિત્રો દષ્ટિગોચર થાય છે. મુનિ પુષ્ટ્યવિજયજી સંગ્રહમાંની એક પાટલી પર મહાવીર સ્વામીના ૨૭ ભવો પૈકી કેટલાક ભવોનું ચિત્રાંકન કરેલું નજરે પડે છે.

જૈન ધર્મની સચિત્ર હસ્તપ્રતોમાંથી સામાજિક, ધાર્મિક, ઇતિહાસ, પ્રાચીન ગામોના સ્થાનિક ઇતિહાસ તેમજ પ્રાચીન-મધ્યકાલીન ગુજરાતની સંસ્કાર અને સાહિત્ય પ્રવૃત્તિઓ

૧૫૬ ·

વિશે ઉપયોગી માહિતી મળે છે. આ જૈન સચિત્ર હસ્તપ્રતમાંના ચિત્રો મધ્યકાલીન પશ્ચિમ ભારતની ચિત્રશૈલીના ઉત્તમ નમૂના પૂરા પાડે છે. આ શૈલીનાં ચિત્રો લઘુચિત્રો સ્વરૂપે મળે છે. આ લઘુચિત્રોની શૈલીના નમૂના ખાસ કરીને જૈન કે જૈનાશ્રિત દ્વારા લખાયેલા ગ્રંથોના લઘુ ચિત્રોના રૂપમાં દોરાયેલાં છે. ચિત્રોની આ શૈલીને ગુજરાતની શૈલી કે મારુગુર્જરશૈલી પણ કહે છે.

આમ, ગુજરાતના આ હસ્તપ્રત-સંગ્રહો ભારતીય સંસ્કૃતિના ભવ્ય વારસા સમાન છે. એ વર્તમાનયુગના અને ભાવિ પેઢીના વિદ્યાના ઉપાસકોને માટે મહામૂલી મૂડી છે. આ અમૂલ્ય હસ્તપ્રતોની જાળવશી ખૂબ જ કાળજી માગી લે છે. આવા પ્રાચીન ગ્રંથોને યથાવત્ રાખવા માટે ખાસ વૈજ્ઞાનિક પદ્ધતિઓ દ્વારા જંતુરહિત અને સાફ રાખવાની પ્રક્રિયા નિયમિત રીતે થવી જોઈએ. ગુજરાતના તમામ હસ્તપ્રત-સંગ્રહોમાં રખાયેલ પ્રાચીન હસ્તપ્રતોની વૈજ્ઞાનિક પદ્ધતિથી જાળવશી અને સાચવશી થાય તો જ આવનારાં વર્ષોમાં નવી પેઢી આપણાં કલા અને સાંસ્કૃતિક વારસાને સાચવી શકશે સમજી શકશે.

આવા હસ્તલિખિત ગ્રંથો અને ચિત્રો વર્ષો પહેલાં નાજુક પદાર્થો પર લખાયેલા હોવાથી તેનો વારંવાર ઉપયોગ કરવાથી એને નુકસાન થવા સંભવ છે. આ નુકસાન નિવારવા વૈજ્ઞાનિક દષ્ટિએ સહેલી એવી કોમ્પ્યુટરની મદદ લેવી જોઈએ. આ સાધનની મદદથી તૈયાર થતી એની પ્રતિકૃતિઓ અભ્યાસીઓ અને સંશોધકોને સહેલાઈથી ઉપલબ્ધ કરાવી શકાય છે. જેમને આ ભંડારોમાં સચવાયેલી જ્ઞાનસંપત્તિની પરિભાષા, લિમિ તથા અન્ય સંકેતોનું જ્ઞાન છે, તેને માટે આ જ્ઞાનભંડારો દિવ્ય ખજાનારૂપ છે.

★ ધર્મધારા, મે, ૧૯૯૯

### સંદર્ભ પ્રંથો

- સાંડેસરા, ભોગીલાલ, 'ઇતિહાસની કેડી', ૧૯૪૫ વડોદરા; 'ઇતિહાસ અને સાહિત્ય', ૧૯૬૬, અમદાવાદ.
- ૨. નવાબ, સારાભાઈ (સંપા. પ્રકા) 'જૈન ચિત્રકલ્પદ્ધમ', ૧૯૩૫, અમદાવાદ.
- ગુજરાતનો રાજકીય અને સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ, ગ્રંથ-૭, ૧૯૮૧ અને ગ્રંથ-૮, ૧૯૮૪ અમદાવાદ.
- V. Shah, U. P. 'Treasures of Jain Bhandaras', 1978, Ahmedabad.

Shree Dharmachakra Prabhav Tirth, Nashik

## વિભાગ-૩

# ભારતીય સંસ્કૃતિને સ્પર્શતા લેખો

Shree Dharmachakra Prabhav Tirth, Nashik

### ૧. પાળિચા

## પુરાતત્ત્વની પારિભોગિક સામગ્રી પાળિયા

માનવ સંસ્કૃતિની શરૂઆતથી જ માણસ જ્યાં વસ્યો ત્યાં ત્યાં વીરતા, મમતા, આત્મભોગની તૈયારીને યથાકાળ પૂજ્યાં છે. આદિકાળથી આજપર્યંત પોતાના વીર પૂર્વજોને તેના વૈશજો કે અનુયાયીઓએ હૃદયથી સન્માન્યા છે. આફ્રિકા, અમેરિકા, યુરેશિયા કે ઇન્ડોનેશિયાના આદિવાસીઓ પોતાની ઢબે પોતાના પૂર્વજોને પૂજે છે. કંઈક જંગલી અને પ્રાકૃતિક રીતે એમનાં સ્મારકો રચે છે. કંઈક એંધાણીઓ ઊભી કરે છે. મૃત આત્માને ખુશ કરવા, શાતા અર્પવા માનવી બધું કરી છૂટતો અને એમ કરવું એ આદિમાનવનાં કુળોમાં કર્તવ્ય ગણાતું. સુધરેલા આધુનિક લોકો એના પ્રસિદ્ધ પુરુષોને માનપૂર્વક જાહેર કે પવિત્ર સ્થાને દફનાવી કે દહનક્રિયા કરી તે ઉપર ભવ્ય સ્મારક રચે છે. રાજા, કવિ, સંત, સૈનિક, શહીદોનાં સ્મારક સર્વત્ર નજરે પડે છે. આ રીતે સદ્દગતનું ઋણ લોકો અદા કરી તેમના ગુણોની પૂજા કરે છે.

પ્રાચીન કાળમાં વેદકાલીન સંસ્કૃતિમાં તેમજ હડપ્પીય સંસ્કૃતિમાં પદ્મ વીરતાથી સંગ્રામ ખેલાતા. ઋગ્વેદનાં સૂક્તોમાં વીરપુત્રો માટે દેવોને પ્રાર્થના કરવામાં આવી છે. અથર્વવેદમાં સતીપ્રથાની પુરાતન વિધિની નિશાની રહી લાગે છે. આ પ્રથાનું સ્પષ્ટ દેષ્ટાંત મહાભારતમાં જોવા મળે છે. આ ઉલ્લેખ ઈ.પૂ. ૩જી સદીમાં થયો લાગે છે. સિકંદરના મૃત્યુ પછીના સમયમાં ભારતના ક્ષત્રિયોમાં આ પ્રથા પ્રચલિત હોવાના સમકાલીન ઉલ્લેખ નોંધાયા છે.

ભારતીય ઈતિહાસના મધ્યયુગમાં વીર-સ્મારકો તરીકે પાળિયા સ્થાપવાનો રિવાજ પ્રસાર પામ્યો જજ્ઞાય છે. ગુજરાત, સૌરાષ્ટ્ર અને કચ્છમાંથી કેટલીક 'લષ્ટિઓ', સ્મરશ સ્તંભોની લાંબી શિલાઓ, મળી છે. ઉત્તર પ્રદેશના ભાવલપુરમાંથી એક તામ્રપત્ર સૂઈ વિહારના ભગ્ન સ્તૂપમાંથી પ્રાપ્ત થયું છે. અને તે કનિષ્ક પહેલાના (ઈ.સ.૭૦ની આસપાસ) સમયનું છે. આ તામ્રપત્રમાં 'લષ્ટિ' શબ્દને બદલે 'યષ્ટિ' (યઠિ) શબ્દ પ્રયોજાયો છે. આ ઉપરથી જજ્ઞાય છે કે આ પ્રકારના સ્મરશ-સ્તંભો ઊભા કરાતા હતા. પ્રાકૃત 'લઠિ' ઉપરથી 'લાઠ'નામે તેનો આજે પજ્ઞ ઉલ્લેખ થાય છે.

ગુજરાતમાં ઈ.સ.ની બીજી સદીના યષ્ટિલેખ મળ્યા છે. કચ્છ જિલ્લાના પચ્છમ-ખાવડામાં આવેલા અંધો ગામમાંથી શક વર્ષ બાવન (ઈ.સ. ૧૩૦)ના ચાર યષ્ટિલેખ પ્રાપ્ત થયા છે. ક્ષત્રપકાલ પછી છેક ગુપ્તકાલમાં પાળિયાઓ પર લેખ કોતરેલા મળે છે. દ્વારકાથી દસ માઈલ દૂર આવેલા 'મૂલવાસરની શિલાયષ્ટિ', - સ્વામી રુદ્રસેનના રાજ્યકાલ (ઈ.સ. ૨૦૦)માં નિર્માણ થયેલી છે. છ ફટ ઊંચી આ પાષાણ-લષ્ઠિ પર ચાર લીટીમાં સંસ્ક્રત ભાષા Shree Dharmachakra Prabhav Tirth, Nashik

#### કલાવિમર્શ

અને બ્રાહ્મી લિપિમાં લખાય છે, જેમાં એક વાણિજકના પુત્રે પોતાના મિત્રને ખાતરે પોતાના પ્રાણ આપ્યા હતા તેવો ઉલ્લેખ છે. તેના સ્મરણમાં તે ઊભી કરવામાં આવી હતી. સૌરાષ્ટ્રમાં જસદણ પાસે ગઢા ગામમાંથી પ્રાપ્ત થયેલ ઈ.સ. ૨૦૫ના શિલાલેખમાં જણાવ્યું છે કે ખરપાર્ચે પોતાના ભાઈઓની યાદમાં એક લાઠ (યષ્ઠિ) ઊભો કર્યો હતો. તે પછી સતીપ્રથા રાજપૂતોમાં ઈ.સ. ૧૦૦૦ પછી વધતી ગઈ અને ઈ.સ. ૧૨૦૦ થી ઈ.સ. ૧૮૦૦ દરમિયાન રાજપૂત અને અન્ય જ્ઞાતિઓમાં પાળિયા મૂકવાનો રિવાજ પ્રસર્યો.

પાળિયા અને ખાંભી એ વ્યાપક અર્થમાં મૃત્યુનાં સ્મારકો છે. પાળિયાની સૃષ્ટિ દ્વારા, મૃતકો દ્વારા પજ્ઞ, મંગલ થવાની ભાવના ઋગ્વેદ મંડળ ૧૦ના સૂક્ત ૧૮માંથી મળે છે :

> परं मृत्या अनु परेही पन्थां यस्ते स्व इतरो देवयानात् । चक्षुष्मते शृण्वते तं बवीभि , मा नः प्रजां रीरिषो भोत वीगन् ॥

'હે મૃત્યુ! દેવયાનથી ભિન્ન એવા પિતૃયાન દ્વારા (તું) લઈ જજે. આંખ તથા કાન વિના પ઼્રજ્ઞ જોઈ શકનાર અને સાંભ′ાી શકનાર તને મૃતકને - પિતૃને - અમે પ્રાર્થના કરીએ છીએ કે અમારી પ્રજા તથા અમારા વીરોનું રક્ષણ્ન કરજે.'

પાળિયા અને ખાંભીમાં કોઈ ભેદ જોવામાં આવતો નથી. મૂળ શબ્દ 'સ્તંભ' પરથી 'ખાંભી' એવો એક અર્થ કરવામાં આવ્યો છે. પરંતુ પાળિયાનો શાસ્ત્રીય અર્થ જુદો જ થાય છે. ઋગ્વેદમાં પાળિયા માટે 'સ્થુણા' શબ્દ છે. एतાં સ્થુणાં પિતત્રે ધારયન્તુ (૧૦-૧૮-૧૩). સંસ્કૃતમાં કવિ કાલિદાસની કૃતિ 'રથુવંશ'માં 'પાલપિતૃ' શબ્દનો ઉપયોગ કરેલો જણાય છે. આ પાલપિતૃમાંથી 'પાલિયઉ' અને તેમાંથી 'પાલિયો' કે 'પાળિયો' શબ્દ આવ્યો હોવાનું મનાય છે. પાલપિતૃ એટલે પાલક, રક્ષક એવો ભાવ જણાય છે. તેથી મૃત પિતૃ દ્વારા થતું રક્ષણ એમ પાળિયાની વિભાવના આપી શકાય.

પાળિયાઓ બે પ્રકારના જોવા મળે છે : સપાટ અને લંબચોરસ તથા ચતુષ્કોણ જેવા સ્તંભ. પાળિયાના સામાન્ય રીતે ત્રણ વિભાગ પાડવામાં આવે છે. પ્રથમ વિભાગમાં સૌથી મથાળે શિરોભાગ ત્રિકોણાકાર કે અર્ધવર્તુળાકારકમાનાકારમાં એક બાજુએ સૂર્ય તથા બીજી બાજુએ ચંદ્રનું પ્રતીક કંડારેલું - ઉપસાવેલું હોય છે. આ પ્રતીકો એમ નિર્દેશ કરે છે કે, જ્યાં સુધી સૂર્ય અને ચંદ્ર આકાશમાં ઝળકી રહ્યા છે ત્યાં સુધી 'શહીદ' થનારની કીર્તિ પણ ઝળહળી રહેશે. બીજા વિભાગમાં પાળિયાનું મુખ્ય શિલ્પ આવે છે અને ત્રીજા વિભાગમાં પાળિયાની નીચે પ્રસંગ બન્યાની તારીખ, તિથિ તથા શહીદ થનારનાં નામવિગત કોતરવામાં આવે છે. આ પાળિયાની વિગતો ઇતિહાસમાં કાળગણના માટે ઘણી જ ઉપયોગી થઈ પડે પાળિયા

છે. પાળિયાનું આ સ્વરૂપ પરંપરાથી રૂઢ થઈ ગયેલું છે.

પાળિયા ઊભા કરવાનો હેતુ બનાવની સ્મૃતિ જાળવી રાખવાનો છે. કોઈ પજ્ઞ ઘટના ઘટે કે જે સમાજ, ધર્મ કે વ્યક્તિ માટે તે આદર્શ હોય તો તે ઘટનામાં મૃત્યુ પામેલ વ્યક્તિ માટે પાળિયા ઊભા કરવામાં આવે છે. પાળિયા જેમ લોકસંસ્કૃતિનાં પ્રતીકો છે, તેમ ઈતિહાસના અંકોડા પજ્ઞ છે. ઇતિહાસની ખૂટતી કડીઓ જોડી આપવાના માધ્યમ તરીકે પાળિયા અગત્યનું સાધન ગજ્ઞાય છે. લોકજીવનમાં પાળિયાને મૃત્યુના સ્મારક તરીકે નહિ, પજ્ઞ વીરપૂજા તરીકે અપનાવાયા છે.

પુરાતત્ત્વનો વિષય માનવજીવન અને એનાં અંગોનો અભ્યાસ કરતો હોઈ તેની પ્રવૃત્તિનો પણ અભ્યાસ કરે છે. પાળિયા પણ માનવજીવનનું એક અંગ હોઈ પુરાતત્ત્વની અભ્યાસસામગ્રીમાં એનો સમાવેશ કરવામાં આવે છે. પાળિયા ઇતિહાસનો સીધો પુરાવો હોઈ પુરાતત્ત્વવિદને નિર્ણય અર્થે વિશેષ તપાસ કરવી પડતી નથી. અલબત્ત, તેના ખરાપણાની પ્રાથમિક તપાસ જરૂરી ખરી.

પાળિયાને પુરાતત્ત્વના અભ્યાસનું સ્મારક ગણીએ તો જગતની તમામ સંસ્કૃતિઓમાં તેનાં મૂળ જોવા મળશે. પાળિયા માટે ખાંભી સિવાય પણ અન્ય શબ્દોનો પ્રયોગ થયેલો છે; જેવા કે પાળો, ઓટો, સમાધ, ઠેસ, લાટ, નગલીઆ, ચગલીઆ, શર, શૂરોપૂરો, સૂરધન, સાગવન, લષ્ટિ, યષ્ટિ વગેરે. અંગ્રેજીમાં એની રચનાને કારણે ભિન્ન નામ અપાયાં છે, જેમ કે સ્ટોન હેમ્જ, ડોલ્મેન, મેનહર વગેરે.

મહાપાષાજ્ઞ સ્મારકો ભારતમાં પજ્ઞ નોંધાયાં છે. ગુજરાતમાં કચ્છમાં આવાં મહાપાષાજ્ઞ સ્મારકો આવેલાં છે. આ મહાપાષાજ્ઞ સ્મારકોના પ્રકારમાંથી 'મેનહર' પ્રકાર સૌરાષ્ટ્રના પાળિયાનો પૂર્વજ હોઈ શકે. મહાપાષાજ્ઞ સ્મારકોનો સમય ઈ.પૂ. ૪૦૦૦ થી ઈ.પૂ. ૧૦૦૦ સુધીનો માનવામાં આવે છે. ઇગ્લંડના વિલ્ટશાયરમાં આવેલ મહાપાષાજ્ઞ સ્મારકનો સમય ઈ.પૂ. ૨૧૦૦ ગણવામાં આવ્યો છે. આફ્રિકામાં આવેલ ઇથિઓપિઆના પ્રાચીન એકસમ સામ્રાજ્યના વિસ્તારમાં આવેલ મેનહર ૩૩.૫ મીટરની ઊંચાઈવાળો છે, જે ઈ.સ.ની પ્રથમ કે બીજી સદીનો છે. આમ, જગતમાં સૌપ્રથમ પાળિયાની રચના થઈ હશે. માનવના વિકાસ સાથે સાથે આ પ્રથામાં પરિવર્તન આવ્યું હશે, પજ્ઞ મૂળ ખ્યાલ સચવાઈ રહ્યો છે. અને તેથી જ આ જગતને ઇજિપ્તના પિરામિડો કે બેબિલોનના હમુરાબીના શિલાખંડો પ્રાપ્ત થઈ શક્યા છે.

મૃત્યુસ્મારક તરીકે ઇજિપ્તના પિરામિડો લો કે સાંચીનો સ્તૂપ લો, બંનેમાં મૃતાત્માના અમરત્વનો ખ્યાલ સૂક્ષ્મ ભાવે રહેલો છે. હજારો વર્ષ પૂર્વે ભગવાન શ્રીકૃષ્ણના અગ્નિસંસ્કારની સ્મૃતિ માટે પ્રભાસપાટણમાં ત્રિવેશી સંગમ પર રચાયેલા તુલસીક્યારા અને દિલ્હીમાં આવેલ મહાત્મા ગાંધીના રાજઘાટ સ્મૃતિ સ્મારક આદિમાં ભારતની આ જીવંત સંસ્કૃતિ ધબકે છે.

પુરાવસ્તુ અને પુરાતત્ત્વનું જ્ઞાન માત્ર પ્રાચીન માનવોએ વાપરેલી તમામ પારિભોગિક સામગ્રીની શોધપૂરતું મર્યાદિત નથી. આ શોધ તો પુરાતત્ત્વની શરૂઆતમાત્ર છે. એ શરૂઆત પછી તેના પ્રાપ્તિસ્થાનની સ્તરરચનાની પરીક્ષા કરવી પડે છે. તેની બહિરંગ અને અંતરંગ કસોટી કરવી પડે છે.

પુરાતત્ત્વને અતીત સાથે સંબંધ છે. અને પાળિયા અતીતનાં જ પ્રતીક છે. અતીત એ પુરાતત્ત્વનો મુખ્ય વિષય છે. કોઈ પણ પુરાવશેષ અમુક વર્ષ પ્રાચીન છે એમ કહી દેવાથી એના અભ્યાસને પૂર્ણવિરામ મૂકી શકાતું નથી. તેથી જે તે પુરાવશેષોનાં તમામ પાસાંનાં અભ્યાસસંશોધન કરીને પછી જ ચોક્કસ કથન થઈ શકે છે. આમ, પાળિયાને પુરાતત્ત્વની પારિભોગિક સામગ્રી ગશીએ તો તેના સંદર્ભમાં કેટલાંક પાસાંનાં અભ્યાસસંશોધન અનિવાર્ય ગણાય, જેમાં પાળિયાનું ભૌગોલિક સ્થાન, તેના પદાર્થ, ઊભા કરવાનો હેતુ, ઉત્કીર્ણ લેખ, તેની ભાષા અને લિપિ, ધાર્મિક ચિદ્ધ, આકૃતિઓ, માનવ આકૃતિના પહેરવેશ, પદ્ધતિ કે પશુસ્વાર, વસ્તીભૂષણો, આયુધો, ઉપકરણો ઐતિહાસિકતા સિદ્ધ કરી શકાય. આ પ્રકારે પાળિયાઓનાં અભ્યાસસંશોધન એ પુરાતત્ત્વ માટે અતિ ઉપયોગી પારિભોગિક સામગ્રી પૂરી પાડે તે નિઃસંદેહ છે.

આદિમકાલીન સંસ્કૃતિઓ વિશેની સામગ્રી પશ આ પાળિયાઓ દ્વારા મેળવી શકાય છે. આદિવાસીઓએ ઊભા કરેલા પાળિયા કે ખાંભીઓનાં અભ્યાસ-સંશોધન પરથી આદિજાતિઓની સંસ્કૃતિ, સંસ્કાર, રીતરિવાજ, ધર્મ-સંપ્રદાયો, શિલ્પકલા અંકોડાને જોડવામાં પૂરક બની શકે. ભારતમાં કેટલાક વિદ્વાનો આદિવાસીઓના પથ્થરના પાળિયા મૂકવાની પ્રાચીન પ્રશાલિકા તરફ આકર્ષાયા અને તે દ્વારા એમની સમાજવ્યવસ્થાને સમજવાનો પ્રયત્ન કરેલો જોવા મળે છે. આમાં ખાસ કરીને ફર્ગ્યુસન (૧૮૭૨)ને ગણનાપાત્ર ગણાવી શકાય. તે પછી વ્હીલરે (૧૯૪૭), કૃષ્ણ સ્વામી (૧૯૫૬) અને ડૉ. રખાલચંદ્ર બૅનરજીએ ભારત સરકારના પુરાતત્ત્વ સર્વેક્ષણ વિભાગ (ASI) તરફથી આ પ્રકારના એકાદ પાસા ઉપર કેટલુંક સંશોધનકાર્ય તેમના વિષયના સંદર્ભમાં કરેલું જોવા મળે છે. ભારતના આદિવાસીઓના માનવશાસીય દષ્ટિએ અભ્યાસ કરનારાઓમાં શ્રી દાસ અને શ્રી ચેટરજી (૧૯૨૭), પ્રા. ડી. એન. મજીમદારે (૧૯૫૦) હો જાતિ ઉપર, ડૉ. એલ્વીને બોન્ડો (૧૯૫૦) અને સવર જાતિ (૧૯૫૫) પર સંશોધનકાર્ય કરેલું છે. જ્યારે ગુજરાતમાં ડૉ. વાય. વી. એસ. નાથે(૧૯૬૦) કરેલા રતનમાલના ભીલોના અભ્યાસમાં ધાર્મિક જીવનની ચર્ચામાં કેટલોક ઉલ્લેખ આવે છે. ડૉ. ટી. બી. નાયકે (૧૯૬૦) રાજપીપળાના ભીલોમાં, શ્રી પી. જી. શાહે દુબળા જાતિના અભ્યાસમાં અને શ્રી પી. સી. દવેએ ગરાસિયા આદિવાસીઓના પ્રજાતીય અભ્યાસોમાં તે પાસા ઉપર કેટલાંક ઉલ્લેખો કરેલા જોવા મળે છે.

★ કુમાર, અંક ૮૫૮, જુલાઈ, ૧૯૯૯

## ર. ક્રાષ્ઠ શિલ્પકલા કાષ્ઠ શિલ્પકલાનાં વિકાસનાં ઐતિહાસિક તબક્કાઓ

ભારતીય સંસ્કૃતિના પ્રતીકરૂપ એવા કાષ્ઠકલાના ઉત્તમ નમૂનાઓ ધાર્મિકવૃત્તિ તથા કલાકારોની કલાના યશોગાન ગાતા નગરો અને ગ્રામોમાં આજે પજ્ઞ જોઈ શકાય છે. પુરાતન કાલથી જોઈએ તો તેનો વિકાસ ઐતિહાસિક તબક્કાવાર થયેલો નજરે પડે છે. આરંભમાં બેડોળ અને અજ્ઞધડ લગતી આ કલાનો વિકાસ સૌંદર્યની ઉચ્ચકોટિની ચરમ સીમાએ પહોંચેલો જોઈ શકાય છે. કાષ્ઠાશિલ્પકલામાં લોકકલાના તત્ત્વો ઉમેરાતા સમાજજીવનની લોકશૈલીના પ્રતિબિંબો નીરખી શકાય છે.

વૈદિકકાલમાં મોટેભાગે કાષ્ઠના મકાનો અને કાષ્ઠગ્રામો તથા નગરો બંધાતા હોવાના સાહિત્યિક આધારો મળે છે. જો કે વેદકાલની કાષ્ઠક્લાના કોઈ નમૂનાઓ મળ્યા નથી, પરંતુ રાજાને રહેવાના મહેલો, ઋષિઓની પર્શકુટીઓ, ગ્રામ્ય રહેશાંકનાં મકાનો અને ફરતી કાષ્ઠના પાટડાની વાડ અને દરવાજાઓ અને એના ઉપર થતાં કોતરકામ અને કાષ્ઠશિલ્પ અંગેની નોંધો પ્રાચીન ગ્રંથોમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે.

નંદવંશના સમયમાં કાષ્ઠના મહાલયો તેમજ મોટા કિલ્લાઓ બંધાયા હતા. પ્રાચીન પાટલીપુત્ર નગરના ખોદકામમાંથી કાષ્ઠદુર્ગના કેટલાક પાટડાઓ મળી આવ્યા છે. આ પાટડાઓ ઉપર કોઈ કોતરકામ નથી, પજ્ઞ પરદેશી મુસાફરોની પ્રવાસનોંધોના વર્જ્ઞન ઉપરથી જજ્ઞાય છે કે નંદશાસનમાં અને મૌર્યોના સમયમાં ભારતમાં કાષ્ઠકલા સૌળેકળાએ ખીલી હશે. એ સમયે કાષ્ઠશિલ્પમાં લોકકલાના અનેક નમૂનાઓ કોતરાયા હશે.

ચંદ્રગુપ્ત મૌર્ય પછી સમ્રાટ અશોકના સમયમાં બાંધકામમાં તેમજ કીર્તિસ્તંભો, જ્ય સ્તંભો વગેરેના કોતરકામમાં પથ્થરનો ઉપયોગ શરૂ થયો. છતાં બાંધકામમાં થતો પથ્થરનો ઉપયોગ કાષ્ઠના બાંધકામને અનુસરીને જ થયેલો દેખાય છે. આ હકીકત સાંચી અને અમરાવતીના સ્તૂપોની વેદિકા અને તોરજ્ઞોના કંડારકામ જોવાથી ખ્યાલ આવે છે.

ગુજરાતમાં જૂનાગઢની ઉપરકોટની પ્રાચીન ગુફાની દીવાલોના ચંદ્રસલાકાના સુશોભનો તેમજ બાવા પ્યારાની ગુફાના દ્વારોના કંડારકામ, તળાજાની એભલ ગુફાની છતના તથા બહારનાં ચંદ્રસલાકાના સુશોભનો, સાજ્ઞા ડુંગરની ગુફાઓના સ્તંભો ઉપરનું કોતરકામ

વગેરે ઉપર કાષ્ઠશિલ્પ સ્થાપત્યની અસર તથા અનુકરણ થયેલું દષ્ટિગોચર થાય છે. છક્ષ સૈકાથી માંડીને દસમા સૈકાના અંતભાગ સુધીમાં ગુજરાતમાં સંખ્યાબંધ કાષ્ઠમંદિરોનું નિર્માણ થયું હતું તેમજ કેટલાક મંદિરોના બાંધકામમાં કાષ્ઠશિલ્પોનો અંશતઃ

ઉપયોગ થયો હતો. મુસ્લિમ તવારીખોને આધારે જાણવા મળે છે ઇ.સ. ૧૦૨૪માં મહમદ ગઝનવીએ સોમનાથનું મંદિર તોડ્યું ત્યારે એ મંદિરનો સભામંડપ કાષ્ઠનો હતો. કાષ્ઠના ઓછાં ટકાઉપણાંને લઈને મંદિરોના બાંધકામમાં છક્ષ સૈકાથી પથ્થરનો વિશેષ ઉપયોગ થતો, છતાં કાષ્ઠ મંદિરોનું નિર્માણ થતું એ હકીકત છે. પરધર્મીઓ મંદિરો તોડવા કે બાળવા લાગ્યા પછી પણ કોઈ કોઈ જગ્યાએ કાષ્ઠમંદિરો બેનાવતા, જેનો ઉત્તમ નમૂનો વડોદરા સંગ્રહાલયમાં સુરક્ષિત કાષ્ઠ સભામંડપ છે. આ મંડપ ૧૬મી થી ૧૮મી સદી દરમ્યાન નિર્મિત થયેલ વિવિધ ભાગોને જોડીને ઊભો કરવામાં આવ્યો છે. આ મંડપના કાષ્ઠ શિલ્પોમાં નેમિનાથનો લગ્નોત્સવ, સંસાર ત્યાગ, વર્ષીદાન મહોત્સવ જૈનાચાર્યોની શોભાયાત્રા, અપ્સરાઓ વગેરે જોઈ શકાય છે. તે સાથે ચક્રવર્તી રાજા ભરતની શોભાયાત્રાનું દશ્ય કાષ્ઠશિલ્ય પટ્ટીકામાં કંડારેલું છે. લલિત ત્રિભંગમાં વેશુધર શ્રીકૃષ્ણનું શિલ્પ, ગજલક્ષ્મી, દેવાંગનાઓ, ગંધર્વો, પશુ-પક્ષીઓનાં શિલ્પો કલાત્મક રીતે કોતરાયા છે.

શિલ્પશાસના ગ્રંથોમાં રહેશાંકના મકાનોમાં વિશેષતઃ કાષ્ઠના ઉપયોગના ઉલ્લેખ મળે છે. આ કારશથી મોટાભાગના રાજમહેલો, નગરશેઠની હવેલીઓ તેમજ સાધારશ મનુષ્યના રહેઠાશમાં કાષ્ઠનો ઉપયોગ થતો રહ્યો છે. સૌ પ્રથમ દેવ-મંદિરો, પછી રાજમહેલો, હવેલીઓ અને છેલ્લે મકાનોમાં કાષ્ઠકોતરશી અને કાષ્ઠશિલ્પના સુશોભનો થવા લાગ્યા. મૈત્રક કાલના ઉત્તરાર્ધથી આવા કાષ્ઠશિલ્પો મૂકવાની પ્રથા શરૂ થઈ જણાય છે. આ કાષ્ઠશિલ્પો મોટેભાગે એ કાલની લોકક્લાના સુંદર નમૂનાઓ હતા. શૃંગાર મૂર્તિઓને શિલ્પશાસ્ત્રનાં બંધનો ખાસ નડતા નથી. એટલે કાષ્ઠ શૃંગાર મૂર્તિઓ જે તે કાલની લોકક્લાના ઉત્કષ્ઠ પ્રતીક સમી બની રહી. આ કાષ્ઠ શિલ્પોના વસ્ત્રો, આભૂષણો અને વસ્તપરિધાનમાં લોકક્લાની ઝાંખી થયા વિના રહેતી નથી.

છેક આદિકાલથી અઘપર્યંત બધા જ શિલ્પો ઉપર સમય સમયની અસર થયા વિના રહી નથી. હડપ્પા, લોથલ વગેરે જેવા સિંધુ સંસ્કૃતિના કેન્દ્રો તથા હૂણ, મૈત્રક, ચાપોત્કટ પ્રતિહાર, સોલંકી, દક્ષિણના ચાલુક્ય, મુસ્લિમ, મરાઠા અને બ્રિટિશકાલની મૂર્તિઓ અને એમાં ખાસ કાષ્ઠ કલાના નમૂનાઓ ઉપર લોકકલાની સ્પષ્ટ અસર દેખાય છે. મહાલયો, હવેલીઓ, ઘરોમાં કાષ્ઠ શિલ્પો કોતરવામાં આવતાં જ પણ એ ઉપરાંત ઘર વપરાશમાં લેવાતાં કોઠલા, મંજૂષા, પટારા, પેટીઓ, દીવીઓ ઝૂમ્મરો વગેરે પણ થતાં કાષ્ઠ શિલ્પોમાં તે સમયની લોકકલા સંપૂર્ણપણે દષ્ટિગોચર થાય છે. જેના નમૂનાઓ આજે પણ ભારતના અને ગુજરાતના સંગ્રહાલયોમાં માનવસંસ્કૃતિની ઓળખ આપતાં પ્રદર્શિત થયેલા જોઈ શકાય છે.

આદિવાસી તેમજ અમુક પછાત કોમોમાં પોતાના કુળદેવતાઓની મૂર્તિઓ કાષ્ઠની બનાવવામાં આવે છે. જેને "ફળાં" કહે છે. આદિવાસીના બાબલા દેવની મૂર્તિઓ મોટે ભાગે કાષ્ઠમાંથી જ બનેલી છે. આદિવાસીઓ પોતાના દેવની મૂર્તિઓ પોતાને હાથે જ બનાવે છે

#### કાષ્ઠ શિલ્પકલા

એટલે એ મૂર્તિઓમાં ભારોભાર લોકશિલ્પકલાના દર્શન થાય છે. આ બધી મૂર્તિઓ લોકશિલ્પના પરિપાકરૂપે કોતરાયેલી જણાય છે.

બૌદ્ધધર્મના પ્રચાર પછી ધાર્મિક ઉત્સવો વિશેષ થવા માંડ્યા. બૌદ્ધધર્મના અસ્ત પછી પશ કેટલાક ઉત્સવો હિંદુધર્મ-સંપ્રદાયોમાં ચાલુ રહ્યા. 'આવા ઉત્સવ પ્રસંગે વપરાતા રથ, પાલખીઓ, ડોળીઓ વગેરે ઉપર વિવિધ લોકશિલ્પો કાષ્ઠમાં કોતરવામાં આવતા, જે આજે પશ પરંપરાગત જૂના મંદિરોમાં સચવાયેલા નજરે પડે છે. આ કાષ્ઠશિલ્પોના કોતરકામમાં લોકશિલ્પની ઠીક ઠીક અસર દેખાય છે. આમ કાષ્ઠનો ઉપયોગ વિવિધ જરૂરિયાતોને લઈને વિશિષ્ટ રીતે થતો હોઈ કાષ્ઠકારીગરોને કાયમ કામ મળતું. જેને લઈને કાષ્ઠ ઉપર રૂપકામથી માંડીને ફૂલવેલ, ભૌમિતિક આકારો, સમાજજીવનની આકૃતિઓ વગેરે પ્રકારના કોતરકામ થવા લાગ્યા. જેને લઈને આ કામમાં લોકકલાનો સારો એવો વિકાસ થયો. આમ વારસાગત કાષ્ઠકામમાં ઉપરાંત કારીગરની પોતાની આગવી શૈલી અને ભાવના કોતરકામ ઉમેરાતા ગયા. જેને લઈને કાષ્ઠના રૂપકામો કે ઇતર કોતરકામો એકલાં વારસાગત કે રૂઢીગત ન રહેતા લોકકલાના ઢાળવાળા બન્યા છે.

ગુજરાતમાંથી પ્રાપ્ત કાષ્ઠશિલ્પોમાં દેવી-દેવીઓ, અપ્સરાઓ, નર્તકીઓ, વાઘવાદકો-વાદિનીઓ, કૃષ્ણલીલાના દશ્યો, રામાયણ-મહાભારતના પ્રસંગોના અંકનો, દેવવાહનો જેવા કે ગરૂડ, નંદી, હંસ, વાઘ, સિંહ, લોકદેવીઓ, લોકમાતૃકાઓ ઉપરાંત વ્યાલશિલ્પોનું વૈવિધ્ય જોવા મળે છે.

ગુજરાતમાં સોલંકીકાલ પછીના સમયના કેટલાક કાષ્ઠ મહાલયો બચી જવા પામ્યા છે. આવા મહાલયોમાં કાષ્ઠશિલ્પ ઉત્તમ નમૂનાઓ જળવાયા છે. આ મહાલયોના દારશાખ અને ઓતરંગમાં વિવિધ દેવ-દેવીઓના કાષ્ઠશિલ્પો કંડારેલા છે. ગવાક્ષોમાં ફૂલવેલ અને કળશ, છતમાં ઝૂમ્મર અને ક્યાંક ક્યાંક રાસલીલાના શિલ્પો ઉપરાંત દાશલીલા, નાગદમન, ગજલક્ષ્મી, ગરુડ, મયૂર, ઊડતા પંખીઓ, ગ્રાસમુંખો વગેરેના કાષ્ઠશિલ્પો જોઈ શકાય છે. કાષ્ઠ કોતરકામમાં ક્યારેક કામસૂત્રના દશ્યો પણ નજરે પડે છે. વસોની દેશાઈની હવેલીમાંઆવા કેટલાક કાષ્ઠશિલ્પોના નમૂનાઓ દેષ્ટિગોચર થાય છે.

સત્તરમાં સૈકાની લોકકલાથી સભર એવા કાષ્ઠ શિલ્પોના ઉત્તમ નમૂનાઓ હળવદના પુરાણા રાજ્યમહેલમાં આવેલા છે. અહીં સ્તંભના અને છતના ટેકા ઉપર કોતરાયેલ કૃષ્ણલીલાના શિલ્પો લોકકલાના ઉત્કૃષ્ટ ઉદાહરણ પૂરા પાડે છે. તત્કાલીન સમયનાં શ્રીમંતોનો પહેરવેશ, ઘરેણા, અંગભંગીઓ કેવા પ્રકારના હતા તેનો ખ્યાલ એ કાષ્ઠ શિલ્પો પરથી આવે છે.

મકાનના કઠેડાના બહારના ભાગે ઢાળવાળા નેજવા કે છજા ઉપર કોતરીને મૂકાયેલા લાંબા પાટો ઉપર બારમા સૈકાથી માંડીને ઓગણીસમા સૈકા સુધી વિવિધ પ્રકારનાં ફૂલબુટાઓ, ફુલવેલો, ભૌમિતિક આકારો, ભરતકામમાં જોવા મળતી વિવિધ ભાતો વગેરે કંડરાતા. આ

પ્રકારના કોતરકામમાં લોકશૈલીની સીધી અસર પડેલી દેખાય છે. આ શૈલીનો ઉત્તમ નમૂનો ધંધૂકા તાલુકાના ભીમનાથ મહાદેવના મહંતની હવેલીના કઠેડા હાલ મોજૂદ છે.

મરાઠાકાલ દરમ્યાન ગુજરાતમાં સ્વામીનારાયણ સંપ્રદાયની સ્થાપના થઈ. આ સંપ્રદાયના મંદિરો, સાધુસંતોની હવેલીઓ અને દરવાજાઓ કાજના ઉત્તમ નમૂનાઓ ગણાય છે. અમદાવાદના કાલુપુર વિસ્તારના સ્વામીનારાયણ મંદિરની હવેલીના સ્તંભોના ટેકાઓ ઉપર કોતરાયેલ સંખ્યાબંધ કાજશિલ્પો ઉપરાંત વડતાલ, મૂળી, ગઢળા, ગોંડલ, સૂરત વગેરે સ્થળોના આવા મંદિરની હવેલીઓમાં લોકકલાથી સભર કાજશિલ્પો નજરે પડે છે.

સોળમા, સત્તરમા અને અઠારમા સૈકામાં બંધાયેલ સિદ્ધપુર અને પાટણના વોરા કુટુંબના મકાનોનું કાષ્ઠકોતરકામ કાષ્ઠકલા કારીગરીના ઉત્તમ નમૂના ગણાવી શકાય. આ કોતરકામને કોમવાદની જરાય અસર થઈ નથી. અહીં કોતરકામ કરનાર હિંદુ કારીગરોએ દિલ દઈને કાષ્ઠ શિલ્પોનો વિકાસ સાધ્યો ચે. આ મકાનોના કાષ્ટશિલ્પોનો વિકાસ સાધ્યો છે. આ મકાનોના કાષ્ઠશિલ્પોમાં ત્રણ સદીઓના લોક જીવનનાં દર્શન થાય છે. આ ઉપરાંત અમદાવાદમાં આસ્ટો.ડિયા વિસ્તારમાં સૌરાષ્ટ્રમાં મહુવા બંદર, ખંભાત અને ભરૂચની વોરવાડમાં આ શૈલીની અરવાળા મકાનો આજે પણ મોજૂદ છે.

નવરાત્રીમાં બનતી માંડવીઓ ઉપર કેટલાક કાષ્ઠશિલ્પો કંડારવામાં આવે છે. આ શિલ્પો સીધા લોકકલામાંથી ઉતરી આવેલા દેખાય છે. પક્ષીઓને દાણા-પાણી મળે તેવા સંખ્યાબંધ ચબૂતરા-પરંબડીઓ ગુજરાતમાં અનેક સ્થળોએ જોવા મળે છે. આવા ચબૂતરા કાં તો કાષ્ઠ અથવા પથ્થરના બનાવાય છે. કાષ્ઠના ચબૂતરાના નાના ટેકાઓ, કઠેડાઓ વગેરે ઉપર કાષ્ઠ શિલ્પો કોતરાયેલા હોય છે.

મૂર્તિવિધાનના ગ્રંથો, પુરાશો વગેરેમાં વિવિધ પ્રકારના પદાર્થોમાંથી મૂર્તિઓ બનાવવી કે કોતરાવવાનું વિધાન અપાયું છે. પરંતુ મૂર્તિ-શિલ્પો વિશેષતઃ કાજ, ધાતુ અને પથ્થર ઉપર કોતરાયાં છે. આ ત્રશે પદાર્થીમાં કાજ સહુથી ઓછુ ટકાઉ હોવા છતાં અનેક પ્રકારની કાજકલાના ઉત્કૃષ્ઠ નમૂનાઓ જગતભરની આપ્યા છે. ભારત દેશમાં મૈસુર, કાશ્મીર અને ગુજરાત કાજશિલ્પોના મુખ્ય કેન્દ્રો ગણાય છે. આ ત્રશેય પ્રાંતોએ લોકકલાના લક્ષણવાળા ઉત્તમ કાજશિલ્પો જગત સમક્ષ મૂકી આપ્યા છે.

આમ, ગુજરાતની કાષ્ઠશિલ્પ અને કાષ્ઠકામ એક આગવી લોકશૈલી ગણાય છે. કાષ્ઠશિલ્પોમાં આભૂષણો તથા પહેરવેશ, રાસલીલામાં ગરબા, ગરબી, ગરબી વગેરેની અંગભંગીઓ લોકશૈલીની સાક્ષી પૂરે છે. ફૂલવેલોના કોતરકામમાં લોકભરતની અસર દેખાય છે. નાળીઓના કોતરકામમાં લોકભરત ઉપરાંત ગૂંથણકલાનો ઓપ અપાયેલો જણા છે. મકાનના છજા, જાખીયા, ગોખ, ઝરૂખા, સભા ખંડો, ડેલીઓ, કઠેડાઓ વગેરેના શૃંગારના કાષ્ઠ અંગો લોકકલાના ઉત્તમ ઉદાહરણો પૂરાં પાડે છે.

★ પથિક, મે, ૧૯૯૯

### 3. ભારતીય પ્રાચીન સાહિત્યમાં નિર્દિષ્ટ આભૂષણો–રત્નો–કેશવિન્યાસ–વસ્ત્રો– સિક્કાઓ

## આભૂષણમાં વપરાતાં રત્નોના નિર્દેશો : સંસ્કૃત સાહિત્યના પરિપ્રેક્ષ્યમાં

પ્રાચીન કાલથી પ્રચલિત પુરુષ તથા નારીનાં આપાદમસ્તક વિવિધ આભૂષજ્ઞોના વિવરજ્ઞથી એક તથ્ય મુખ્યત્વે સ્પષ્ટ થાય છે કે, આભૂષજ્ઞ વિધિમાં સોનું જ સર્વપ્રિય ધાતુ રહી છે. શાસ્તોમાં, કાવ્યોમાં-ક્યાંય પજ્ઞ ચાંદી, તાંબુ વગેરે ધાતુઓનાં બનેલ આભૂષજ્ઞોને એ આદર મળ્યો નથી. બીજી વાત જે સુવર્જ્ઞાભૂષજ્ઞોની સુંદરતા એ કલાત્મકતાને વધારવાની દષ્ટિથી મહત્ત્વપૂર્ણ રહી છે, તે છે એનું વિવિધ મજ્ગિ, મોતી તથા રત્નોથી જડેલ હોવું. એથી સંસ્કૃતમાં मणिकाञ्चन संयोग કહેવત પ્રસિદ્ધ થઈ છે. કાલિદાસે૧ એને रत्नकाञ्चन-समागम કહ્યો છે. रत्न समागच्छ्तू काञ्चनेन (કુમારસંભવમુ, પ/૪૫; રઘુવંશમુ, ૬/૭૯).

મણિઓના આકાર-પ્રકાર, મોતીની શુભ્રતા તથા વિવિધ વર્જ્ઞીનાં બહુમૂલ્ય રત્નોશ્રી આભૂષણોનું સૌંદર્ય તથા મૂલ્ય તો વધે જ છે. સાથે જ એના પ્રયોગથી જ્યોતિષિક અને આયુર્વેદિક પક્ષ પજ્ઞ પ્રબળ રહે છે. જેનાથી આભૂષણોમાં એના પ્રયોગનું મહત્ત્વ થશું વધી જાય છે. વેદો તથા શાસ-ગ્રંથોમાં મણિ, મોતી, રત્નોનાં વર્જ્ઞન, વિવિરણ તથા મહત્ત્વ પર વિશેષ પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. તેથી અહીં એ રત્ન-ચર્ચાનો સંક્ષિપ્ત પરિચય આપવાનો પ્રયત્ન કરેલ છે.

રત્ન બહુ જ મૂલ્યવાન તેમજ શ્રેષ્ઠ વસ્તુને કહેવામાં આવે છે. ઉચ્ચ કોટિના ખનિજ-પાષાણાદિ, જે અલ્પ પ્રમાણમાં મળતા હોય, સાર-ગુણ-યુક્ત, સુંદર તથા તેજસ્વી હોય, એને 'રત્ન'ની સંજ્ઞો આપવામાં આવે છે. આ ગુણવિશેષને કારણે રત્નશ્રેષ્ઠતાનું લાક્ષણિક પદ બનીને પણ પ્રચલિત થઈ ગયા છે. બૃહત્સંહિતા૨માં જણાવ્યું છે કે હાથી, ઘોડા, સ્વી વગેરેમાં પોત-પોતાના ગુણની વિશેષતાથી 'રત્ન' શબ્દનો પ્રયોગ થાય છે. જેમ કે, ગજરત્ન, અશ્વરત્ન, સ્વીરત્ન, નવરત્ન વગેરે.

द्विपहपवनितादीनां स्वगुणविशेषेण रत्नशब्दोऽस्ति इह तूपलरतानामधिकारो वज्रपूर्वाणाम् ॥

પરંતુ અહીં વજાદિ (હીરા વગેરે) પાષાણ-રત્નોનાં જે વર્શન આપેલાં છે. આ પાષાણ-રત્નો (ઉપલ-રત્નો)માં નવગ્રહોના નવરત્નોને મુખ્ય માનવામાં આવે છે. બાકીનાં ઉપરત્ન છે. રત્નશાસ્ત્રમાં નવરત્નોની પ્રધાનતાને કારણે જ રાજાઓની સભામાં 'નવરત્ન'

રાખવાની પરંપરા ચાલી હશે. સૂર્યાદિ નવગ્રહોના ક્રમથી પ્રમુખ નવરત્નોનાં નામ :

माणिक्यमुक्ताफलविद्रुमाणि तार्क्ष्यञ्च पुष्पं भिदुरञ्च नीलम् गोमेदकञ्चाथ विदूरजञ्च क्रमेण रत्नानि नवग्रहाणाम् ॥

"(૧) માશિક્ય (સૂર્ય), (૨) મુક્તાફલ કે મોતી (ચંદ્રમા), (૩) વિદ્રુમ કે પરવાળો (મંગલ), (૪) તાર્ક્ષ્ય કે પન્ના (બુદ્ધ), (૫) પુષ્પરાગ કે પોખરાજ (બૃહસ્પતિ), (૬) ભિદુર (વજ્ર) કે હીરા (શુક્ર), (૭) નીલ(મશિ) કે નીલમ (શનિ), (૮) ગોમેદક (રાહુ) અને (૯) વિદૂરજ કે લહસુનિયા (કેતુ)."

બૃહત્સંગિતા(૮૦/૩)માં રત્નોની ઉત્પત્તિના સંબંધમાં પ્રચલિત ત્રણ મતોનો ઉલ્લેખ થયો છે. કેટલાક લોકો (ગરુડપુરાણ) રત્નોની ઉત્પત્તિ બળ (બલિ) નામના દૈત્યથી થયાનું માને છે. કેટલાક (અગ્નિપુરાણ) દધીચિના અસ્થિઓથી અને કેટલાક વિદ્વાન પૃથ્વીના સ્વભાવના ઉપલો (પાષાણો)ની વિચિત્રતાને કારણે માને છે.

પ્રાચીન સાહિત્યમાં પૃથ્વીને 'રત્નગર્ભા', સાગરને 'રત્નાકર' તથા હિમાલયને 'અનન્તરત્નપ્રભવ' કહેવામાં આવ્યાં છે.³

સાહિત્યમાં ખનિજ પાષાણ-રત્નો સિવાય કેટલાંક અન્ય મણિ-રત્નોની પ્રસિદ્ધિઓ અને કવિ-સમય પણ વર્ણવેલ છે. એમાંથી સ્વર્ગલોકના ચાર દિવ્ય-મણિઓ બતાવવામાં આવ્યા છે. જેનાં નામ-ચિન્તામણિ, કૌસ્તુભમણિ, રુદ્રમણિ અને સ્યમન્તક મણિ છે.

સફેદ ચિન્તામણિ બ્રહ્માજી ધારણ કરે છે. લાલ કૌસ્તુભમણિ વિષ્ણુના કંઠમાં સુશોભિત છે. પીતવર્જ્ઞ તથા ત્રિસૂત્રમય રુદ્રમણિ શિવનું ભૂષણ છે અને નીલશ્યામવર્જ્ઞના સ્યમન્તક મશિને ઇન્દ્ર ધારણ કરે છે. જેની કથા શ્રીમદ્ભાગવતપુરાણ (૧૦/૫૬-૫૬)માં વિસ્તારથી આપી છે. આ દેવમણિઓ છે. મનુષ્યો માટે એનાં દર્શન દુર્લભ છે.

કેટલાક મણિઓ કે મોતી કાવ્યોમાં વર્ણવેલ છે. પરંતુ એને કેવળ પ્રસિદ્ધિ જ માનવામાં આવે છે. જેમ કે, ગજમોતી, નાગમણિ, મણ્ડૂકમસ્તકજન્યમણિ, મત્સ્યમણિ, સૂર્યકાન્તમંશિ, ચન્દ્રકાન્તમણિ, પારસમણિ વગેરે.

'સહસ્રાવધિ' પ્રકારોના હોવા છતાં પજ્ઞ નવરત્નો અને એના વિવિધ ભેદો અને ચોરાસી રત્નોની મર્યાદા જગવિખ્યાત છે. જેવી રીતે સમસ્ત આકાશમાં કોટચવધિ તારા-મંડલો હોવા છતાં પજ્ઞ પ્રભાવ-વિશેષ-વાળા નવગ્રહો અને નક્ષત્રોની મહત્તા માન્ય કરવામાં આવી છે. એવી રીતે નવરત્નોની ગણના વિશિષ્ટ કોટિમાં કરવામાં આવે છે. રત્નોનો સંબંધ પ્રહોના શુભાશુભ પ્રભાવોથી હોવાને કારજ્ઞે એની શુદ્ધતા, વર્જ્ઞ, કાન્તિ (છાયા), માન અને ગુજ્ઞ-દોષ વગેરેનો વિચાર કરવા માટે 'રત્નપરીક્ષા'નો આવિષ્કાર થયો. વાત્સ્યાયન-રચિત 'કામસૂત્ર' (૧/૩/૩૬)માં ચોસઠ કલાઓની યાદીમાં 'રુપ્ય-રત્ન-પરીક્ષા'અને 'મજ્ઞિરાગાકાર-જ્ઞાન'ને કલાનું સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે.

186

### ભારતીય પ્રાચીન સાહિત્યમાં નિર્દિષ્ટ આભુષણો-રત્નો-કેશવિન્યાસ-વસ્ત્રો- સિક્કાઓ ૧૬૯

મૃચ્છકટિકમ્ (પૃ. ૨૮૪-૮૫) પ્રકરણના ૪ થા અંકમાં વર્ણલેલ ઉજ્જયિનિની ગણિકા વસન્તસેનાના ભવનના છઠા પ્રાંગણાળમાં વિદૂષક મૈંત્રેય 'રત્નહાટ' જોઈ વિસ્મય પામી ગયો. ક્ષેમેન્દ્રે 'કલા-વિલાસ' (સર્ગ-૮)માં આ વિષય પર પ્રામાણિક સામગ્રી પ્રસ્તુત કરી છે. એ સિવાય બુદ્ધભટ્ટની રત્ન-પરીક્ષા, અગસ્તિમત, નવરત્ન પરીક્ષા, ગરુડપુરાષ્ટ્ર વગેરે અન્ય ગ્રંથોમાં રત્નવિજ્ઞાનનાં વિશદ વિવરણ ઉપલબ્ધ છે. અહીં કેવળ વરાહમિહિર-કૃત 'બૃહત્સંહિતા' અને સોમેશ્વરકૃત 'માનસોલ્લાસ'ના 'ભૂષાભોગ'ના આધારે નવરત્નોનો પરિચય પ્રસ્તુત કરવામાં આવ્યો છે.

૧. માણિક્ય

નવરત્નોની યાદીમાં મુખ્ય ગણાતાં પાંચ મહારત્નોમાં પ્રથમ-માણિક્યને 'પદ્મરાગ' કહેવામાં આવે છે. લાલરંગના આ રત્ન સૂર્ય-રત્ન છે. દાડમના દાણા જેવાં, લાલ કમળ જેવાં કે ઊગતા બાલસૂર્યના જેવાં રક્તિમ કાંતિવાળાં આ રત્ન સિંહલદ્વીપ અને સમુદ્રમાં શ્રેષ્ઠ, સ્થૂળ, વિવિધ અને રમ્ય કોટિનાં પ્રાપ્ત થાય છે.<sup>૪</sup> વરાહમિહિરનું કહેવું છે કે સ્નિગ્ધ, પ્રભાનુલેપી, સ્વચ્છ, અર્ચિષ્માન, ભારે, સુંદર આકૃતિવાળા, પ્રભાયુક્ત તથા અત્યંત લાલ હોવું એ પદ્મરાગમણિનો પ્રધાન ગુણ છે.<sup>૫</sup>

स्निग्धः प्रभानुलेपी स्वच्छोऽचिष्मान् गुरुः सुसंस्थानः । अन्तःप्रभोऽतिरागो मणिरत्नगुणाः समस्तानाम् ॥

આને કારણ કરવાથી સૂર્ય-બળમાં વૃદ્ધિ થાય છે. સુવર્જ્ઞાની સાથે રક્તવર્જ્ઞ વિશેષ શોભાસ્પદ બની જાય છે.

ર. મુક્તાફળ (મોતી)

સફેદ વર્શ મોતી ચંદ્રમાનું રત્ન છે. વરાહમિહિરે મોતીના આઠ ઉત્પત્તિ-સ્થાન અને આઠ પ્રાપ્તિ સ્થાન બતાવ્યાં છે.

द्विपभुजगशुक्तिशङ्खाभ्रवेणुतिमिसूकरप्रसूतानि । मुक्ताफलानि तेषां बहुसाधु च शुक्तिजं भवति ॥ (બृ.સં.८९/९)

હાથી, સર્પ, છીપ, મેઘ, વાંસ, વ્હેલ માછલી અને સૂઅરથી ઉત્પન્ન થાય છે. એમાંથી સર્વોત્તમ છીપથી ઉત્પન્ન મોતી છે. બાકીનાં મોતી દુર્લભ, અમૂલ્ય અને અવેઘ કુહેવાયાં છે. માનસોલ્લાસ(૩/૮/૧૧૦૪)માં કેવળ ચાર ઉદ્દગમ બતાવ્યા છે.

शुक्तिगर्भसमुत्थानि कुम्भिकुम्भोभ्दवानि च । वंशरम्प्रप्रसूतानि मेघधाराभवानि च ॥ શુક્તિ(છીપ)થી ઉત્પન્ન મોતી, હાથીના કુંભથી ઉત્પન્ન ગજમોતી, વાંસના છેદથી ઉત્પન્ન વંશમોતી અને મેઘધારાથી ઉત્પન્ન મોતી હોય છે.

મોતીનાં પ્રાપ્તિ-સ્થાન (ખાષ્ઠ) વરાહમિહિરે (બૃ.સં.૮૧/૨) આઠ બતાવ્યાં છે.

190

કલાવિમર્શ

र्सिहलक-पारलौकिक-सौराष्ट्रक-ताम्रपणि-पारशवा: कौबेर-पाण्ड्यवाटक-हैमा इत्याकरास्त्वष्टौ ॥

સિંહલદ્વીપં, પરલોકદેશ, સુરાષ્ટ્રદેશ, તામ્રપર્શી નદી, પારશવ દેશ, પાણ્ડચવાટક, કૌબેર દેશ અને હિમહિંમાલય-આ આઠ મોતીઓનાં પ્રાપ્તિ સ્થાન છે. વરાહમિહિરે આ સ્થાનોનાં મોતીઓની ભિન્ન ભિન્ન વિશેષતાઓ પણ બતાવી છે (બૃ.સં.૮૧/૩-૬). મોતી ઘણાં વર્શનાં હોય છે. જેના દેવતા ભિન્ન ભિન્ન બતાવાયા છે (બૃ.સં ૮૧/-૮). 'માનસોલ્લાસ' એમાંથી કેવળ સિંहलद्वीपजातानि ख्लांकरभवानि च નો જ ઉલ્લેખ કરે છે.

માનસોલ્લાસમાં સારા મોતીના ગુષ્ટોવું વર્જીન છે.

यन्त्रसंघट्टितानीव सुवृत्तान्युज्ज्वलानि च । नवनीरदकान्तानि मौक्तिकानि वराणि च ॥ (3/८/११०३)

શ્રેષ્ઠ મોતી યંત્ર પર તૈયાર કરવામાં આવ્યું હોય તેવું ગોળાકાર ઉક્ષ્વળ અને નવા મેઘના જેવું જ પાશીદાર હોય છે. કાવ્યોમાં આવાં જ મોતીઓનું વર્શન કરવામાં આવ્યું છે. જે મુક્તાજાલ, મુક્તાવલી, હાર, અંગૂઠી વગેરેમાં જડેલ હોય છે. મોતીઓને ધારણ કરવાથી અનેક કામનાઓની પૂર્તિ થાય છે.

'एतानि सर्वाणि महागुणानि सुतार्थ-सौभाग्य-यशस्कर्राणि । रुक्शोकहन्तणि च पार्थिवानां मुक्ताफलानीप्सितकामदानि ॥

'મહાન ગુજ્ઞોવાળાં આ મોતી રાજાઓને પુત્ર, ધન, સૌભાગ્ય અને યશ અપાવનાર, રોગ અને શોકને હરનાર અને ઇચ્છિત કામનાઓનાં કરવાવાળાં છે.''

૩. વિદ્રમ કે પ્રવાલ

વિદુમ કે પ્રવાલ મુખ્યતઃ લાલ રંગના રત્ન છે અને મંગળ ગ્રહથી સંબંધિત છે. માનસોલ્લાસ(૩/૮/૧૧૧૫)માં એના રંગના વિષયમાં કહેવાયું છે કે :

पक्वबिम्बसमाभासं शुकतुण्डसमप्रभम् । काक-तुण्डी-समच्छायं प्रवालमभिधीयते ॥ પાકેલા બિમ્બફલ, પોપટની ચાંચ જેવા લાલ અને કાગડાના રંગ જેવા (કૃષ્ણ) કાન્તિવાળા રત્નને 'પ્રવાલ' કહેવામાં આવે છે. રત્નશાસ્ત્રી એને ઉપરત્નોની કોટિમાં ગણે છે. પ્રાચીન કાલમાં આ વિદેશોથી આયાત થતાં હતાં. લાલસાગર અને અરબી સમુદ્ર તટનાં પ્રવાલ કાળાં થતાં હતાં.<sup>4</sup>

૪. મરકત (પન્ના)

મરકત કે પક્ષ બુધરત્ન છે. પૌરાશિક માન્યતા અનુસાર એની ઉત્પત્તિ અસુરબલના એ પિત્તથી માનવામાં આવે છે, જેને ગરુડે પૃથ્વી પર ફેંક્યાં. એટલા માટે એને ગારુડમશિ

#### ભારતીય પ્રાચીન સાહિત્યમાં નિર્દિષ્ટ આભુષણો-રત્નો-કેશવિન્યાસ-વસ્ત્રો- સિક્કાઓ ૧૭૧

કે તાર્ક્ષ્યમણિ પણ કહેવામાં આવે છે. માનસોલ્લાસ(૩/૮/૧૧૦૯)માં ઇન્દ્રચાપની અંદર જોવા મળતા લીલા રંગના જેવા તથા પોપટની પાંખની જેવી આભાવાળા પન્નાને અસલી ગારુડમણિ માનવામાં આવે છે. બૃહત્સંહિતા (૮૩/૧)માં શુક, વંશપત્ર, બદલી, શિરીષ, પુષ્પના જેવા વર્જ્ઞનવાળા ગુણયુક્ત મરકતને સુપપિતૃકાર્યમાં મનુષ્યોને માટે શુભદાયક કહેવાયા છે. માનસોલ્લાસ (૩/૮/૧૧૧૦) અનુસાર-

श्लक्षं मरकतं कान्तं नलिनाभं दलोपमम् । विषघ्नं दुर्भभं रतं बहूमूल्यं मनोहरम् ॥

શ્લક્ષ્ણ (પાણીદાર), કાન્તિયુક્ત, નલિનની આભાવાળા અને દળના જેવા, વિષનાશક, દુર્લભ અને મનોહર મરક્ત બહુમૂલ્ય હોય છે.

'ગાહાસત્તસઈ'(૧/૪)માં કમલપત્રોની વચ્ચે શાંત નિઃસ્પંદ બેઠેલી બલાકાની મરકતભાજનમાં રાખેલ શંક છીપને આપવામાં આવી છે.

#### પ. પુષ્પરાજ-પોખપાજ

ગુરુગ્રહનો મુખ્યતઃ પિતાભ રત્ન છે. પુષ્પરાગ, જેને બોલચાલમાં 'પોખરાજ' કહેવાય છે. નવરત્નમાળામાં ઉપરંત્ન માનવામાં આવે છે. માનસોલ્લાસ(૩/૮/૧૧૧૪)માં એનો ઉલ્લેખ આ પ્રકારે છે : ईषत्पीतं च वज्रामं पुष्पराग प्रचक्षते.' પુરાણાનુસાર પોખરાજની ઉત્પત્તિ અસુરબલના ચર્મથી મનાય છે. સિંહલદ્વીપમાં પ્રાપ્ત પીળા પોખરાજ સારા માનવામાં આવે છે. ગુરૂ-દોષમાં એને સ્વર્ણમાં જડીને ધારણ કરવામાં આવે છે.

#### ह. હीरेड (वज्रमणि) - હीरा

હીરક(હીરા) રત્નોમાં શ્રેષ્ઠ મહારત્ન મનાય છે. આ શુક્રગ્રહનું રત્ન છે. પૌરાષ્ટ્રિક કથાનુસાર એની ઉત્પત્તિ અસુરબલના અસ્થિમાંથી મનાય છે. અન્ય માન્યતા એને દધીચિના અસ્થિમાંથી ઉત્પત્તિ બતાવે છે. જેમાંથી વજનું નિર્માણ થયું હતું. આ કારણે એને 'વજ્રમણિ' કહે છે. એની વિશેષતા એ છે કે આ બધાં રત્નોને કાપી શકે છે, પરંતુ પોતે અભેઘ છે. કોઈનાથી કપાતો નથી. બૃહત્સંહિતા(૮૦/૧૪)માં શ્રેષ્ઠ વજ્ર(હીરા)નાં લક્ષણ આ પ્રકારે આપેલાં છે :

सर्वद्रव्याभेद्यं लध्वम्भसि तरति रश्मिवत् सिग्धम् । तडिदनलशकचापोपमं च वज्रं हितायोक्तम् ॥

બધાં દ્રવ્યો દ્વારા અભેઘ, હલકા, પાણીમાં તરતા રહેનાર, કિરણની જેમ સ્નિગ્ધ, વિદ્યુત, અગ્નિ અને ઇન્દ્રધનુષની કાન્તિવાળા હીરા હિતકારી કહેવામાં આવ્યા છે.

માનસોલ્લાસ (૩/૮/૧૧૧૨) અનુસાર જેની અંદર શુદ્ધ ષટ્કોશ હોય છે. જે તીક્ષ્શ અને બધાં પાસાંઓમાં સમ તથા હલકા હોય છે. એવા વૈરાકર નામના સ્થાનમાંથી પ્રાપ્ત વિપ્રજાતીય હીરા ઉત્તમ હોય છે.

વિભિન્ન વર્શોને માટે વિભિન્ન છાયાઓ (રંગો)વાળા હીરાનાં વિધાન શાસ્ત્રોમાં કરવામાં આવ્યાં હતાં. જેમ કે, બ્રાહ્મજ્ઞને માટે સફેદ, ક્ષત્રિયને માટે લાલ, વૈશ્યને માટે પીળા અને શુદ્રને માટે કૃષ્જ્ર-કાળા-હીરા જોઈએ.<sup>૯</sup>

બૃહત્સંહિતા (૮૦/૧૭)માં પુત્રની ઇચ્છા રાખનાર સીઓ દ્વારા હીરા ધારણ કરવા યોગ્ય છે કે નહીં, એના વિષયમાં બે મત પ્રસ્તુત કર્યા છે.

वज्रं न किञ्चिदपि धारयितव्यमेके पुत्रार्थिनीभिरबलाभिरुशन्ति तज्ज्ञां ।

श्रृङ्गाटकं-त्रिपुट-धान्यकवत् स्थितं यच्छ्रोणीनिभं च शुभदं तनयार्थिनीनाम् ॥

પુત્રની ઇચ્છા રાખનાર સ્રીઓએ હીરા ક્યારેય પહેરવા જોઈએ નહિ-એવું કેટલાક રત્નવિશેષજ્ઞો કહે છે. પરંતુ સિંઘાડાની આકૃતિના જેવા ત્રણપુટવાળા, ધાન્યફળના જેવા અને શ્રોણી-સદેશ હીરા પુત્ર કામનાવાળી સ્રીઓને માટે શુભફળદાયક હોય છે. એનાથી સ્પષ્ટ થાય છે કે, હીરા સંતાન, સમૃદ્ધિ, આરોગ્ય તથા સૌંદર્યના હેતુથી ધારણ કરવા શુભ માનવામાં આવે છે.

કાવ્યોમાં અનેક જગ્યાએ હીરાની પ્રશંસા કરી છે. સાથે આભૂષણોમાં એને જડીને સોંદર્યવૃદ્ધિની સાથે સાથે શુભફળના હેતુ માટે આવશ્યક માનવામાં આવ્યા છે. ૭. ઇન્દ્રશીલ (નીલમબ્રિ)

મુખ્ય પાંચ મહારત્નોમાં ઇન્દ્રશીલ કે નીલમણિ પોતાના રંગ, આભા અને પ્રભાવશીલતાને કારણે વિશિષ્ટ મનાય છે. બોલચાલમાં એને નીલમ કહે છે. માનસોલ્લાસ(૩/ ૮/૧૧૦૭-૮)માં એનાં લક્ષણ તેમજ સ્વરૂપ આ પ્રકારે વર્ણવેલ•છે.

अतसीपुष्यसङ्काशं हरिकान्तसमप्रभम् । हरकण्ठसमच्छ्ययं इन्द्रनीलं प्रभान्वितम् ॥ लाहणादिसमद्धतं तृणग्राहि मनोहरम् । मसूणं चातिशोभाढ्यमिन्द्रनीलं सपीवरम् ॥ અતસીના પુષ્પ જેવા, હરિકાન્ત સદશ પ્રભાવાળા, મહાદેવના નીલકંઠ જેવી કાંતિવાળા ઇન્દ્રનીલ ચમકદાર રત્ન હોય છે. જે લાહજ્ઞ વગેરે સ્થાનોમાં ઉત્પન્ન થાય છે. તૃજ્ઞ–ગ્રાહ્ય, મનોહર, મસૃજ્ઞ તથા પીવર નીલમજ્ઞિ અત્યંત શોભાસ્પદ મનાય છે.

મહાકવિ કાલિદાસ અને માણભદ્દે ઇન્દ્રનીલના રંગ અન સૌંદર્યનાં અત્યંત કાવ્યાત્મક વર્શન પ્રસ્તુત કર્યાં છે. ગંગાની સફેદ અને યમુનાની શ્યામ જલધારાના સંગમમાં કાલિદાસે પ્રભાલેપી ઇન્દ્રનીલમણિઓથી અનુવિદ્ધ મોતીયુક્ત યષ્ટિની છબી જોઈ છે. ' એ પ્રકારે ચર્મણ્વતીની ધારામાં ઝુકેલા વર્ષા-મેઘને જોઈ કવિએ ઇન્દ્રનીલના પદકથી યુક્ત મોતી ગુણનું સ્મરણ કર્યું છે. एकं मुत्कागुणमिव भुव: स्थूलमध्येन्દ્રનીલમ્ (પૂર્વમેઘ - ૪૬). મોતીની સાથે નીલમના સંયોગમાં વિપરીત વર્શ-સંયોગનું આકર્ષણ હોય જ છે. બાણભદ્દની કાદમ્બરી(ચાણ્ડાલકન્યા-વર્શન)માં ચાણ્ડાલકન્યાને साझारिणी इन्દ્રનીलमणि पुत्रिका । કહેવામાં

For Private and Personal Use Only

192.

ભારતીય પ્રાચીન સાહિત્યમાં નિર્દિષ્ટ આભુષણો-રત્નો-કેશવિન્યાસ-વસ્ત્રો- સિક્કાઓ ૧૭૩ આવી છે

૮. ગોમેદક

ગોમેદક રાહુ-ગ્રહનું રત્ન છે. એને ઉપરત્નોની કોટિમાં રાખવામાં આવ્યું છે. માનસોલ્લાસ(૩/૮/૧૧૧૩)માં એને 'ગોમૂત્રવર્શનિર્શત રત્ન' કહેવાયું છે. કેટલાંક પીળાં, મટમેલા અને ધૂમ્રવર્શ(ધુમૈલા)નાં આ રત્ન રાહુ-દોષપરિહારને માટે ધારશ કરવાનો જ્યોતિષશાસ્ત્રમાં નિર્દેશ છે.

૯. વૈદૂર્ય

દૂર દેશોમાં ઉત્પન્ન થઈ ભારતમાં આયાત થવાને કારશે આ મશિનું નામ विदूरेमवम् वैदूर्यम् પડ્યું. કેતુ ગ્રહથી સંબધિત આ રત્નને લોકભાષામાં 'લહસુનિયા' કહેવાય છે. માનસોલ્લાસ (૩/૮/૧૧૧૪)માં ईषत्कृष्णं सिताभं च वैदुर्यकमुदाहृतम् ઉલ્લેખ છે.

થોડા કાળા અને સફેદ આભાવાળા મણિ 'વૈડ્ર્યક' કહેવાય છે. આ ઉપરત્ન છે. બિલાડીની આંખની જેમ વિશિષ્ટ દીપ્તિને કારશે અંગ્રેજીમાં તેને કેટ્સ આઈ (Cat's cyc) કહેવામાં આવે છે. કેતુ-દોષના શમન હેતુ એને ધારશ કરાય છે. સુવર્જ્ઞનાં આભૂષણોની સાથે વૈદૂર્યમણિ જડિ હોવાના પણ સંસ્કૃત સાહિત્યમાં ઉલ્લેખ થયા છે.

આ નવરત્નો સિવાય માનસોલ્લાસ (૩/૮/૧૧૧૬)માં હિમાલયનાં શિખરો પર ઉત્પન્ન થનાર ઉત્તમ 'સ્ફટિકમણિ'નો ઉલ્લેખ થયો છે. જે શ્વેત અભ્રકના વર્શ જેવો નિર્મળ તેમજ પ્રભાયુક્ત હોય છે.

श्वेताभ्रकसमं वर्णं हिमाद्रिशिखग्रेद्भवम् । निर्मलं च प्रभायुक्तं स्फटिकं परिकीर्तितम् ॥

દુર્લભ તેમજ દિવ્યગુજ્ઞ સંપન્ન હોવાને લીધે એને દેવ-રત્ન કે મહારત્ન કહેવામાં આવે છે. એને બે પ્રકારે સૂર્યકાન્તમણિ અને ચન્દ્રકાન્તમણિ નામથી ઓળખાવાયો છે. સૂર્યતાપના સંસ્પર્શથી અનલ-અગ્નિ-જ્વાળા ઉત્પન્ન કરનાર સૂર્યકાન્ત અને ચંદ્રમાના કિરજ્ઞોના સંસ્પર્શથી અમૃત જેવા જળનું શ્રવજ્ઞ કરનાર ચંદ્રકાન્તમણિ કહેવાય છે.

વાગીશ્વરી સરસ્વતિદેવીના વર્શનમાં કહેવાયું છે કે इस्ते स्फટ્किमालिकां विदधतीम्. જેમ અગાઉ કહ્યું છે તેમ આ દિવ્ય રત્ન છે. કાવ્યોમાં દષ્ટાંત-રૂપમાં એનો ઉલ્લેખ અવશ્ય અનેક વાર થયો છે. માનસોલ્લાસ(૩/૮/૧૧૮૪)માં સંકેત છે કે દિવ્ય-રત્ન-વિનિર્મિત ભૂષણ સૂચના પ્રમાણે ધારણ કરવાથી રત્નોના અધિદેવતા તુષ્ટ થાય છે અને મહતી શ્રી પ્રદાન કરે છે.

शुचिना भूषणं धार्य दिव्यखविनिर्मितम् । खाधिदेवतास्तुष्टा यच्छन्ति महतीं श्रियम् ॥

ઉપર્યુક્ત સમગ્ર અભ્યાસમાં રૂપ શૃંગારમાં આભૂષણોનાં સ્વરૂપ, આપાદમસ્તક ધારણ કરાતાં આભૂષણોનાં વિશિષ્ટ નામ, વિભિન્ન યુગોમાં એનો વિકાસ, રચનાવિધિ તથા પ્રકાર ભેદની સાથે એમાં સુવર્જાની સાથે જડાતાં પ્રમુખ નવરત્ન તેમજ એ રત્નોના જ્યોતિષિક પક્ષનું વિશદ વિવરણ આપવામાં આવ્યું છે. આ વિવરણ શાસકથનોથી પ્રમાણિત તથા કાવ્યાત્મક વર્જીનોથી પરિપુષ્ટ થયું છે. પ્રાચીન યુગમાં ભારતીયોની આભૂષણપ્રિયતા જ નહીં, એની સૌંદર્ય દેષ્ટિનો પણ ખ્યાલ આવે છે. પ્રાચીન યુગમાં સુવર્જ્ઞરત્નો અને એનાથી નિર્મિત આભૂષણોને ધારણ કરવા પાછળ માંગલિકતા તેમજ સ્વાસ્થ્ય વૃદ્ધિનો વિચાર પણ કેટલો પ્રબળ હતો.

★ સામીપ્ય, એપ્રિલ-સપ્ટેમ્બર, ૧૯૯૮

## પાદટીપ

| ۹. | કુમારસંભવમ્, ૫/૪૫; રઘુવંશમ્, ૬/૭૯                 |
|----|---------------------------------------------------|
| ર. | બૃહત્સંહિતા, (બૃ. સં.), ૮૦/૨                      |
| з. | કુમારસંભવમુ, ૧/૩                                  |
| 8. | માનસોલ્લાસ, (માન.) ભૂષાભોગ, ૩/૮/૧૧૦૫-૬            |
| પ. | બૃ.સં., ૮૨/૩                                      |
| ٤. | માન., ૩/૮/૧૧૦૫                                    |
| 9. | બૃ.સં., ૮૧/૩૦                                     |
|    | સૂર્યનારાયજ્ઞ વ્યાસ, 'રત્નવિજ્ઞાન', ૧૯૮૮, પૃ. ૧૨૫ |
| ٤. |                                                   |

૧૦. રઘુવંશ, ૧૩/૩૪

ભારતીય પ્રાચીન સાહિત્યમાં નિર્દિષ્ટ આભુષણો-રત્નો-કેશવિન્યાસ-વસ્ત્રો- સિક્કાઓ ૧૭૫

# પ્રાચીન ભારતીય સાહિત્યમાં નારીનાં કેશ વિન્યાસનાં નિર્દેશો

મસ્તકના કેશ-કલાપને સજાવવા કે ગૂંથવાની ક્રિયાને 'કચધાર્ય-ભૂષણ' કહેવાય છે. કેશપાશ સજાવેલા હોવાનું નારીના રૂપશ્રૃંગારનું પ્રથમ આવશ્યક અંગ છે. નારીના લાંબા ચોટલાની સુંદરતા પર મુગ્ધ કલાકારો તેમજ કવિઓએ સૌંદર્ય તેમજ શ્રૃંગારરસના સ્વરૂપ સ્થાપિત કર્યાં છે. ઘને-જથ્થાદાર કેશ-કલાપને 'કૈશ્ય' કે 'કૌશિક' કહે છે' ભરતમુનિએ શ્રૃંગારસ-પ્રધાન નાટ્યવૃત્તિનું નામકરણ જ 'કૌશિક વૃત્તિ" કર્યું છે. ' આનાથી કેશોનું કામ-ભાવના સાથે નૈસર્ગિક સમ્બન્ધ સિદ્ધ થાય છે. કુદ્ટનીમતમ્ (૪૪)માં નારીના કાળા, વાંકડિયા, જથ્થાદાર તથા કોમળ કેશ-ભાર પર કામીજનોના ઓતપ્રોત થઈ જવાનું વર્જ્ઞન આપે છે.

> अयमेव दह्यमानस्मरनिर्गत-धूमवर्तिकाकार: । चिकुरभरस्तव सुन्दरो कामिजनं किङ्करीकुरुते ॥

હે સુંદરી ! પ્રદીપ્ત કામાગ્નિથી ઊઠતી ધૂમાડાની લટોની જેવી તારી લટો કામી લોકોને કિંકર બનાવે છે. મહાભારતના વિરાટ પર્વ (૯/૧)માં શુચિસ્મિતા નારીના સુંદર કેશોના ગુણ આ પ્રકારે વર્ણવ્યા છે.

> ततः केशान् समुत्क्षिप्य वेक्षिताग्रानन्दितान् । कृष्णान् सुक्ष्मान् मृदून् दीर्धान् समुद्ग्रथ्य शुचिस्मिता ॥ जुगूहे दक्षिणे पार्श्वे मृदूनसितलोचना ॥

પવિત્ર હાસ્યવાળી સુંદરીએ પોતાના કેશ ઉપર ઊઠાવી દક્ષિણ પાર્શ્વમાં ગૂંથી લીધા જે અનિન્દ્ય સુંદર, કાળાં, પાતળા, કોમળ, લાંબા તથા આગલા ભાગમાં વાંકડિયા હતા. अनङ्गरङ्ग નામના કામશાસ્ત્રીય ગ્રંથમાં આવા કેશોનો સંબંધ કામ-ભાવના સાથે બતાવ્યો છે. કે ચુંબનદાનકાળમાં એને હળવા પકડવાથી પ્રેમભાવ વધે છે.<sup>3</sup>

स्निग्धःधनाः कुञ्चितनीलवर्णाः केशाः प्रशस्तां तरुणीजनानाम् । प्रेमप्रवृद्धयै विधिनैव मन्दं ग्राह्या जनै चुम्बनदानशकाले ।३७

ચરકસૂત્રમાં પ્રસ્તુત કેશોના પ્રાયઃ એ જ ગુણ બતાવ્યા છે.

एकैकजा मृदवोऽल्पांस्निग्धां शुद्धमूलाः कृष्णां केशाः प्रशस्यन्ते । (शाकुन्तल, ८/६६)

કવિઓએ એને अलिपटलनीलकुटिलाम् अलकावलिम् કહીને ભ્રમરસમૂહની સાથે ઉપમિત-સરખામણી કરી છે. (कुट्टनीमतम्, ११०; किरातार्जुनीयम, ८/४७; कादम्बरी–

पुण्डरीक-वर्णनम्) તો ક્યાંક એની તુલના મોરના પિચ્છભારથી કરી છે. शिखिनां बर्हभारेषु केशान् ઉત્તરમેઘ-૪૬) વસ્તુતઃ કેશોની સુંદરતા એના કાળાપણા (કૃષ્ણતા)માં જ છે. સફેદ કેશ થઈ જાય પછી તેના પર તો માળા, ધૂપ આદિ કોઈ પણ શ્રૃંગાર સૌંદર્યવૃદ્ધિમાં સહાયક થઈ શકતા નથી.\* स्नग्गन्ध-ધૂपाम्बर-भूषणाद्यं न शोभते शुक्लशिरोरुहस्य એની સ્વાભાવિક સ્નિગ્ધતા અને સઘનતાના ગુણને કારણે તે સજલમેઘની સમાન સુંદર લાગે છે-સ્નિગ્ધવેશીસવર્શે (પૂર્વમેઘ-૧૮.). નિતંબ સુધી લાંબા કેશોની કાલિદાસે અનેક જગ્યાએ પ્રશંસા કરી છે. શિરોરુદ્દે: श्रोणितटावलम्बिभि: (ઋતુસંહારમ્-૨/૧૮.). બાણભટ્ટે કાળા કેશપાશની તુલના ગાઢ અંધકાર સાથે કરી છે - अतिबहुलतिमिरपटलान्धकार: केशपाश: (કાદમ્બરી-વિલાસવતી વર્શન-પૃ.૧૮૯). સંસ્કૃત સાહિત્યમાં પ્રાપ્ત 'કેશાન્ત' શબ્દ પણ પ્રસ્તુત કેશોના જ બોધક છે.

સિંધુ-સભ્યતામાં કેશ-વિન્યાસની દષ્ટિએ પંખાકાર શિરોભૂષાવાળી માટીની મૂર્તિઓ, સર્વાધિક મહત્ત્વપૂર્ણ છે. પુરુષ કેશોને લંબાકાર અથવા કોણાકાર બનાવી ઉપર એક કટ્ટીકા બાંધતા હતા. સ્રીઓ પાથી પાડી વેણી અને અંબોડા બનાવતી હતી. વાંકડિયા વાળ રાખવાનું વિશેષ પ્રચલન હતું. કેશ પુષ્પોથી અલંકૃત કરવામાં આવતાં.

વૈદિક યુગમાં કેશ-વિન્યાસને માટે સ્તુકા. કુરીર, કુમ્બ, ઓપશ તથા કપર્દ (કોણાકાર) નામ પ્રચલિત હતા. સ્રીઓ પોતાના કેશ ચાર કપર્દો (चतुष्कायर्दा) માં ઓળખી હતી<sup>e</sup> વૈદિક સાહિત્યમાં કપર્દ શૈલીને ચાર કોણોની તુલના યજ્ઞવેદીના ચાર કોણોથી કરવામાં આવી છે (ઋગ્વેદ-૭/૩૩/૧). શિવનું એક નામ કપર્દિ છે. આ કપર્દિન્ શૈલી શૈવમતાનુયાયીઓમાં આજે પણ પ્રચલિત છે. કુરીર તથા ઓપશ શૈલાની કેશ સજાવટ લગ્ન પ્રસંગે કન્યા માટે થતી હતી.<sup>°</sup> યજુર્વેદ સાહિતામાં સિનીવાલી દેવીને સુકપર્દા, સુકુરીરા અને સ્વૌપશા કહેવામાં આવી છે. કુમ્બ એક પ્રકારનો જૂડા હતો. સ્રીઓ વેશી રચતી હતી. જેની તુલના અગ્નિ જવાળાઓ સાથે કરેલ છે (ઋગ્વેદ-૨/૩૨/૬). પારસ્કર ગૃહ્યસૂત્ર (૧/૧૫/૪)માં સીમન્તોન્નયન સંસ્કારનો ઉલ્લેખ છે. જેમાં ગર્ભવતી પત્નીના કેશોને પતિ સિમન્ત દારા છૂટાં કરતાં હતાં.

રામાયણ અને મહાભારત કાલમાં સ્રીઓના કેશ એના સૌંદર્ય અને સૌભાગ્યના જ

નહીં, એના સન્માન અને પવિત્રતાનું પ્રતીક માનવામાં આવતું હતું. વાળને ન ઓળવા એ અસામાન્ય વાત હતી. દ્રોપદીએ પ્રતિજ્ઞાવશ જ કશોને ખુલ્લા રાખ્યા હતા અને પ્રતિત્રા પૂરી થતા 'વેણીસંહાર' કર્યા હતા. કૃષ્ણ અને અભિમન્યુના કેશ કાકપક્ષશૈલીના હતા. पूर्णचन्द्राभवदनं काकपक्षवृताक्षकम् (મહાભારત, દ્રોશપર્વ ૪૮/૧૭).

મૌર્યકાલમાં કેશ-પ્રસાધન સ્વાસ્થ્યની દષ્ટિએ આવશ્યક માનવામાં આવતાં. સ્રીઓ વાળને મધ્યભાગમાંથી છૂટા પાડી ગૂંથશી બનાવી સુંદર વેશીઓ ગૂંથતી હતી. વેશી(ચુલ્લવગ)ને પાછળ લઈ ઢીલા જૂડાના રૂપમાં પશ લપેટવામાં આવતી. શુંગકાલમાં કેશ સજાવટની

199

# ભારતીય પ્રાચીન સાહિત્યમાં નિર્દિષ્ટ આભુષણો-રત્નો-કેશવિન્યાસ-વસ્ત્રો- સિક્કાઓ

વિશિષ્ટતાથી લોકો ઓળખાતા હતા, (મહાભારત-૧/૩/૭). સ્રીઓ ચૂડાપાશને પુષ્પો, મોતીની સેરો રીબીન અને વસ્તથી અલંકત કરતા હતા. કૃષાણ કાલ સુધી આવતા આવતા કેશ-વિન્યાસ લટો, ગુચ્છો તથા શિખારૂપમાં પ્રચલિત હોવાની સાથે સાથે સુશ્રુત દ્વારા જ ૨૪ કલાઓમાં ગણતરી થવા લાગી હતી. સાથે જ ભારતના વિભિન્ન પ્રદેશોની સીઓની ઓળખ એની કેશ સજાવટથી થવાના વર્શન ભરતમુનિના નાટ્યશાસ્ત્ર (૨૩/૬૪-૬૮)માં પ્રાપ્ત થાય છે. જેમ કે અવન્તિની યુવતીઓ ઘૂંઘરદાર લટો (સાલક સુન્તલ) રાખતી હતી. આભીર યવતીઓ વેશીઓ ધારશ કરતી હતી. અને ક્યારેક ક્યારેક તેને મસ્તક પર બંધાતી હતી. ્ પર્વોત્તર દેશની સ્રીઓ મયૂર પિચ્છની જેમ ઊઠેલ કેશ-રચના કરતી હતી. દક્ષિણ ભારતની . મહિલાઓની કેશ સજાવટ કુમ્ભીપદક (ગોળ જૂડા) કહેવાતી હતી. તમિળ યુવતીઓ પાંચ વેજીીઓ બનાવતી હતી. અશ્વધોષે સૌન્દરનન્દમ્ (૭/૭)માં એક વિશેષ પ્રકારના કેશ-વિન્યાસનું વર્શન કર્ય છે. જેમાં પાતળા સફેદ વસ્તામાંથી કોયલની જેમ કેશપાશ ડોકાય છે. આને શक्लकांशकाद्वाल શૈલીની શિખા-રચના કહેવામાં આવે છે. કેશ સજાવટના ઐતિહાસિક વિકાસ અને યુગીન વિવિધતાઓના પ્રમાણરૂપમાં મૂર્તિઓ, સિક્કા વગેરે પુરાતાત્ત્વિક સામગ્રી પ્રચર માત્રામાં ઉપલબ્ધ છે. મહાકવિ કાલિદાસ અને બાણભદ્ટની રચનાઓમાં કેશ-વિન્યાસ. કેશાલંકરણ, માલ્યાભરશ-સજ્જિત કેશઃકલાપની વૈવિધ્યપૂર્શ શૈલીઓનું વિશદ ચિત્ર અંકિત થયું છે. ડૉ. વાસુદેવશરણ અગ્રવાલે પોતાના પુસ્તક कला और संस्कृति માં આ શૈલીઓનં વિવેચન પ્રસ્તુત કર્યું છે. એમના મુજબ ગુપ્તકાલ તથા એના પછી પણ કેશરચનાનાં નીચે દર્શાવ્યા મુજબના પ્રકાર પ્રચલિત છે.

वसीलृत असडावसी (शुद्ध धंधूर) कुसुमोत्खचितान वलीभृत श्वलयन् भुङ्गरुचस्तवालकान ॥ (२धुवंश-८/५३)

કેશની વિવિધ ક્લાત્મક પ્રકારોથી કેશ-રચના કરવામાં આવતી. રાજાનક રુપ્યકે કેશરચનાને 'અલકરચના' અને 'ધમ્મિલબન્ધાદિ' કહી છે. તથા એને 'યોજનામય અલંકારના અન્તર્ગત સ્થાન આપ્યું છે (સહૃદયલીલાઅલંકારોલ્લેખઃ-૨/૫). કેશ વિન્યાસ સામાન્ય રીતે દિવસના પ્રથમ પ્રહરમાં કરવાનું વિધાન છે.૫ પરંતુ વિશેષ અવસરો પર ધાર્મિક અનુષ્ઠાનો, સંસ્કારો, પ્રજ્ઞયાભિસાર પ્રસંગોમાં વિશેષ રૂપથી કેશોનું અલંકરજ્ઞ પણ કરવામાં આવતું હતું. દીર્ધનિકાય(ખંડ-૧) તથા બ્રહ્મજાલસત્તુ (૧/૨/૧૬)માં કેશ ઓળવા (શિખાબંધન)ની ક્લાને સૌંદર્યશ્રંગારનું મહત્ત્વપૂર્ણ અંગ બતાવેલ છે.

કેશ સજાવટ :- વિધિ તેમજ વિધાન

સ્રીઓ સીમન્ત રેખા (પાથી) દ્વારા વાળને બે ભાગોમાં વિભક્ત રીતે ગૂંથતી હતી. सीमन्तं विरचप्य तस्य करभेणोन्मुज्य पार्श्वद्वयम् ।

तान्मश्चाद्यगपत्प्रणीय करयोर्युग्मेन बध्नात्यसौ ॥ (संस्કृत सूडित सागर-५. ४९उ)

#### Shree Dharmachakra Prabhav Tirth, Nashik

## કલાવિમર્શ

'નૈષધ' મહાકાવ્ય (૧/૧૬)માં કવિએ દ્વિफાलबद्वचि कुरग्रशि નું ચિત્ર અંકિત કર્યું છે. સીમન્ત-સેંથોએની કેશ સજાવટનું આવશ્યક અંગ જ નહીં, સૌભાગ્ય-વીથીનું પ્રતિક પણ હતું. સીમન્તને કારશે જ એને 'સીમન્તિની' પણ કહેવામાં આવતી હતી. સીમન્તમાં પૂરાતું અરૃશ-ચૂર્શ (કુંકુમ કે સિંદૂર) એના સૌભાગ્યનું સૂચક હતું. (રધુવંશમ્-૧૬/૬)

વેશી વાળને ત્રણ લટમાં વહેંચી ગૂંથવામાં આવતી હતી. અને ચૂડાપાશ-અંબોડો (જૂડો) એને એકઠા કરી સૂત્ર, વસ્ત્ર કે વેગળ ચીપીયાથી બનાવતા હતાં.

અમરકોશ (ર/૬/૯૫-૯૮) માં કેશને માટે चिकुर, कुन्तल, कच, केश, શિરોરુદ, बाल શબ્દ આપેલા છે. કપાળ પર આવેલ સ્વાભાવિક વાંકડિયા વાળોને 'ભ્રમરક'કે અલકભંગ કહે છે. ખુલ્લા વિખરાયેલા વાંકડિયા કેશ અલક અથવા ચૂર્શકુંતલ કહેવાય છે. ચિત્ર-વિચિત્ર શૈલીમાં કરવામાં આવેલ કેશ-વિન્યાસનું કેશવેશ, કે કબરી નામ હતું. બાંધેલા-સંયત-વાળના અંબોડાને ધમ્મિલ અને બાળકોના કેશ-વિન્યાસને 'કાકપક્ષ' તથા 'શિખાશ્ડક' કહેવામાં આવતાં હતાં. મસ્તક પર વાળને એકઠાં કરી બાંધેલ ચોટલાને 'શિખાચૂડા', કેશપાતી તથા સાધુઓની જેવી ચોટીને સટા કે જટા કહેતાં હતાં. સર્પાકાર ગૂંથેલા કેશવેશનું વેજ્ઞી કે પ્રવેજ્ઞી નામ હતુ. પ્રોષિતપતિકા 'એકવેણી' ધારણ કરાતી હતી. ધોયેલા નિર્મળ કેશને શીર્ષણ્ય કે શિરસ્ય કહેવાય છે. વાળના સમૂહ (કેશ-કલાપ)ને સ્પષ્ટ કરવા માટે કેશની સાથે પાશ, પક્ષ, હસ્ત, જાલ અને જાલક તથા ભાર શબ્દ જોડાએલા છે.

र्रातविंगलितबन्धे केशपाशे प्रियाया: (२धुवंशभ्,-૯/૭) अस्या मनोहराकार-कबरीभार-निर्जिता: (સुભાષિત)

વિષ્શુધર્મોત્તરપુરાશમાં વિવિધ કેશ-વિન્યાસના સાત નામ આપ્યા છે. कुन्तला दक्षिणावर्तास्तरङ्गां सिंह केसरा: । वर्धराजूटतसरा इत्येता: केशजातय: ॥

કુન્તલ (સામાન્યતઃ ઓળેલ કેશ,) દક્ષિશાવર્ત (ડાબી બાજુ રાખેલ વાંકડિયા વાળ,) તરંગ (લહેરદાર વાંકડિયા વાળ,) સિંહ કેસર (ગળા પર ઝુલતા સિંહ કે કેસર (अयाल) જેવા વાળ,) વર્ધર (उमेठें વાળ) જૂટ (જૂડા), તસર (રેશમ જેવા કોમળ વાળ.) કેશ સજાવટ : ઐતિહાસિક વિકાસક્રમ

પ્રાગૈતિહાસિક કાલથી જ કેશ-સજાવટની વિભિન્ન શૈલીઓમાં કલાત્મકતા સ્થાન પામી ચૂકી હતી. એના ઐતિહાસીક વિકાસ ક્રમના ઊંડાણ અને વિસ્તાર પર પૃથ્થક રૂપથી ગ્રંથ લખી શકાય તેમ છે. અહીં પ્રસંગતઃ એનો અભ્યાસ કરવાનો પ્રયત્ન કરેલ છે.

લીલા મયૂર - बर्हभंगीसंदृश केशपाश (મોરપિચ્છ જેવી કુટિલ પટિયા) लीलामयूरबर्हभङ्ग्या केशपाशं च विधाय - દશ કુમારચરિત, शिखिनां बर्हभारेषु केशान ઉત્તરમેઘ : ૪૬

For Private and Personal Use Only

Shree Dharmachakra Prabhav Tirth, Nashik

ભારતીય પ્રાચીન સાહિત્યમાં નિર્દિષ્ટ આભુષણો-રત્નો-કેશવિન્યાસ-વસ્ત્રો- સિક્કાઓ ૧૭૯

સપુષ્પ ચુડાપાશ - चूडापाशे नवकुरबकं ઉત્તરમેઘ-૨, ક્ષૌદ્રપટલ કેશપાશ (છત્તેદાર કેશ) રઘુર્વશમ્-૪/૬૩, .મૌલિબન્ધન(માલાથી બાંધેલ જૂડો)-કુમારસંભવમ્ ૭/૧૪

ઉપર્યુક્ત વર્જાનોથી સ્પષ્ટ થાય છે કે સુંદર અને अगल (કુટિલ) કેશોને મુખ્યતઃ વેજ્ઞીબંધન તેમજ ચૂડાપાશના રૂપમાં સંયમિત કરીને એને વિવિધ આકારોમાં સજાવવામાં આવતા હતા. ઇતિહાસ-ક્રમમાં આ કેશ સજાવટો યુગાનરૂપ નામ તથા કલાભિરૂચિને અનુરૂપ સ્થાન આપવામાં આવ્યા. સીમન્ત રેખા પ્રારંભથી જ કેશ વિન્યાસની પ્રમુખ સૌંદર્ય-રેખા રહી છે. વિવિધ શિરોભૂષજ્ઞ, મુક્તાજાલક તથા પુષ્પાભરજ્ઞોથી કેશ-વિન્યાસનું આકર્ષજ્ઞ સંપૂર્જાતા પ્રાપ્ત કરતા હતાં.

★ પથિક, જૂન, ૧૯૯૯

## પાદટીપ

- ૧. અમરકોશ, ૨/૬/૯૬..
- २. कैशिकीश्लक्ष्णा नेपथ्या श्रृङ्गाररससम्भवा, नाट्यशास्त्र, १/४६
- कवि कल्याणमल, अनङ्गरङ्ग, नवम्स्थलम्, श्लोक ३७, पृ. ३६.
- ४. बृहत्संहिता, ७७/१-३७
- ૫. મહાભારત, અનુશાસન પર્વ, ૧૦૪/૩
- ८. २०/११४/३
- ૭. અથર્વવેદ, ૧૪/૧/૧૮

# 'अंगविज्जा' માં પ્રાચીન વસ્ત્રો અને આભૂષણોના નિર્દેશો

અંગવિજ્જા (અંગવિદ્યા પ્રકીર્શક) નામથી ઓળખાતો એક પ્રાચીન જૈન મહાકાય પ્રંથ છે. ૬૦ અધ્યાયમાં વહેંચાયેલો ગદ્યપદ્યમય આ ગ્રંથ આમ તો ફ્લાદેશનો, જ્યોતિષ વિષયક જૈન આગમનો ગ્રંથ ગણાય છે. પ્રાકૃત ભાષામાં લખાયેલો આ ગ્રંથ ઇ.સ.ના ત્રીજા-ચોથા સૈકા આસપાસ લખાયેલો હોય અથવા ક્ષત્રપયુગમાં લખાયેલા આ ગ્રંથની ગુપ્તયુગમાં સંશોધિત સુધારા-વધારાવાળી આવૃત્તિ તૈયાર થઈ હોય એવું અનુમાન કરવામાં આવે છે.<sup>૧</sup> આ ગ્રંથ સાંસ્કૃતિક દષ્ટિએ અતિ મહત્ત્વપૂર્ણ સામગ્રીથી ભરપૂર છે. પ્રાચીનકાળમાં જે વસ્ત્રો, આભૂષણો બનતાં અને ઉપયોગમાં લોવાતાં તેનાં નામાભિધાન, દ્રવ્ય, આકાર વગેરે પ્રકારની વિગતપૂર્ણ માહિતી આ ગ્રંથમાંથી મળી આવે છે.

આ ગ્રંથમાં આભૂષજ્ઞોની યાદી વિશેષ નોંધપાત્ર છે.ય કિરીટ મુકુટ મસ્તક પર પહેરવા માટે વિશેષ રૂપથી કામમાં આવે છે. સિંહભંડક એ સુંદર આભૂષણ હતું, જેમાં સિંહના મુખની આકૃતિ બનેલી રહેતી અને એ મુખમાંથી અને મગરક એ બે નામ મથુરાકલામાં આવતી હતી. મથુરાકલાની પ્રતિમાઓમાં બે સ્પષ્ટ જોવા મળે છે. ગરુડક અને મગરક એ બે નામ મથુરાકલામાં નજરે પડે છે.³ મથુરાકલાના કેટલાક મુકુટોમાં ગરુડની આકૃતિવાળાં આભૂષણ મળી આવે છે. મગરક એ જ છે જેને બાણભક્ટ અને બીજા લેખકોએ મકરિકા કે સીમંત-મકરિકા કહી છે. બે મકરમુખોની આકૃતિઓને જોડીને આ આભૂષણ બનાવવામાં આવતું હતું અને બંનેના મુખમાંથી મુક્તાજાલ-મુક્તાવલિ લટકતી બતાવવામાં આવતી હતી. આ પ્રકારે બળદની આકૃતિવાળા ભૃષભક, હાથીની આકૃતિવાળા હત્થિક અને ચક્રવાક મિથુનની આકૃતિથી યુક્ત ચક્રકમિથુનક (चक्ककमिहुणग) નામનાં આભૂષણ હતાં. હાથ અને પગનાં કડાં, णिडालमासक (માથાની ગોળ ટીલડી), તિલક, मुहफलक (મુખફલક), વિશેષક, કુંડલ, તાલપત્ર, કર્શપીડ, કર્શફૂલ, કાનની ખીલ અને કર્મલોઢક નામના આભૂષણ છેક ુકુષાણકાલમાં વ્યવહારમાં હતા. જે મથુરાની કુષાણકાલીન સ્ત્રીઓનાં આભૂષણોમાં નજરે પડે ું છે. આ આભૂષણ પછી ગુપ્તકાલમાં હતા. જે મથુરાની કુષાણકાલીન સ્રીઓનાં આભૂષણોમાં નજરે પડે છે. આ આભૂષણ પછી ગુપ્તકાલમાં જોવા મળતું નથી. કેયૂર, તલવ, આમેઢક, પારિહાર્ય (વિશેષ પ્રકારનાં કડાં), વલય, હસ્તકલાપક, કંકણ એ પણ હાથનાં આભૂષણ હતાં. હસ્તકલાપકમાં ઘણી બધી પાતળી ચૂડિયોને એક તારમાં બાંધી પહેરવામાં આવતી હતી. જે મથુરા શિલ્પમાં જોવા મળે છે. ગળાનાં આભૂષણોમાં હાર, અર્ધહાર, ફલહાર, વૈકક્ષક, ગ્રૈવેયકનો ઉલ્લેખ છે.

સૂત્રક અને સ્વર્ણસૂત્ર, સ્વસ્તિક અને શ્રીવત્સનામક આભૂષણ પણ પહેરવામાં આવતાં

# ભારતીય પ્રાચીન સાહિત્યમાં નિર્દિષ્ટ આભુષણો-રત્નો-ક્રેશવિન્યાસ-વસ્ત્રો- સિક્કાઓ ૧૮૧

હતાં. પરંતુ એ બધામાં મહત્ત્વપૂર્શ અને નોંધપાત્ર અષ્ટમાંગલ નામનું આભૂષશ છે. બાણભટ્ટે એને અષ્ટમંગલકમાલા કહી છે, અને મહાવ્યુત્પત્તિની આભૂષણની યાદીમાં પણ એનું નામ આવે છે. આ પ્રકારની માળામાં અષ્ટમાંગલિક ચિદ્ધોની રત્નજડિત-સુવર્શની આકૃતિઓ બનાવી પહેરવામાં આવતી હતી, અને એને વિશેષ રૂપથી સંકટમાં રક્ષા કરવાવાળી માનવામાં આવતી હતી. સાંચીના તોરણ પરથી પણ માંગલિક ચિદ્ધોથી બનેલ ચગદા ઉત્કીર્શ થયેલ મંળે છે. મથુરાના આયાગપટ્ટો પર જે અષ્ટમાંગલિક ચિદ્ધ ઉત્કીર્શ છે એ જ આ માળાઓમાં બનાવવામાં આવતાં હતાં.<sup>×</sup> શ્રોણિસૂત્ર, રત્નકલાપક, આ કટિભાગનાં આભૂષણ હતાં. ગંડૂપક અને ખત્તિયધમ્મક પગનાં ઘરેમાં હતાં. ખત્તિયધમ્મક વર્તમાન કાલનું ગુજરી નામક આભૂષણ હોવાનું જણાય છે. જે એક પ્રકારનું મોટું ભારે પગ સાથે જકડાયેલ કડાંના આકારનું ઘરેશું છે. **વા**एढक (પાદવેષ્ટક) પગમાં લપેટવાની પટ્ટી, પગનાં કડાં, પાદકલાપક, પાદમાસક (સુતરની પટ્ટી જેમાં એક ગોળ ટીલડી હોય) અને પાદજાલ (પાયલ), એ પગનાં આભૂષણ છે. મોતીઓની સેરો આભૂષણો સાથે જોડીને પહેરાતી હતી, જેમાં બાહુજાલક, ઊરુજાલક અને સરજાલક (કેડમાં પહેરવાનું આભૂષણ, જેને ગુજરાતીમાં સેર કહે છે)ના ઉલ્લેખ છે.

સ્રીઓનાં વસ્ત્રોનાં નામોમાં આ શબ્દ ઉલ્લેખનીય છે. પત્રોર્શ, પ્રવેશી, સોમિત્તિક

(અર્થશાસની સૌમિત્રિકા, જેની ઓળખ શ્રી મોતીચન્દ્રજીએ પેરિપ્લસના સગમોતો જિનથી કરી છે), અર્ધકૌશેવિકા (જેમાં અડધું સૂતર અને અડધં રેશમ હોય), કૌશેવિકા (પૂર્ણ રેશમી તારોવાળું), પિકાનાદિત (આ સંભવત: સ્ત્રીઓ પિક નામના કેશપાશ મસ્તક પર બનાવતી વખતે વાળની સાથે ગૂંથતી હતી; પિક નામે કેશપાશનો ઉલ્લેખ અશ્વઘોષના સૌન્દરનંદ ૭-૦માં શુક્લાંશુકાટાલ નામથી એવં પદ્મપ્રાભૃતક નામે ભાણમાં કોક્લિ કેશપાશ નામથી આવે છે. અને એવું રૂપ મથુરા વેદિકાસ્તંભ નં. જે. પપના અશોક દોહદ દેશ્યમાં અંકિત થયું છે), વાઉક કે વાયુક (બાફ્ત હવા), વેલવિકા (વેલદાર કે વેલભાતથી યુક્ત વસ્ત), માહિસિક (મહિષ જનપદ કે હૈદરાબાદના વર્ણલા વસ્ત્ર), ઇલ્લિ (કોમલ કે કૃષ્ણવર્ણનું વસ્ત્ર), જામિલિક (બૌદ્ધ સંસ્કૃતમાં એને જ યમલી કહેવામાં આવ્યું છે, દિવ્યાવદાન, ૨૭૬/૧૧; પાદતાડિતકં નામે ભાણના શ્લોક પઉમાં પણ એનો ઉલ્લેખ થયો છે, જેનાથી જાણવા મળે છે કે આ એક પ્રકારનું કાયબંધન કે પટકા હતું જેમાં બે ભિન્ન રંગના વસ્ત્રોને એક સાથે વિભાજિત કરી કેડમાં બાંધવામાં આવતાં હતાં-સમયુગલનિબદ્ધમધ્યદેશઃ) વિશેષતઃ આ વસ્ત્ર ચીક્ણાં મોટાં સારી રીતે વણેલાં મોંઘાં હતાં.<sup>4</sup>

સ્રીઓનાં આભૂષશોમાં-સિરીસમાલિકા, નલીયમાલિકા (નળાકાર મજ્ઞકાંની માળા), મકરિકા (બે મગરમુખોની જોડી બનાવેલ મસ્તકનું આભૂષણ), ઓરાશી (અવારિકા કે કોથમીરના આકારના દાશાની માળા), પુષ્ફિતિકા (પુષ્પાકૃતિ ઘરેણું), મક્ષ્ણી (સંભવતઃ આલિંગન આપી બેઠેલ બે વાંદરાઓના અલંકરણવાળું આભૂષણ), લકડ (કાનમાં પહેરવાનાં ચંદન વગેરે કાજનાં લટકશિયાં), વાલિકા (કર્ણવલ્લિકા), કર્શિકા, કુશ્ડમાલિકા (કુંડલ),

સિદ્ધાર્થિકા (આ આભૂષણ જેના પર સરસોના દાણા જેવા દાણા ઉપસાવેલા હોય), અંગુલિમુદ્રિકા, અક્ષમાલિકા (રુદ્રાક્ષની આકૃતિના દાણાની માળા), પયુકા (પદકની આકૃતિથી યુક્ત માળા), ણિતરિંગી (સંભવતઃ લહેરિયાદાર માળા), કંટકમાલા (અણીદાર દાણાની માળા), ઘનપિચ્છલિકા (મોર-પિચ્છની આકૃતિના દાણાથી ગૂંથેલી માળા), વિકાલિકા (વિકાલિકા કે ઘટિકા જેવા દાણાની માળા), એકાવલિકા (મોતીઓની એકસેરી માળા જેનો કાલિદાસ અને બાણમાં ઉલ્લેખ આવે છે), પિપ્પલમાલિકા (પીપળીના આકારના દાણાની માળા જેને મટરમાળા પણ કહે છે), હારાવલી (એકમાં ગૂંથેલા કેટલાક હાર), મુક્તાવલી (મોતીઓની વિશેષમાળા જેની વચમાં નીલમના મણકા પણ રહેતા હતા.).

કમરનાં આભૂષશોમાં કાંચી, રશના, મેખલા, જંબૂકા (જાંબૂની આકૃતિના મોટાં દાશાનો કંદોરો જે મથુરાકલામાં મળે છે.), કંટિકા (કંટીલી જેવા દાશાવાળી), સંપડિકા(કમરમાં કસીને બાંધેલો કંદોરો)નાં નામ છે.

પગનાં ઘરેશાંઓમાં પાદમુદ્રિકા (પામુદ્રિકા), પાદસૂચિકા, પાદઘટ્ટિકા, કિંકણિકા(નાની ઘૂઘરીવાળાં આભૂષણ), અને વમ્મિકા (પગનું એવું આભૂષમ જેમાં ઉધઈની આકૃતિનાં અવાજ વગરની ઘૂઘરીનાં ઝૂમખાં લાગેલાં હોય છે, જેને બાજરાની ઘૂંઘરું પણ કહે છે).

આ ઉપરાંત અધ્યાય ૩૦માં પજ્ઞ આભૂષણો અંગે માહિતી છે. જેમાં શરીરના ભિન્ન-ભિન્ન અવયવોનાં ઘરેશાંની યાદી છે. જેમ કે મસ્તક માટે ઓચૂલક (અવચૂલક કે ચોટીમાં ગૂંથવાનું આભૂષણ, ચોટીચક્ક), શંદિવિશધ્ધક (કોઈ માંગલિક આભૂષણ, સંભવતઃ માછલીઓના ઘાટની બનેલી સોનેરી પટ્ટી જે વાળમાં જમણી બાજુ મસ્તકની મધ્યમાં ખોસવામાં આવે છે, જેમ કે, મથુરાની કુષાણકલામાં સ્ત્રી મસ્તક પર મળે છે.), અપલોકણિકા (આ મસ્તક પર ચૈત્યગવાક્ષ કે ઝરુખા જેવું આભૂષણ હતું, જે કુષાણ અને ગુપ્તકાલીન કિરીટોમાં મળે છે), સીસોપક (મસ્તકનું બોર).

કાનોમાં તાલપત્ર, આબદ્ધક, પલિકામદુધનક (સાંબેલું કે મોગરીની આકૃતિને મળતું કાનનું આભૂષણ), કુંડલ, જણક, ઓકાસક (અવકાશક-કાનમાં છેદ મોટું કરવા માટે લોખંડ કે ડમરુના આકારનું), કજુ્ણપુરક, ક્ર્ણ્શુપ્પીલક (કાનના છિદ્રમાં પહેરવાનું આભૂષણ) વગેરે આભૂષણોના ઉલ્લેખ છે.

આંખો માટે અંજન, પાંપણો માટે મેસ, ગાલો માટે હરતાલ, હિંગળોક અને રક્તપીત, તેમજ હોઠ માટે અલક્તક રંગવું વર્શન છે.

ગળા માટેનાં આભૂષણોની યાદીમાં કેટલાંક મહત્ત્વપૂર્ણ નામ છે; જેમ કે સુવણ્ણસુત્તક (=સુવર્ણસૂત્ર), તિપિસાચક (ત્રિપિશાચક અર્થાત્ એવું આભૂષણ જેનાં ચગદામાં ત્રણ પિશાચ કે યક્ષ જેવી આકૃતિઓ બનેલી હોય), વિજ્જાધારક (વિદ્યાધરોની આકૃતિઓથી યુક્ત ચગદું),

# ભારતીય પ્રાચીન સાહિત્યમાં નિર્દિષ્ટ આભુષણો-રત્નો-કેશવિન્યાસ-વસ્ત્રો- સિક્કાઓ ૧૮૩

અસીમાલિકા (એવી માળા જેના મણકા કે દાશા ખડ્ગથી આકૃતિવાળા હોય), પુચ્છલક (સંભવત: એને એકાવલી પણ કહેવામાં આવતો), મણિસોમાણક (વિમાનકૃતિ મણકાઓનું બનેલું ગ્રૈવેયક. સોમાણક પારિભાષિક શબ્દ હતો. લોકપુરુષના ગળાના ભાગમાં ત્રણ-ત્રણ વિમાનોની ત્રણ પંક્તિઓ રહેતી. જેમાંની એક વિમાન સોમણસ કહેવાય છે), અક્રમંગલક (અષ્ટમાંગલિક ચિદ્ધોની આકૃતિના ચગદાની બનેલી માળા જેનો ઉલ્લેખ હર્ષચરિત તથા મહાવ્યુત્પત્તિમાં આવે છે. આ પ્રકારની માળા સંકટથી રક્ષા કરવા માટે વિશેષ પ્રભાવશાળી માનવામાં આવે છે), પેचુकા - પાઠાન્તર પેસુકા, સંભવત: એ કંઠાભૂષણ જે પેશિયો કે ટિકરોચગદાનો બનેલો હોય છે. वायुमुत्ता- વિશેષ પ્રકારની મોતીઓની માળા, વુપ્પસુત્ત-સંભવત: એવું સૂત્ર જેમાં શેખર હોય; વુપ્પ=શેખર, कट्ठेवट्ठक- અજ્ઞાત.

ભૂજાઓમાં અંગદ અને તુડિય (=ટક્રે). હાથોમાં હસ્તકટક, કટક, રુચક (નિષ્ક), સૂચી; આંગણીઓમાં અંગુલેયક, મુદ્દેયક, વેંટક (ગુજરાતી વીંટી=અંગૂઠી).

કેડમાં કાંચીકલાપ, મેખલા અને જંઘામાં ગંડૂપદક-ગેંડોશની જેવું પગનું આભૂષશ, નૂપુર, પરિહેરક=પારિહાર્યક પગનાં કડાં, અને પગમાં ખિંખિશિક-કિંકિશી-ઘૂંઘરુ, ખત્તિયધમ્મક-સંભવતઃ આ આભૂષણને વિશેષ રૂપથી આજકાલ ગૂજરી કહે છે, પાદમુદ્રિકા, પાદોપક.

અધ્યાય ૩૧મા વસ્નોનું વર્શન છે. પ્રાશીઓથી પ્રાપ્ત સામગ્રી અનુસાર વસ્ત ત્રશ પ્રકારનાં હોય છે. કૌશેય કે રેશમી, પતુજ્જ, પાઠાન્તર પઉજી =પત્રોર્શ અને આવિક. આવિકને ચાર પગવાળા પશુઓથી પ્રાપ્ત અર્થાત્ અવિ કે વાળોનાં બનેલાં કહેવામાં આવ્યાં છે. અને કૌશેય કે પત્રોર્શ વસ્ત કીડાઓથી પ્રાપ્ત સામગ્રીના આધારે બનેલાં બતાવ્યાં છે. એ સિવાય સૌમ, દુકૂલ, ચીનપટ્ટ, કાર્પાસિક આ પણ વસ્તોના ભેદ હતા. ધાતુઓમાંથી બનેલ વસ્ત્રોમાં લોહજાલિકા-લોઢાની કડિયોથી બનેલ કવચ જેને અંગરી કહેવામાં આવે છે. સુવર્જ્વપટ્ટ-સોનેરી તારોથી બનેલ વસ્ત સુવર્જાખચિત-સોનાના તારોથી ખચિત કે જરીકામનાં વસ્ત. અન્ય વસ્ત્રોના પણ કેટલાક ભેદ બતાવ્યા છે. જેમ કે પરગ્ધ-બહુમૂલ્ય વસ્ત, જુત્તગ્ધ-મધ્યમ મૂલ્યના, સમગ્ધ-સસ્તા મૂલ્યના, સ્થૂળ, આશુક કે મહીન, દીર્ધ, હ્રસ્વ, પ્રાવાર-ઓઢવાના દુપટ્ટા જેવું વસ્ત, કોતવ-રુસાદાર કામળો જેને કોચવ પણ કહે છે અને જે સંભવતઃ કૂચા કે મધ્ય એશિયાથી આયાત થતા હતા, ઉશ્લિક-ઊન, અત્થરક-આસ્તરક કે પાથરવાનું વસ્ત, મહીન રોંયેદાર (તણુલોમ), હસ્સાલોમ, વધૂવસ્ત, મૃતક-વસ્ત, આતવિતક-પોતાના અને બીજાના કામમાં આવનાર, પરક-પરાયા, નિકિખત્ત-ફેંકી દીધેલ, અપહિત-ચોરેલું, યાચિતક-માંગેલુ વગેરે.

રંગોની દષ્ટિએ શ્વેત, કાળું, રાતું, પીળું, સેવાળિયા રંગનું, મયૂરગ્રીવા-નીલું, કરેજ઼ૂયક-શ્વેત-કૃષ્ણ, પયુમરત્તપદ્મરક્ત અર્થાત શ્વેતરક્ત, મૈનસિલના રંગનું-રક્તપીત, મેચક-તામ્રકૃષ્ણ, તથા ઉત્તમ મધ્યમ રંગવાળાં અનેક પ્રકારનાં વસ્ત્ર હતાં. જાતિપટ્ટ નામનું વસ્ત્ર શરીરના ઉપરના અને અંદરના ભાગમાં પહેરવામાં આવતું હતું. પાથરવાની સાદડી પચ્ચત્થરજ્ઞ

For Private and Personal Use Only

અને વિતાન કે ચંદરવા વિતાશક કહેવાતાં હતાં. '

અંગવિજ્જામાં આભૂષણો સામગ્રી ઘણાં નવાં નામોથી આપણો પરિચય કરાવે છે જે સાંસ્કૃતિક દષ્ટિએ મહત્ત્વની છે.

★ સામીપ્ય, ઑક્ટો.-ડિસે. ૧૯૯૬

## પાદટીપ

- ઉમાકાન્ત શાહ, 'અંગવિજજા', 'બુદ્ધિપ્રકાશ', વર્ષ ૧૦૮, અંક ૩, પૃ. ૬૮, માર્ચ, ૧૯૬૧; રસેશ જમીનદાર, 'અગવિજજાનો સમય અને તેમાં પ્રતિબિંબિત સંસ્કૃતિ', 'સ્વાધ્યાય', પુ. ૧૨, અંક ૪, પૃ. ૧૭, ઑગસ્ટ, ૧૯૭૫
- २. अंगविण्जा, अ.२ (छ), १४५-१९२ ३. वासुदेवशरण अग्रवाल, मथुरा-कला, पृ. ६२

४. एजन, पृ. ८३

५. अंगविज्जा, अ.२ (छ), ३३६-३४१

६. एजन, अ.२ (छ), ३४२-२४९७. एजन, अ.३० (छ)

८. एजन, अ.३१ (छ)

१८४

Shree Dharmachakra Prabhav Tirth.Nashik

ભારતીય પ્રાચીન સાહિત્યમાં નિર્દિષ્ટ આભુષણો-રત્નો-કેશવિન્યાસ-વસ્ત્રો- સિક્કાઓ

# પ્રાકૃત ગ્રંથ 'અંગવિજ્જા'માં પ્રાચીન સિક્કાઓના નિર્દેશો<sup>+</sup>

924

જૈન સાહિત્યમાં 'झंगविज्जा' નામે એક પ્રાચીન પ્રાકૃત ગ્રંથ/છે. આ ગ્રંથ કુષાશ-ગુપ્તયુગના સંધિકાલમાં રચાયેલો જણાય છે. અંગવિદ્યા શું હતી, એ બતાવવા માટે આ એક માત્ર પ્રાચીન જૈન સાહિત્યમાં ગ્રંથ છે. જેની ગણના આંગમ સાહિત્યના પ્રકીર્ણ ગ્રંથોમાં કરવામાં આવે છે. આ ગ્રંથમાં કુલ ૬૦ અધ્યાય છે. ક્યાંક ક્યાંક લાંબા અધ્યાયોમાં 'પટલ' નામે પેટા વિભાગ છે. જેમ કે આઠમા અધ્યાયમાં વિવિધ વિષય સંબંધી ૩૦ પટલ અને ૧૯મા અધ્યાયમાં ૧૮૬૮ કારિકાઓ, જેમાં ૨૭૦માં વિવિધ વિષયોનું નિરૂપ્ણ છે.'

અંગવિજ્જાના ૧૯મા અધ્યાયમાં ધનનાં વિવરણમાં કેટલાક સિક્કાઓનાં નામ આવે છે. જેમ કે, સ્વર્ણમાસક, રજતમાસક, દીનારમાસક, ણાણમાસક, કાહાવથ્ય, ખત્તપક, પુરાણ અને સત્તેરક.' આમાંથી દીનાર કુષાણકાલીન પ્રસિદ્ધ સોનાનો સિક્કો હતો, જે ગુપ્તકાલમાં ચાલુ હતો. ણાણ સંભવતઃ કુષાણ સમ્રાટોએ બહાર પાંડેલ મોટો ગોળ મોટી આકૃતિનો તાંબાનો પૈસો હતો. જેના અનેક નમૂનાઓ આજે પણ મળી આવે છે. કેટલાક વિદ્વાનોનું અનુમાન છે.કે નનાદેવીની આકૃતિ સિક્કા પર કુષાણકાલમાં બનાવવાની શરૂ થઈ હતી અને એટલે ચાલુ સિક્કાને 'નાણક' કહેવામાં આવતો હતો.<sup>3</sup> 'પુરાણ' શબ્દ મહત્ત્વપૂર્ણ છે. જે કુષાણકાલમાં ચાંદીના પ્રાચીન આહત સિક્કા ઓ (punchmarked) માટે વપરાતો હતો. કેમ કે નવા ઢાળેલા સિક્કાની અપેક્ષા એ આહત સિક્કા પ્રાચીન માનવામાં આવે છે. જેનું ચલણ બે રોક-ટોક થતું હતું. કુષાણ સમ્રાટ હુવિષકના વર્ષ ૨૮ના મથુરા શિલાલેખમાં ૧૧૦૦ પુરાણ સિક્કાના દાનનો ઉલ્લેખ છે.' ખત્તપક સંજ્ઞા ચાંદીના એ સિક્કાઓ માટે લોકોમાં પ્રચલિત હતી, જે ઉજ્જનના શકવંશી મહાક્ષત્રપો દ્વારા ચલણમાં મૂકવોમાં આવ્યા હતા અને લગભગ ૧લી શતાબ્દીથી ૪થી શતાબ્દી સુધી જેની ઘણી લાંબી 'શ્રૃંખલા મળી આવી છે. એને આરંભમાં રુદ્રદામક પણ કહેવામાં આવતો હતો. સત્તેરક યુનાની સ્ટેટર સિક્કાનું ભારતીય નામ છે.પ સત્તેરકનો ઉલ્લેખ વસુબન્યુના અભિધર્મકોશમાં પણ આવે છે.

અંગવિજ્જામાં આગળ સુવર્શ-કાકિશી, માસક-કાકિશી, સુવર્શગુંજા અને દીનારના ઉલ્લેખ થયા છે.<sup>9</sup> અધ્યાય પદ્માં કાર્ષાપણ અને શાશક, માસક, અર્ધમાસક, કાક્શી અને અકભાગનો ઉલ્લેખ છે. સુવર્શની સાથે સુવર્શમાષક અને સુવર્શ કાકિશીનાં નામ વિશેષ રૂપમાં જોવા મળે છે. આ જ અધ્યાયમાં કેટલીક પ્રચલિત મુદ્રાઓનાં નામ પદ્મ આવે છે, જે

+ આંતરરાષ્ટ્રીય જૈન વિદ્યા અધ્યયન કેન્દ્ર ગુજરાત વિદ્યાપીઠ અને ઇન્સ્ટિટ્યૂટ ઓંક જૈનોલોજી (ભારત) દ્વારા હસ્તપ્રતવિદ્યા અને આગમ સાહિત્ય : સંશોધન અને સંપાદન' વિષય પર જુલાઈ, ૧૯૯૭માં યોજાયેલ પરિસંવાદમાં વંચાયેલ નિબંધ.

એ યુગનું વાસ્તવિક દ્રવ્ય હતું. જેમ કે કાહાવશ (કાર્ષાપશ) અને શાશક. કાહાવશ કે કાર્ષાપશ કેટલાય પ્રકારના બતાવાય છે. જે પ્રાચીન સમયથી ચાલ્યા આવતા મૌર્ય કે શુંગ કાલના ચાંદીના કાર્ષાપશ હતા. જેને આ યુગમાં 'પુરાશ' કહેવા લાગ્યા હતા. જેમ કે, અંગવિજજાનો મહત્ત્વપૂર્શ ઉલ્લેખ આદ્મિત્ર્લેસુ પુરાણે ત્રૂચા અને કુષાશ સમ્રાટ હુવિષ્ક્રના મથુરા શિલાલેખમાં ૧૧૦૦ પુરાશ મુદ્રાઓનો ઉલ્લેખ છે. અંગવિજજામાં પણ પુરાશ નામે કાર્ષાપશનો ઉલ્લેખ છે. પ્રાચીન કાર્ષાપશ મુદ્રાઓ સિવાય નવી કાર્ષાપશ પણ ઢાળવામાં આવતી હતી. જે કેટલાય પ્રકારની હતી, જેવી કે ઉત્તમ કાહાવશ, મજિજમ કાહાવશ, જહારે (જેથન્ય) કાહાવશ વગેરે. બંગવિજજાના લેખકે આ ત્રણ પ્રકારના કાર્ષાપણોનું વધુ વિવરે આપ્યું નથી. પરંતુ એટલું જાણવા મળે છે કે ક્રમશઃ સોનુ, ચાંદી અને તાંબાના સિક્કા હોવા જોઈએ. જે એ સમયે કાર્ષાપણ કુહેવાતા હતા.

સોનાના કાર્ષાપણ હજુ સુધી પ્રાપ્ત થયા નથી. પરંતુ પાણિનિસૂત્ર (૪.૩.૧૫૩-जारुपेभ्य: परिमाणे) ૫૨ हाटकं कार्षापणं આ ઉદાહરણ કોશિકામાં આવે છે. સૂત્ર ૫-૨-૧૨૦ (रुपादाहत प्रशंससोर्यप्) નાં ઉદાહરણોમાં રૂપ્ય દીનાર, રૂપ્ય કેદાર અને રૂપ્ય કાર્ષાપણ-આ ત્રણ સિક્કાઓનાં નામ કાશિકામાં આવે છે.

અંગવિજ્જાના લેખકે મોટે ભાગે સિક્કાઓના પ્રથમ બે વિભાગ કર્યા. (૧) કાહાવણ (૨) જ્ઞાણક. એમાંથી જ્ઞાણક તો કેવળ તાંબાના સિક્કા હતા અને એની ઓળખ કુષાણકાલીન મોટા પૈસાથી કરી શકાય છે. જે લાખોની સંખ્યામાં કનિષ્ક, હુવિષ્ક, વાસુદેવ વગેરે મસ્નાટોએ બનાવડાવ્યા હતા. જ્ઞાણક (नाणक) નો ઉલ્લેખ મૃચ્છકટિક૯માં પણ આવે છે. જ્યાં ટીકાકારે એનો પર્યાય ''શિવાંક્રૂટંক' લખ્યો છે. આ નામ પણ સૂચિત કરે છે કે ણાણક કુષાણકાલીન મોટા પૈસા જ હતા. કેમ કે એમાંના ઘણા સિક્કા પર નન્દિ-વૃષનો ટેકો લઈને ઊભેલ નન્દીશ્વર શિવની આકૃતિ જોવા મળે છે. જ્ઞાણક અન્તર્ગત તાંબાના ઘણા નાના સિક્કા એ યુગમાં ચલણમાં હતા. જેને અંગવિજ્જામાં માસક, અર્ધ માસક, કાકણી અને અઢા કહ્યા છે.<sup>10</sup> આ ચારેય સિક્કા પ્રાચીન સમયમાં તાંબાના કાર્ષાપણથી સંબંધિત હતા. જેનું તોલમાન ૧૬ માસા કે ૮૦ રતીની બરાબર થતું હતું. એ તોલમાન અનુસાર માસક પાંચ રતીના, અર્ધમાસક અઢી રતીના, કાકણી સવા રતીની અને અક્રા કે અર્ધકાકણી પચ્ચવર (પ્રત્યવર) કે બધાથી નાનો સિક્કો હતો. કાર્ષાપણ સિક્કાઓના ઉત્તમ, મધ્યમ અને જઘન્ય એમ ત્રણ પ્રકાર પાડવામાં આવ્યા છે. આ પરથી જજ્ઞાય છે કે એ યુગમાં ચાંદી અને તાંબાના કાર્ષાપજ્ઞ સિક્કા ચલણમાં આવ્યા હતા. હાટક કાર્ષાપણનો ઉલ્લેખ કાશિકાને આધારે અગાઉ કહ્યો છે. એ સિક્કા વાસ્તવિક હતા કે કેવળ ગણિત અર્થાત્ હિસાબકિતાબ માટે હતા એનો નિર્ણય કરવી મુશ્કેલ છે. કેમ કે સુવર્શ કાર્યાપણ હજુ સુધી પ્રાપ્ત થયા નથી. ''

ચાંદીના કાર્ષાપણ બે પ્રકારના હતા એક નવા અને બીજા મૌર્ય શુંગકાલના ૩૨

## ભારતીય પ્રાચીન સાહિત્યમાં નિર્દિષ્ટ આભુષણો-રત્નો-કેશવિન્યાસ-વસ્ત્રો- સિક્કાઓ ૧૮૭

રતીવાળા પુરાશ કાર્ષાપશ. ચાંદીના નવા કાર્ષાપશ ક્યા હતા એનો નિર્શય કરવો કઠિન છે. સિક્કાઓના વિષયમાં અંગવિજ્જાની સામગ્રી પોતાનું વિશેષ મહત્ત્વ રાખે છે. અગાઉ ખત્તપક અને સત્તેરક આ બે વિશિષ્ટ મુદ્રાઓનાં નામ આવી ગયાં છે. માસક સિક્કા પશ ચાર પ્રકારના કહેવામાં આવ્યા છે. સુવર્શ માસક, રજત માસક, દીનાર માસક અને માસક, જે તાંબાનો હતો, જેને શાશક નામના નવા તાંબાના સિક્કા સાથે સંબંધ હતો.<sup>12</sup>

દીનાર માસકની ઓળખ પણ નિશ્ચિત રૂપમાં કરી શકાય છે, અર્થાત્ કુષાણ યુગમાં જે દીનાર નામના સોનાના સિક્કા ચાલુ કરાયા હતા. જે ગુપ્ત યુગ સુધી ચાલુ રહ્યા. આવા સિક્કા એ યુગમાં ચાલુ હતા તોલના સિક્કાઓના અષ્ટમાંશ ભાગ સુધીના નાના સિક્કા્ કુષાણ રાજાઓની મુદ્રાઓમાં મળી આવ્યા છે. (પંજાબ સંગ્રહાલય, યાદી નં. ૩૪, ૬૦, ૧૨૩, ૧૩૫, ૨૧૨, ૨૩૭). પરંતુ સંભાવના એ પણ છે કે ષોડશાંશ તોલના સિક્કા,પણ બનતા હતા. રજતમાસકનું તાત્પર્ય ચાંદીના રૌપ્યમાસક સાથે જ હતું. સુવર્શ માસક નામનીં મુદ્રા જાણવા મળે છે. જે ૮૦ રતીના સુવર્શ કાર્ષાપણના તોલમાનથી પાંચ રતી તોલની બનાવવામાં આવતી હતી.

આ પછી કાર્ષાપણ અને ણાણક એ બંનેના નિધાનની સંખ્યાની ગણતરી એકથી લઈ હજાર સુધી ક્યાં લક્ષણોને આધારે કરવી જોઈએ એ પણ બતાવવામાં આવ્યું છે. જો પ્રશ્નકર્તા એ જાણવા માગે કે દાટેલું ધન શેમાં બાંધલું મળશે, તો ભિન્ન-ભિન્ન અંગોનાં લક્ષણોથી ઉત્તર આપવો જોઈએ. થવિકા (થેલીમાં), ચમ્મકોસ (ચામડાની થેલીમાં), પોટ્ટલિકાગત (કાપડની પોટલીમાં અથવા અટ્ટિયગત (અંટીની જેમ વસ્ત્રમાં લપેટીને). સુત્તબદ્ધ, ચક્રબદ્ધ, હેત્તિબદ્ધ આ ત્રણ શબ્દ વિભિન્ન બંધનોના પ્રકાર હતા, જેનો ભેદ હજુ સુધી સ્પષ્ટ થયો નથી. કેટલા સુવર્શ મળવા સંભાવના છે. એના ઉત્તરમાં પાંચ પ્રકારનો સોનાનો તોલ કહેવામાં આવ્યો છે. જેમ કે એક સુવર્શભર, અષ્ટભાગ સુવર્શ, સુવર્શ માસક (સુવર્શનો ૧૯મો ભાગ), સુવર્શ કાકિશી (સુવર્શનો ૩૨મો ભાગ) અને પલ (ચાર કર્ષ બરાબર). અમરકોષમાં પણ સિક્કાના અર્થમાં કાર્ષાપણ અર્ધમાસક વગેરે નામો આપેલાં છે.<sup>13</sup>

આમ અંગવિજજા ગ્રંથ સાંસ્કૃતિક દષ્ટિએ અતિ મહત્ત્વપૂર્ણ સામગ્રીથી ભરપૂર છે. પ્રાચીન કાલમાં જે સિક્કાઓ પ્રચલિત હતા તેનાં નામાભિધાન, તોલમાન, દ્રવ્ય, આકાર વગેરે પ્રકારની સિક્કાશાસ્ત્રને લગતી વિગતપૂર્ણ માહિતી ઉપલબ્ધ થાય છે.

★ સામીપ્ય, ઑક્ટો.'૯૭-માર્ચ, ૧૯૯૮

## <u>પાદટીપ</u>

 વધુ વિગત માટે જીઓ રા. ઠા. સાવલિયા 'અંગવિજજા'માં પ્રાચીન વસ્નો અને આભૂષણોના નિર્દેશો', 'સામીપ્ય', ઑક્ટો.-ડિસે., ૧૯૯૬, પૃ. ૩૪
 અંगविज्जा, अ. १९, पद्यांक १८५-१८६

For Private and Personal Use Only

Shree Dharmachakra Prabhav Tirth.Nashik

કલાવિમર્શ

वासुदेव उपाध्याय, 'भारतीय सिक्के', अ. १; P.L. Gupte, 'Coins', Ch. IV
 D.C. Sircar, 'Select Inscriptions', Vol. I, No. 49, pp. 151 ff.

 अंगविञ्जा, અધ્યા. ૯, (પુરુવાચક નામ) પદ્યાંક, ૧૮૬- काहापणो खत्तपको पुराणो ति व जो वदे । सतेरको ति तं सव्वं पुण्णामसममादिसे ॥१८६, હરिवલ्લભ ભાયાશી, 'શોધખોળની પગદંડી પર', પૃ. ૨૦૨

- ह. वसुबन्धु, 'अभिधर्मकोशम्', वाराणसी, १९७१
- ७. अंगविञ्जा, अ. ९ (सीवायક नाभ) पद्यांक, ३६६-सुवण्ण काकणी व त्ति तथा मासक काकणी । तथा सुवण्णगुंज त्ति दीणारि त्ति व जो वदे ॥
- ८. एजन, अ. ५६, पद्यांक २२-२८

. 966

उद्धं णाभिय काहावणे बूया । अधो णाभीण णाणकं बूया । तत्थ अब्भंतरामासे सव्वसारगते सव्वकाहावणोपकरणगते य काहावणे बूया । तत्थ काहावणेसु उत्तमेसु उत्तमयत्तिए बूया, मज्झिमेसु मज्झिमयत्तिए बूया, जहण्णेसु जहण्णयत्तिय बूया, साधारणेसु उत्तममज्झिम जहण्णेसु साधारणयत्तिए बूया, साधारणेसु उत्तममज्झिम जहण्णेसु साधारणयत्तिए बूया, आदिमूलेसु पुराणे बूया, साधारणेसु उत्तममज्झिम जहण्णेसु साधारणयत्तिए बूया, आदिमूलेसु पुराणे बूया, बालेसु णवाए बूया । तत्थ बज्झामासेसु असारगते य सव्वणाणकपडिरुवगते य णाणकं बूया । तत्थ णाणक पुव्वाधारिते कायमंतेसु सव्वमासकपडिरुवगते य मासए बूया, मज्झिमकाएसु अद्धमासकपडिरुव-सद्दपादुब्मावे य अद्धमासए बूया, मज्झिमाणंतरकाएसु सव्वकाकणिपडिरुवगते य काकर्णि बूया, पच्चवरकाएसु सव्व अट्ठपडिरुवगते य अद्धतो बूया ।

- M. R. Kale, 'Mrchchha Katika', प्रथमोङ्क:, श्लीक २३, Notes Act, I, p. 22
- १०. अंगविज्जा, अ. ५६, पद्यांक २७-२८
- ૧૧. હ. ગં. શાસી અને પ્ર.ચિ. પ્રરીખ, `'ભારતીય સિક્કાશાસ', પૃ. ૩૮
- १२. अंगविज्जा अध्याय ९, पद्यांक १८५

सुवण्णामासको वत्ति तुहा रययमासओ ।

दीणारमासको व त्ति तधोणाणं च मासको ॥१८५

૧૩. અમરકોષ, કાંડ-૩, લિંગ સંગ્રહાદિ વર્ગ, શ્લોક ૯; કાંડ-૨, વૈશ્યવર્ગ, શ્લોક ૮૫-૮૬

For Private and Personal Use Only

# ૪. ભારતીય સંસ્કૃતિ અને સંતો

સંતોએ ભારતીય સંસ્કૃતિનું પ્રતીક છે. વિશ્વના ઇતિહાસમાં થણી સંસ્કૃતિઓ કાળના ગર્ભમાં લીન થઈ ગઈ છે, છતાંય સનાતન સંસ્કૃતિ વેદકાળથી માંડી આજ પર્યંત યુગયુગાંતરથી ચાલી આવી છે. આના રહસ્યમાં ઘણું કરીને આ સંસ્કૃતિ તેની આધ્યાત્મિકતાની આધારશીલા પર પ્રતિષ્ઠિત થયેલ છે એ છે. વેદો અને શાસ્રોના સિદ્ધાંતોને પોતાના જીવનના તાણાવાણામાં વણી લેનારા સંતો છે. આ સંતો જ આધ્યાત્મિક જીવનના પ્રેરક છે. ભારતીય સંસ્કૃતિના વિકાસમાં સંતો-મહાત્માઓનો અનેરો અને અમૂલ્ય ફાળો છે. ભારતીય સંસ્કૃતિમાં સંતોનું એક આગવું, વિલક્ષણ વ્યક્તિત્વ છે.

7

तत्वहं कामयोराज्यं, न पुनर्भवम् । कामये दुःखतप्तानां प्राणीनामार्त नाशनम् ॥

આ છે ભારતીય સંતોની દિવ્યવાશી, ઉચ્ચભાવના અને માનવ પ્રેમ.

"દિવ્ય સંત એવા થયા, સીમા ન જેના જ્ઞાનની, માટી આલૌકિક છે ખરેખર, આ · દેશ હિન્દુસ્તાનની." ભારતે જગતના ઉદ્ધારાર્થે, સંતોની હારમાળા વિશ્વને સમર્પી છે.

જ્યારે જ્યારે ભારતમાં અધર્મ અને વિનાશનાં વાદળો ઘેરાવાં લાગ્યાં. અંદરો અંદર કલેશ અને કુસંપ પથરાવા લાગ્યો, મામકા : પાંડવા-ની ભાવનાએ ભેદની દીવાલો ઊભી કરી, સત્ધર્મનો પ્રકાશ બંધ થઈ કેવળ તિમિરનું સામ્રાજ્ય પ્રસરવા લાગ્યું, ત્યારે ત્યારે આ અવની પર સંતોએ માનવ જાતને બચાવવા પોતાનાં જીવન હોડમાં મૂક્યાં છે. તેમણે પોતાનું સર્વસ્વ સમર્પીને પણ માનવતા અને સંસ્કૃતિની રક્ષા કરી છે. ભારત ઉપર આટ આટલાં સાંસ્કૃતિક આક્રમણો થયાં હોવાં છતાંય વેદસંસ્કૃતિ હજુ પણ અડીખમ ઊભેલી છે તેનું એક મુખ્ય કારણ એ સંતો-મહાત્માઓનો અદ્ભુત ત્યાગ અને ભગિરથ પુરુષાર્થ છે.

સંતો અપૂર્વ ત્યાગ, સંપૂર્શ સમર્પશ અને અપાર જ્ઞાનનો માર્ગ ર્ચીધે છે. એક પારસના સ્પર્શથી લોહું સોનું બને પણ સંત રૂપી પારસમણિના સ્પર્શથી તો માનવ પારસ જ બને, એમનાં જીવન શાંતિ, સૌમ્પતા, ક્યાં, તપ, નિખાલસતા, તાદાત્મ્ય, જ્ઞાન અને સાક્ષાત્કાર જેવા ગુણોથી પુષ્ટ હોય છે. તેઓએ આવા જ ગુણોને સંસ્કૃતિની ગળથૂથીમાં પાયા છે જેથી ભારતીય સંસ્કૃતિમાં આધ્યાત્મિક્તાનો રંગ પાકો બન્યો છે. નદીઓને તીરે તીરે, ડુંગરોની ટોચે-ટોચે, અરક્ષ્યોની ઘટાઓમાં, તીર્થોમાં અને ગામને સીમાડે ભારતના સંતો વિશાળ અને ભવ્ય-દિવ્ય જીવનનો સંદેશ આખીયે સૃષ્ટિને આપતા જ રહ્યા છે. પૃથ્વીના પટ ઉપર એવો કોઈ દેશ ભાગ્યે જ હશે કે જ્યાં આવા સંતો પર્વતોની દિંગતવ્યાપી હારમાળાની જેમ પથરાએલા પડ્યા હોય.

ભારતના સંતોએ અજ્ઞતાગ સાહિત્ય અને જ્ઞાનનો અજોડ ભંડાર વિશ્વ કલ્યાજ્ઞાર્થ

ખુલ્લો મૂક્યો છે. વેદો, ઉપનિષદોના એ ગૂઢ જ્ઞાનને સંતોએ અતિ સરળ લોકભાષામાં પોતાના જીવનના સ્વાનુભવસહ રજૂ કર્યું કે જેથી સમગ્ર માનવજાત એ જ્ઞાનનો લાભ લઈ શકે. સંતોમાં સંકુચિતતા જરાય હોતી નથી. તેમને કોઈ ધર્મ કે સંપ્રદાયના વાડાનાં બંધન હોતાં નથી. તેઓ હંમેશાં જીવનમુક્ત સ્થિતિનો આહેલાદ અનુભવતા હોય છે. તેઓનું લક્ષ્ય પૂર્णमद: पूर्णमिदं ઉપર જ હોય છે. તેઓએ एकं सत् નો અનુભવ કરેલો હોય છે. તેથી જ તેમની દષ્ટિએ મિત્ર કે શત્રુ, સુખ કે દુઃખ મોહ કે શોક બધું જ સમાન હોય છે. તેઓ આત્માનું સર્વત્ર સમદર્શન કરતા હોય છે. એમના દૈષ્ટિક अहम અને मम નો લોપ થયેલો હોય છે.

તેઓ હંમેશા પ્રેમ, શાંતિ અને સહનશીલતાનો આદેશ આપતા હોય છે અને પોતાનામાં તેને ચરિતાર્થ કરતા હોય છે. તેઓ હંમેશા કહેતા હોય છે :-

''सहनाववतु सहनौभुनकतु, सहवीर्यं करवा वहै ।

तेजस्विनावधीतमस्तु, माविद्विषावहै ।''

તેમનું જીવન નિષ્કામ હોય છે. ગીતામાં કહ્યું છે કે कर्मण्येवाधिकारस्ते मा फलेषु कदाचन આ તેમનો જીવનમંત્ર હોય છે-બસ અનન્ય ભાવથી જગતની સેવા કરવી અને सरल स्वभाव, नहि मन कुटिलाइ, यथा लाभ संतोषी- આ તેમનું લક્ષણ હોય છે. सर्वेडत्रसुरवीन: सन्तु એ તેમની ભાવના હોય છે. સંતો જગતની જડતામાંથી नि:श्रेयस ના માર્ગે સર્વને દોરી જાય છે.

આ જ પુષ્ટયભૂમિમાં પ્રેમ-જ્ઞાન ત્યાગ સિંધુ પૂર્શાવતાર શ્રીકૃષ્કો ગીતાનો ઉપદેશ આપ્યો, સત્યધર્મનું દર્શન કરાવ્યું. આ જ તપોભૂમિમાં અહિંસામૂર્તિ તપ-ત્યાગ સાગર ભગવાન મહાવીરનાં પુશ્ય પગલાં પડ્યાં અને દુનિયામાં પેઠેલા અનાચારનાં આવરશો દૂર થયાં. આ જ કર્મભૂમિમાં કરુશા-સાગર ભગવાન બુદ્ધે જગતને વિશ્વ પ્રેમનો સંદેશ આપ્યો, કલ્યાશનો રાજમાર્ગ ચિંધ્યો અને અહિંસાની સાત્ત્વિક જ્યોતિ પ્રગટાવી. આ જ ધર્મભૂમિમાં જ્ઞાનમૂર્તિ જગદ્દગુરુ શંકરાચાર્યે સાંસ્કૃતિક એકતા સ્થાપી જ્ઞાન-વેદાંતના ધ્વનિને ગૂંજતો કર્યો જે આજ પર્યંત અવિચ્છિત્ર છે. આ જ પ્રેમભૂમિમાં ભક્તિ-સમ્રાટ શ્રી વલ્લભાચાર્યે ભક્તિની ભાગિરથી વહેવડાવી. આજ યોગભૂમિમાં ધર્મ દિગ્ગજ આચાર્યો શ્રી રામાજનુજાચાર્ય, નિંબાર્કાચાર્ય, મધ્વાચાર્ય, ચૈતન્ય મહાપ્રભુજી જેવાઓએ જ્ઞાન અને ભક્તિના સમુચ્ચય દારા નવા જ રાહનું પથદર્શન કર્યું. આ જ દિવ્ય ભૂમિમાં કબીર, ગુરુનાનક જેવા સંતો ઉદ્ભવ પામ્યા. આ જ સંત ભૂમિમાં જ્ઞાનદેવ, એકનાથ, તુલસીદાસ, સુરદાસ, નરસિંહ મહેતા, મીરાંબાઈ, જલારામ, સાંઈબાબા, સંત તિરુવલ્લુવર જેવાઓએ સત્ય-શોધનના પ્રયાસને વેગવંત કર્યા. આ જ દેવભૂમિમાં રામાનંદ, સમર્થ રામદાસ, તુકારામ, સહજાનંદ સ્વામી વિવેકાનંદ, સ્વામી રામતીર્થ, અરવિંદ ઘોષ અને રમણ મહર્ષિએ ધર્મ, સંસ્કૃતિ અને ભારતની રાષ્ટ્રભાવનાને શુદ્ધ બનાવ્યાં.

160

## ભારતીય સંસ્કૃતિ અને સંતો

પ્રીતમ, અખો, વલ્લભ ભક્ર વગેરે અને જ્ઞાત-અજ્ઞાત સંતોએ આર્યત્વનો ઉદ્ધાર કર્યો. લોકમાન્ય તિલક, વિનોબા ભાવે, પંડિત સાતવળેકરજીએ ધર્મ માટે પોતાનું સર્વસ્વ રાષ્ટ્રને સમપ્યું. તેમષ્ઠો ધર્મને નવા સ્વરૂપે રજૂ કર્યો. ભારતીય સંસ્કૃતિમાં મુખ્યત્વે ભક્તિમાર્ગના વિકાસમાં મોટાભાગના સંતોએ ફાળો આપ્યો છે. પણ ભારતીય સંસ્કૃતિના સર્વાંગીણ, સાર્વભૌમ, નિષ્કલંક અને કલ્પવૃક્ષ જેવા સ્વરૂપને સમાજના દ્રદયમાં પ્રતિષ્ઠિત કરવાની પ્રક્રિયામાં પૂ. મહાત્મા ગાંધીજીએ જે ફાળો આપ્યો છે, તે ફાળાનો નમૂનો ઇતિહાસના ઉત્થાનકાળથી માંડીને અત્યાર સુધીમાં ભાગ્યે જ મળી શકે તેમ છે. આમ માનવીથી અજ્ઞાત એવા કાળથી માંડીને હજારો સંતોની પરંપરા ઊતરી આવી છે. તેથી ભારતવર્ષ એ સંતોની અવતારભૂમિ ગણાય છે.

સંતો એ ભારતીય સંસ્કૃતિના અડીખમ સ્તંભો છે. સંસ્કૃતિ અને એના ઐક્યને ટકાવી, જાળવી રાખવા, તેઓ તન, મન, ધન બધું જ કુરબાન કરી દે છે. આ સંતોએ વિશ્વમાં ભારતીય સંસ્કૃતિનો ડંકો વગાડ્યો છે.

ભારતીય સંતોની દષ્ટિ આંતરમાં વળેલી હોવાથી, તેમની શોધ આંતરથી શરૂ થઈ જેની ફલશ્રુતિ રૂપે તેઓ આધ્યાત્મિક જીવનના અને આંતર ચેતનાનાં રહસ્યો ખુલ્લા કરી શક્યા. જ્યારે પાશ્ચાત્ય વિચારકોની દષ્ટિ બાહ્યમાં હોવાથી અને તેમની શોધ બાહ્ય જગતમાં થતી હોવાથી, તેઓએ આધિભૌતિક જીવનના સિદ્ધાંતો સ્થાપ્યાં. ઋષિ-મુનિઓની શોધ અદષ્ટ તત્ત્વની હતી. જ્યારે પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનોની શોધ દશ્યમાન વિશ્વની છે.

વિવેકાનંદે યુરોપમાં "Brothers and Sisters" જેવા ઉદ્ગારો થકી વિશ્વ-બંધુત્વની, સમદર્શિતાની ભાવના જન્માવી. આના માટે એક અમેરિકન પત્ર લખે છે. "અમે મુર્ખ છીએ કે અમારા મિશનરીઓને ભારતમાં મોકલીએ છીએ કે જ્યાં આવાં મહામૂલાં રત્નોની ખાણ પડી છે. પણ હે ભારત! તું તારા મિશનરીઓ અહીં મોકલજે કે જેથી અમારો ઉદ્ધાર થાય". આ છે ભારતીય સંતના ગૌરવ અને વિશિષ્ટતા. અત્યારે સાંપ્રત સમયમાં પણ અનેક સંતો માનવતાના ઉદ્ધાર માટે સતત પ્રયત્નશીલ છે.

ભારતને સંતોની દેશગી છે. તેઓએ જ ભારતને ઊંચા સ્થાને લઈ જવાનો ભારે પ્રયત્ન કર્યો છે. પ્રેમ, દયા, અહિંસા, તપ, ત્યાગ, શાંતિ, સત્ય, ભક્તિ, જ્ઞાન, ક્ષમા, અપરિગ્રહ, સમદર્શિતા, સમાનતા, વિરક્તતા, નિઃસ્વાર્થતા, વિમળતા, નિર્મળતા, વાત્સલ્ય, કરુશા અને પરોપકારિતાનો વિશાળ ગુણાલય એટલે જ ભારતીય સંત.

कुलं पवित्रं जननी कृतार्था वसुन्धरा पुण्यवती च तेन ।

अपारसंवित्सुखसागरेऽस्मिन् लीनं परब्रह्मणि यस्य चेत: ॥

અપાર જ્ઞાન અને સુખના સાગરરૂપ પરબ્રહ્મમાં જેમનું ચિત્ત લીન થયું છે એવા મહાત્માઓ જે કુળમાં જન્મ્યા હોય તે કુળ પવિત્ર છે, જે જનનીની કૂખે અવતર્યા હોય તે જનની કૃતાર્થ છે અને જે ભૂમિ પર તેઓ જન્મ્યાં હોય તે ભૂમિ ભાગ્યશાળી છે. ★ પશ્કિ, એપ્રિલ, ૧૯૯૮

# પ. ભારતીય ધર્મપ્રણાલિમાં ગુરૂ–શિષ્ય

ભારતીય સંસ્કૃતિમાં ગુરુનું મહત્ત્વ ઘશું ઊંચુ આંકવામાં આવ્યું છે. હિંદુધર્મમાં જ નહિ પર્શ<sup>ે</sup> જગતના ઘશાખરાં ધર્મોમાં ગુરુનું મહત્ત્વ ઈશ્વર જેટલું જ આંકવામાં આવ્યું છે. એટલું જ નહિ, પજ્ઞ કેટલાક સગુજ્ઞ સાક્ષાત્કારવાળા સંતોએ તો ગુરુને ઇશ્વરથીય ચઢિયાતા ગણીને ગુરુનો મહિમા ગાયો છે :

> ગુરુ ગોવિંદ દોઉં ખડે કાકો લાગું પાય, બલિહારી ગુરુ આપને ગોવિંદ દિયો બતાય.

આમ ઇશ્વરથી પણ ગુરુ ચઢિયાતા છે. કારણ કે ઇશ્વરનો સાક્ષાત્કાર ગુરુ દ્વારા જ શક્ય છે. ગુરુ એવી ચાવી બતાવે છે કે જેના વડે અંતરના બધાં જ તાળાં ઊઘડી જાય છે અને ઇશ્વરનો સાક્ષાત્કાર થાય છે. ગુરુ એવી રીતે બતાવે છે અને શિષ્યમાં એવો શક્તિપાત કરે છે કે જેને કારણે શિષ્યનું મન ઇશ્વરને અભિમુખ બને છે અને અંતે તે ઇશ્વરનો સાક્ષાત્કાર કરે છે. આપણા ધર્મ-ગ્રંથોમાં ગુરુનો મોટો મહિમાં ગાયો છે. જેમાં ગુરુને સાક્ષાત્ પરબ્રહ્મ-કુદ્યા છે:

> ગુરુર્બભા ગુરુર્વિષ્યુ ગુરુદેવો મહેવ્યર । ગુરુઃસાક્ષાત્ પરબ્રહ્મ તસ્મૈ શ્રી ગુરવે નમઃ ॥

હિંદુધર્મમાં ત્રિદેવ-ત્રિમૂર્તિની ભાવના સ્વીકારાઈ છે. એટલું જ નહિ દરેક આસ્તિક હિંદુના દ્રદયમાં એ ભાવના સનાતન રૂપે જીવંત રહેલી છે. બ્રહ્મા, વિષ્ણુ અને મહેશ એ ત્રજ્ઞ દેવો દ્વારા સૃષ્ટિનું સર્જન, સંવર્ધન અને સંહાર થાય છે. એ ભાવ દરેક હિંદુના મનમાં દઢ થયેલો છે. આ દેવો હિંદુઓના આરાધ્ય દેવો છે. અને ગુટુને એ ત્રજ્ઞ દેવોના સમાન ગણ્યા છે. જ્યારે સર્વવ્યાપક પરબ્રહ્મ કે જે સર્વના આધાર અને અધિષ્ઠાન રૂપે રહેલ છે, તે સાક્ષાત્ ગુટુ છે એમ કહ્યું છે. આ પરબ્રહ્મ એ જ ગુટુ અને ગુટુ એ જ પરબ્રહ્મ એમ કહી ગુટુને શાસ્ત્રોમાં સર્વવ્યાપક, સર્વત્ર, અનંત, અનાદિ, પદાર્થમાત્રના આધાર અને અધિષ્ઠાન, સર્વપ સામર્થ્યવાન અને સર્વજ્ઞ કહ્યાં છે.

ભારતીય સંસ્કૃતિમાં ગુરુનું સ્વરૂપ અને એમનો મહિમાં વેદકાળથી ગવાયો છે. તેમનું જીવન જ ઉપદેશ હોય છે. તેથી તેમના જીવન અને કથનને યથાર્થ સમજીને, અનુસરીને તથા આચરણમાં ઉતારીને મનુષ્ય આત્મસાક્ષાત્કાર કરી શકે છે.

ભક્તિ ભક્ત ભગવન્તગુરુ ચતુર્નામ વપુ એક, તિન્હ કે પદ વંદન કિયે નાશૈ પાપ અનેક.

ભારતીય સંસ્કૃતિમાં 'ગુરુ' શબ્દના અનેક અર્થો બતાવ્યા છે. જેવા કે, 'ગ' એટલે

ભારતીય ધર્મપ્રણાલિમાં ગુરુ-શિષ્ય

કે અંધકાર અને 'રુ' એટલે પ્રકાશ. અજ્ઞાનરૂપી અંધકારમાંથી જ્ઞાનરૂપી પ્રકાશમાં જે લઈ જાય તે ગુરુ.

armachakra Prabh

ગુકારશ્વાન્ધકારો હિ રુકારસ્તેજ ઉચ્યતે । અજ્ઞાનગ્રાસકં બ્રહ્મ ગુરુદેવ ન સંશયઃ ॥

ગુરુ એટલે અહેતુક દયાસિંધુ અર્થાત્ કોઈપશ હેતુ (સ્વાર્થ) વિનાનો દયાનો સાગર. 'સ્વ' સ્વરૂપનું ભાન કરાવે એનું નામ ગુરુ. સત્યનું જ્ઞાન કરાવે તે ગુરુ. ગુરુ એટલે માર્ગદર્શક.

આમ ભારતીય સંસ્કૃતિમાં ગુરુ શબ્દની મોટી કિંમત આંકવામાં આવી છે. ગ્રંથોમાંથી કે પુસ્તકોમાંથી ઉપદેશ વાંચવો અને ગુરુમુખેથી એનું શ્રવજ્ઞ કરવું એ બેમાં આસમાન-જમીનનો તફાવત છે. ગુરુના મુખેથી સાંભળેલા ઉપદેશની અસર શાશ્વત હોય છે. આ માટે એક ઉદાહરજ્ઞ જોઈએ. અતિશય હર્ષ અને આનંદમાં આવી જઈને કલાત્મક નૃત્ય કરવા મોરની આંખમાંથી હર્ષના આંસુ ટપકે છે. એ આંસુ જો ઢેલ ઝીલી લે એટલે કે જમીન ઉપર નીચે પડે તે પહેલાં જ ઢેલ પોતાની ચાંચમાં ઝીલી લે અને સંવનન કરે તો કલાત્મક મોર જન્મે છે. પરંતુ જો એ આંસુ જમીન પર પડે અને પછી ઢેલ પોતાની ચાંચમાં લે તો આંસુમાંથી ઢેલ જન્મે છે. આપણે જાણીએ છીએ કે ઢેલ અને મોરનાં સૌંદર્ય, કલા અને મોહક્તામાં આસમાન જમીનનો તફાવત છે. આંસુ તો એનાં એ જ છે, ઉદ્ગમ સ્થાન પજ્ઞ એ જ છે. તો પજ્ઞ આંગીકાર સ્થાનનાં ભેદને લીધે સાંભળવા-સમજવામાં અને ગ્રંથોમાંથી તે વાંચવા સમજવામાં એ બન્નેના પરિજ્ઞામમાં ફેર છે. એટલે જ ગુરુના શબ્દને મંત્ર કહ્યો છે.

ધ્યાનમૂણં ગુરોર્મૂર્તિ પૂજામૂલં ગુરોર્પદમ્ ।

આમ ગુરુના શબ્દને મંત્ર કહ્યો છે. મંત્રનું અહર્નિશ રટશ કરવાનું હોય છે, મનને મંત્રાકાર કરવાનું હોય છે, તેમ ગુરુના વાક્યનું, ગુરુના શબ્દનું હોય છે, અને મનને એકાકાર કરવાનું હોય છે. ગુરુના એ શબ્દો અંતઃકરણમાં પ્રકાશ પાડી, અવિદ્યારૂપી અંધકારની નાશ કરી, આત્મસાક્ષાત્કાર કરાવે છે. આવો સાક્ષાત્કાર કરાવી શકે તેવા ગુરૂ કેટલા ?

ભારતીય પરંપરામાં ગુરુના ત્રશ પ્રકાર બતાવ્યા છે.

(૧) પથરા જેવા (૨) પાંદડા જેવા (૩) નૌકા જેવા.

જેમ પથ્થરને પાશીમાં મૂકતાંની સાથે જ ડૂબી જાય છે, એ પોતે જ તરી શક્તો નથી તો બીજાને તો ક્યાંથી તારે ? પોતે જ માયાવી બંધનોથી બંધાયેલા હોય છે. પછી બીજાને શી રીતે મુક્ત કરે, કે મુક્તિ અપાવી શકે ?

પાંદડુ જેમ પાશી પર તરે ખરું, પશ એના પર કાંકરો, પથ્થર કે કોઈપણ વજન મૂક્તાંની સાથે એ અને વજન બન્ને તરી શક્તા હોય છે પણ અન્યને-બીજાને તારવાનું સામર્થ્ય

૧૯૪

ં એમનામાં હોતું નથી.

નૌકા જેવા ગુરૂ કોઈક જ હોય છે. નૌકા પોતે પાણીમાં તરે છે અને તેમાં બેસનારા તમામને તારે છે. અર્થાત્ સામે પાર ઉતારે છે. આવા નૌકા જેવા ગુરુ 'તરણતારણ' કહેવાય છે. તેમનું શરશું સ્વીકારનાર તમામને તેઓ નૌકાની જેમ તારે છે.

દૂધ અને પાશી ભેગાં કરવાથી બંને એકમેકમાં ભળી જાય છે, એકરૂપ થઈ જાય છે અને દૂધનું અલગ અસ્તિત્વ નષ્ટ થઈ જાય છે. પરંતુ દૂધનું દહીં જમાવી, અને વલોવી, માખજ્ઞ કર્યું હોય તો તે માખજ્ઞનો પીંડ પાણી ઉપર તરે છે, એ પાણી સાથે એકરસ થતો નથી અને પાણીમાં ડૂબતો પણ નથી. આવા ગુરુઓ માખજ્ઞના પીંડ જેવા હોય છે. તેઓ સંસાર સાગરમાં રહે છે, પણ તેમાં ડૂબતા નથી. તેઓ સંસારમાં તરે છે. તેઓ સંસાર મધ્યમાં હોય છે.પજ્ઞ સંસાર એમને સ્પર્શ કરી શક્તો નથી. તેઓ તેનાથી સદા અલિપ્ત - જળકમળવત્ રહે છે.

નૌકા જેવા ગુરૂ કોઈક જ હોય છે. પાંદડા જેવા ગુરુ થોડા હોય છે અને પથરા જેવા ગુરુઓ અસંખ્ય હોય છે. સદ્ગુરુ એટલે સદ્દ એટલે સારું અથવા સત્ય. સત્યનું જ્ઞાન કરાવે તે સદ્દગુરુ. સદ્દગુરુ એટલે પરમાત્માનું સગુણ સ્વરૂપ. સદ્દગુરુના મહત્ત્વ વિશે રામાયણમાં રામચંદ્રજી કહે છે.

> નર તનુ ભવ વારિધિ કહું બેરો । સન્મુખ મરુત અનુગ્રહ મેરો ॥ કરનધાર સદ્દગુરુ દઢ નાવા । દુર્લભ સાજ સુલભ કરિ પાવા ॥

સદગુરુને ઓળખવા મુશ્કેલ છે. આપશું દુર્ભાગ્ય છે કે સંતો જ્યારે આ પૃથ્વી ઉપર માનવ દેહે વિચારે છે, ત્યારે આપશે તેઓના દિવ્ય ભાવને ઓળખી શકતા નથી. વિશ્વમાં સર્વત્ર ભગવાન અને સદગુરુને ઓળખવામાં માયાવી જીવોએ હંમેશા ભૂલ કરી છે.

જેમ સૂર્યોદય થતાં અંધારું દૂર થાય તેમ ગુરુની કૃપાથી અજ્ઞાન દૂર થઈ અંતરમાં અજવાળું પથરાય છે. ભણતરથી બ્રહ્મવિદ્યા પ્રાપ્ત ન થાય, તે માટે તો બ્રહ્માનિષ્ઠ સદ્દગુરુની જરૂર પડે છે. ગુરુ બે પ્રકારે શિષ્યને સહાય કરતા હોય છે. એક માત્ર સાધન પ્રક્રિયા બતાવીને બીજું કૃપાદષ્ટિ કરીને. કેટલાક ગુરુ સાધન સિદ્ધ હોય છે, જ્યારે કેટલાક કૃપાસિદ્ધ હોય છે.

રામકૃષ્ણ પરમહંસ કહેતા હતા કે કોઈને બહુ જ કષ્ટ વેઠીને પાણી સીંચીને ખેતર પાવું પડે, પાણી પાય તો જ પાક આવે, કોઈક નસીબદારને પાણી સીંચવું ન પડે, વરસાદનું ઝાપટું આવે ને તેનાથી ખેતર ભરાઈ જાય, મહેનત કરીને પાણી લાવવું ન પડે. આ માયાના સકંજામાંથી કષ્ટ વેઠીને સાધના કરવી જોઈએ. કૃપા સિદ્ધિને કષ્ટ ન વેઠવું પ.ડે પરંતુ એવા તો એકાદ બે જણ જ હોય. જેને કૃપાસિદ્ધિ પ્રાપ્ત હોય.

સદ્દગુરુને શરશે જઈએ તો તેઓ અગમ્ય અને અદશ્ય રીતે આપણા ઉપર કૃપા કરે છે, પરંતુ તેની આપણને ખબર પડતી નથી. આપશે ભૌતિક સંપત્તિને સર્વસ્વ ગણીએ એટલે

## ભારતીય ધર્મપ્રશાલિમાં ગુરુ-શિષ્ય

ગુટ્કૃપાનું હાર્દ સમજી શકતા નથી. ગુટુ પશ અનષ્કિારીને તેમનાથી દૂર જ રાખે છે. આ બાબતમાં શ્રી રામકૃષ્ણ પરમહંસ એક દષ્ટાંત આપતા :- એક માતાને ચાર બાળકો હતા ચારેય રડવા લાગ્યાં. માએ શું કર્યું? એકને મીઠાઈ આપી એટલે એ ચૂપ, બીજાને પૈસા આપ્યા એટલે તે ચૂપ, થયો અને ત્રીજાને રમકડાં આપી ચૂપ કરી દીધો. પરંતુ ચોથો પુત્ર જબરો નીકળ્યો તેશે કશું જ ન લીધું, તેશે તો બસ રડવાનું ચાલુ જ રાખ્યું. માતાને લાગ્યું તે આ છોકરો આ બધી વસ્તુથી માને તેમ નથી. એટલે માતાએ બાળકને ઊંચકીને પોતાના ખોળામાં વહાલથી બેસાડી દીધો. આમ બધાં પ્રલોભનો છોડ્યાં તો તેને માતાનો ખોળો, પ્રેમ અને વાત્સલ્ય પ્રાપ્ત થયા. આમ સંસારના મોટા ભાગના લોકો પેલા ત્રણ બાળકો જેવા હોય છે. ચોથા બાળક જેવા તો, વીરલ જ પાકે. એટલે તો સાચા ગુરુ પોતાના શિષ્યની આધ્યાત્મિક ઉન્નતિમાં મદદ થાય તેવી અકલ્પિત અને સહજ રીતે પોતાની શક્તિનો સંચાર તેઓમાં કરે છે. હીરાની પરીક્ષા ઝવેરી કરે તેમ અન્ય સંતો જ્યારે આ વાત શિષ્યોના ધ્યાનમાં લાવે કે તમારા ગુરુદેવની કૃપાથી તમે આ સ્થિતિએ પહોંચ્યા છો ત્યારે જ શિષ્યોને ગુરુકૃપાનો ખ્યાલ આવે છે.

ગુરમાં બે શક્તિઓ જરૂર હોવી જોઈએ.

(૧) ભોમિયા તરીકેનું માર્ગદર્શન (૨) ભલામજ્ઞ કરવાનું આત્મબળ. એટલા માટે ખાસ ધ્યાનમાં રાખવું જરૂરી બને છે કે જે ભોમિયા હોય અને ભલામજ્ઞ કરીને શિષ્યને પરમપદ અપાવી શકે એવા હોય એમને જ ગુરુ બનાવીએ તો આપજ્ઞે કંઈક પામ્યા એવો સંતોષ અનુભવી શકીએ.

સદ્દગુરુ સાક્ષાત્ પરમેશ્વરનું સગુણ સ્વરૂપ હોવાથી તેમના પર સંપૂર્ણ શ્રદ્ધા હોવી જોઈએ. સદ્દગુરુ અને પરમાત્મા વચ્ચે ભેદ નથી અચળ શ્રધ્ધા જેના હૃદયમાં સ્થિર છે, તેમને માટે સદ્દગુરુની શક્તિ સતત કામ કરતી હોય છે, તે સદા નિર્ભય રહે છે, તેને કશીય ચિંતા નથી, તેને દઢ વિશ્વાસ હોય છે કે રક્ષક સમર્થ સદ્દગુરુ છે તો મારે ચિંતા કરવાની શી જરૂર છે ? આવા ભક્યો - શિષ્યોનું સર્વથા શ્રેય થાય છે. આ સંદર્ભમાં ભગવાન કૃષ્ણ અને અર્જુનનું દેષ્ટાંત જોઈએ.

એકવાર ભગવાન કૃષ્ણ અને અર્જુન કરવા નીકળ્યા. આકાશમાં ઊડતા એક પક્ષીને જોઈ ભગવાને અર્જુનને કહ્યું, અર્જુન, શું આ કબૂતર છે.' અર્જુને ઉત્તર આપ્યો, હા, એ કબૂતર છે. પછી ભગવાને કહ્યું, 'અર્જુન, આ કબૂતર નહીં પજ્ઞ ગરુડ છે.' અર્જુને કહ્યું બરોબર છે, આ ગરુડ છે.' કરી ભગવાને કહ્યું, 'અર્જુન, આ ગરુડ નહીં પજ્ઞ કાગડો દેખાય છે.' અર્જુન કરી ભગવાનને કહ્યું, 'ખરેખર આ કાગડો જ છે.' આટલી વાતચીત પછી શ્રીકૃષ્્યે હસીને અર્જુનને કહ્યું, 'મેં જે તને કહ્યું તેમાં તેં હા પાડી.' અર્જુને ભગવાનને કહ્યું, 'મારે માટે આપે જે કહ્યું તે સૌથી વિશેષ છે. આપના શબ્દો આગળ મારી આંખની દ્રષ્ટિ પજ્ઞ નકામી છે. તમે એટલા બધા સમર્થ છો કે એ પક્ષીને ધારો તો કબૂતર, ગરુડ કે કાગડો બનાવી

૧૯૬

શકો છો ! જ્યારે તમે કહો છો કે એ કાગડો છે, ત્યારે એ કાગડો જ હશે. આધ્યાત્મિક સફળતા માટે સદ્દગુરુ પર આવી અવિચળ શ્રદ્ધા અનિવાર્ય છે. આમ હોય તો જ શિષ્ય સમ્યક્ જ્ઞાન, સમ્યક્દર્શન અને સમ્યક ચારિત્ર્ય પ્રાપ્ત કરી શકે અને મોક્ષમાર્ગનો અધિકારી બની શકે. તેથી જ કહેવાય છે કે, શ્રદ્ધાવાન લભતે જ્ઞાનમુ !

જેઓને પૂર્વના પુષ્ટ્યયોગથી પરમાત્મા સ્વરૂપ સદ્દગુરુ પ્રાપ્ત થાય છે, તેઓએ મનસા વાચા કર્મજ્ઞા ગુરુનાં વચનો દૃદયમાં અંકિત કરી વ્યવહારમાં ચરિતાર્થ કરી એ પ્રમાણે ચાલવું, વિચારવું અને વર્તવું જોઈએ તેમાં જ શિષ્યનું સર્વ પ્રકારે શ્રેય છે. તુલસીદાસે શ્રીરામ સિવાય અન્યને નમવા જ ના પાડી હતી.

> 'તુલસી મસ્તક તબ નમે ધનુષબાશ લે હાથ' તાત્પર્ય એટલું જ કે એકને જ વળગી રહો. એ જ તારશેઃ

'એક હિ સાધે સબ સધે, સબ સાધે સબ જાય'

ગુરુ પોતે જંગમ તીર્થધામ છે. તેઓ અડસઠ તીર્થના આંગણ સમાન છે. તીર્થધામોની યાત્રાથી જેમ મનુષ્યનાં પાપ કર્મો ધોવાઈ જાય છે, તેમ અડસઠ તીર્થના ધામ સમા ગુરુનો સત્સંગ કરતાં માનવીનાં તમામ કર્મો બળી જાય છે. ગુરુ પોતાનાં સત્કર્મો અને પરોપકારથી સિદ્ધ મહાત્મા બન્યા હોય છે અને તેથી તેમના ચરણે જવાથી આપણને તીર્થધામ ગયાનો આનંદ પ્રાપ્ત થાય છે. એટલે શ્વેતાશ્વેતર ઉપનિષદમાં ગાયુ છે કે:

યસ્ય દેવે પરાભક્તિર્યથા દેવે તથા ગુરૌ ৷

દેવોના જેવી જ ગુરુમાં પણ અનન્ય ભક્તિ રાખવી. ઉપનિષદે ગુરુ-વંદના કરતાં ગાયું છે કે,

ભોઃ પૂંજ્યા ગુરુ ચરણાઃ

મદવિદ્યાવિભેત્તારઃ સન્તુ વો વંદનાનિ મમ । યુષ્મત્મસાદેન શાશ્વતં બ્રહ્મસુખં અનુભવામિ । ઇદાનીમહં સર્વસ્માદકાતરઃ ।

મમ સંદેહાઃ ભ્રમાશ્વ ધ્વસ્તાઃ |

'હે પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવ ! આપ મારી અવિદ્યાનો નાશ કરનાર છો. હું આપને વારંવાર વંદન કરું છું. આપની કૃપાથી જ હું બ્રહ્માનંદનો અનુભવ કરી રહ્યો છું. હવે હું સંપૂર્શ નિર્ભય છું. મારા બધા સંદેહ દૂર થયા છે. અને ભ્રાન્તિ નાશ પામી છે.'

લૌકિક જગતમાં જેમ ગુરુ એટલે Superior અને શિષ્ય એટલે Inferior છે, તેમ આ અલૌકિક રાજ્યમાં નથી. અહીં જે ગુરુ છે તે 'આત્મકામ'ની સાથે 'આપ્તકામ' પણ છે.

## ભારતીય ધર્મપ્રશાલિમાં ગુરુ-શિષ્ય

અર્થાત્ ગુરુ જ્યાં સુધી શિષ્ય હતો ત્યાં સુધી ભ્રાન્તિને કારશે તેનામાં આત્મકામ થાય છે; એટલે કે મેળવવા જેવું જે કંઈ હોય તે સર્વ મેળવી ચૂકે છે અને જે શિષ્ય છે તે ભ્રાન્તિને કારશે નિત્ય પ્રાપ્ય એવા અંતરતમ આત્માના અભાવબોધને લધી આત્મપ્રાપ્તિની અભિલાષા ધરાવતો હોય છે.

આ જે આત્મકામ છે, તે કંઈ લૌકિક કામના નથી કે ભૌતિક સ્પૃહા નથી, કે જેથી તે શિષ્યમાં લઘુગ્રંથિ રૂપી દીનતા આવે. શિષ્ય ભલે ધનીમાની કે વિદ્વાન હોય; પરંતુ ગુરુ 'આપ્તકામ' હોવાથી ને શિષ્ય પાસેથી કંઈ પણ પ્રાપ્તિની ઇચ્છા નહી હોવાથી, ગુરુ આગળ શિષ્યને પણ ભૌતિક ધનમાનાદિની અભિમાનરૂપી જે ગુરુગ્રંથિ છે, તેનો ઉદ્દભવ થતો નથી. આ પ્રમાણે જ્યાં ગુરુ-શિષ્યમાં કેવળ આત્મકામ અને આપ્તકામ રૂપી વિશિષ્ટ અને દિવ્ય ભાવો વિદ્યમાન હોય છે, ત્યાં ગુરુ કે શિષ્ય કોઈનામાં પણ લૌકિક કે સહેતુક ભાવ કે વ્યવહારની સંભાવના હોતી નથી. ગુરુ-શિષ્યમાં એક અલૌકિક સંબંધની અપેક્ષ હોય છે, જે લૌકિક શિષ્ય માટે અગમ્ય અને અકલ્પનીય છે. તે અલૌકિક એવા ગુરુ-શિષ્યોનો જે દિવ્ય અને મધુર સંબંધ હોય છે.

શિષ્યનો અર્થ થાય છે. શાશિતું યોગ્ય ઇતિ શિષ્ય : અર્થાત્ જે શાસન કરવાને યોગ્ય કે પાત્ર છે, તેને શિષ્ય કહેવામાં આવે છે. ગુરુ શિષ્ય ઉભયપક્ષે નિરીક્ષજ્ઞ-પરીક્ષજ્ઞ કર્યા પછી શિષ્ય ગુરુને અનુશાસન કરવાનો અધિકાર આપે છે. અનુશાસન પજ્ઞ લૌકિક-અલૌકિક ભેદથી બે પ્રકારનાં છેઃ જે લૌકિક અનુશાસન છે, તે તો સર્વવિદિત છે; શિસ્ત અથવા discipline કહેવામાં આવે છે; પરંતુ અનુશાસનનો જે અલૌકિક અર્થ છે, તે અત્યંત રહસ્યમય હોય છે. જેઓ આ માર્ગના પશ્કિ છે તેઓ સમજી શકશે.

શિષ્ય ત્રણ પ્રકારના ગણાવ્યા છે :

૧. લોખંડના તપાવેલા તવા જેવા.

૨. ઝાંકળના બિંદુ જેવા.

૩. કાલું માછલી જેવા.

લાલચોળ બનેલા લોખંડના તવા પર પાશીનું ટીપું પડે કે તરત જ એ છમ કરતું અદશ્ય થઈ જાય છે. તવાની અસહ્ય ગરમીના કારશે શીત સ્વભાવનું પાશી પશ ત્યાં ઠંડક આપી શકતું નથી, પરંતુ પડતાંની સાથે જ બાષ્યીભવન પામે છે. મોટા ભાગના શ્રોતાઓ-શિષ્યોનાં અંતઃકરશ આવાં હોય છે. રજોગુશ અને તમોગુશથી હંમેશા લાલચોળ રહે છે. આવા તવા સમાન અંતઃકરશ ઉપર ગુરુના મુખમાંથી નીકળેલ શબ્દરૂપી પાશીનું ટીપું પેડે છે કે તરત જ એનું બાષ્યીભવન થઈ જાય છે.

બીજો વર્ગ ઝાકળના બિંદુ જેવો છે. દૂરથી એ સુંદર દેખાય છે. સાચાન્હીરાની માફક ઝગઝગાટ કરે છે. ઝાડનાં પાંદડા કે છોડ પર, કે ઊંચા સ્થાને ચમકે, પરંતુ જેવો સૂર્યનો તાપ

આવ્યો કે તરત બાષ્પીભવન પામે અથવા પવનનો એક ઝપાટો લાગે કે તરત જ નીચે પડી નાશ પામે છે. એમ કેટલાકનાં અંતઃકરણમાં ગુરુનો ઉપદેશ પડે છે ખરો, પરંતુ વિવેક અને વૈરાગ્યના અભાવે એ સ્થિર થઈ શકતો નથી. વાસનાઓના તાપમાં તે ઊડી જાય છે. અને કામનાઓના વાવાઝોડામાં તે નીચે પડી નાશ પામે છે. ગુરુનું સાગ્નિધ્ય હોય ત્યાં સુધી તેમના અંતઃ કરણની સપાટી પર એ ઉપદેશ રહે છે, પણ વ્યાવહારિક જગતની એકાદ કસોટી આવતાંની સાથે જ, એ ઉપદેશ ઊડી જાય છે. અને ઉપદેશથી ઊલટું આચરણ આ પ્રકારના શિષ્યો કરે છે.

ત્રીજા પ્રકારના શિષ્યો કાલુ માછલી જેવા હોય છે. કાલુ માછલી સ્વાતિ નક્ષત્ર સમયે વરસાદનું પાશી ઝીલવા માટે સમુદ્રની સપાટી પર કૂદકો મારે છે. પાશીની સપાટીથી ઊંચે ઊછળી તે વરસાદના પાશીના ટીપાને ઝીલી લે છે અને પછી મહાસાગરના તળિયે જઈ એ ટીપાનું જતન કરે છે અને તેમાંથી સાચું મોતી પાકે છે.

આ રીતે કોઈ શિષ્યનું મન ગુરુના શબ્દો સાંભળવા ઉછાળા મારે છે અને એને ઝીલવા માટે અંતરમાં તાલાવેલી જાગે છે. એના શબ્દો તત્ત્વમસિ । અયં આત્માબ્રહ્મ । પ્રજ્ઞાનં બ્રહ્મ । સર્વ સ્વભ્વિદં બ્રહ્મ । આ મહાવાક્યો એકાગ્ર ચિત્તે સાંભળીને અંતઃકરણના ઊંડાણમાં સમાવી દે છે. એનું જતન, ચિંતન,મનન કરે છે અને છેવટે તેમાંથી સાચું મોતી-આત્માજ્ઞાન પ્રગટે છે. ગાય જેમ ઘાસને વાગોળે છે, તેમ આ પ્રકારનો શિષ્ય ગુરુના ઉપદેશને શાંતિથી વાગોળે છે, તેથી તેમાં પાચક રસ ભળે છે. જે શરીરના અણુપરમાણુમાં ભળી જાય છે અને તેમાંથી શક્તિ પ્રગટે છે, જે અંધકારનો નાશ કરે છે.

ગુટુના શબ્દોને આ રીતે વાગેળનાર, એનું મનન કરનાર શિષ્ય કરોડોમાં કોઈક જ હોય છે અને એવા જ શિષ્યો આત્મજ્ઞાન પામે છે. અપરોક્ષ અનુભૂતિ કરે છે. ઝાકળના બિંદુની માફક ઉપદેશ ગ્રહણ કરનારા ઘણા હોય છે. પણ આચરણમાં ઉતારી બીજાઓને ઉપયોગી થઈ પડે તેવા શિષ્યો હોતા નથી. આવા શિષ્યો ગુરુનો ઉપદેશ સાધારણ સ્વરૂપમાં સમજી શકે છે, પણ ઉપદેશ-સ્થાન છોડતાંની સાથે જ બધું અને તેથી આચરણ સુધી કશું જ પહોંચતું નથી. વ્યાવહારિક જગતના કપરા સંજોગોમાં એમની મૂળ પ્રકૃતિ ભાગ ભજવી જાય છે.

મોટા ભાગના શિષ્યો તપ્ત તવા જેવા હોય છે. ઘડી બેઘડી આનંદ માટે કુતુહલથી 'જરા જોઈએ.' 'કંઈ માલ છે ?' એવા ક્ષુદ્ર વિચારથી, કસોટી કરવાના આશયથી, ક્ષુદ્ર વાસનાઓની સફળતા માટે કે કોઈ પણ પ્રકારના શુદ્ધ હેતુ કે વિચાર વિના ગુરુ પાસે આવે છે. પરંતુ ખારા પાણીની માછલી, મીઠાં પાણીમાં રહી શકતી નથી તેવી તેમની અને તેમના મનની સ્થિતિ થાય છે. અંતઃકરણ, આંતર વિચારો, આંતરશત્રુઓ, આંતરવિકારો અને ક્ષુદ્ર વાસનાઓથી એ મન એટલું બધું તપ્ત હોય છે કે ગુરુ ઉપદેશનું જળબિંદુ ત્યાં પડતાંની સાથે તે ઊડી જાય છે.

## ભારતીય ધર્મપ્રશાલિમાં ગુરુ-શિષ્ય

જો કે આટલો સત્સંગ પણ નિરર્થક જતો નથી. ગુરુવાણી પણ અમૃતવાણી છે. અમૃત અસર કર્યા વગર રહે જ નહીં. તમે ગમે તેવા ગરમ હો તો પણ અમૃતનું એક બિંદુ પડતાંની સાથે જ પૂર્વના પ્રારબ્ધથી અંતઃકરણ ઠંડુ હિમ જેવું થઈ જાય છે.

આપણે પ્રભુ પ્રાપ્તિ માટે યજ્ઞ, દાન, તપ, વ્રત, વગેરે કરીએ છીએ. પ્રભુ અંતર્યામી છે, તે જાણે છે કે ભક્ત મને શોધે છે. મોક્ષગામી ભગવદ્દભક્તોની ઇચ્છાપૂર્ણ કરવા, તેઓને યોગ્ય આધ્યાત્મિક માર્ગદર્શન આપવા પ્રભુ આ પૃથ્વી પર મનુષ્યરૂપે અવતરે છે. પ્રભુના માનવીય સ્વરૂપને આપણે ગુરુ કે સંત કહીએ છીએ. જગતમાં જે પ્રસન્નતા, આનંદ, સુખ વગેરે દેખાય છે તે એમને લીધે જ છે.

સંતપ્ત વ્યથિત માનવસમાજને આજે સંતો સદ્ગુરુની ખૂબ જ જરૂર છે. સંસ્કૃતિ તથા ધર્મના રક્ષક - પ્રવર્તક તથા માનવતાના જ્યોતિર્ધર, ભગવદ્ સ્વરૂપ કરુણાવતાર સંતો જ્યાં છે ત્યાં, સુખ, સંતોષ, પ્રસન્નતા અને આનંદ હોય છે. જીવનની જે ક્ષણોમાં સંત સમાગમ થાય છે, તે ઘડી ધન્ય છે. તુલસીદાસજીએ સાથું જ કહ્યું છેઃ

ધન્ય ઘડી જબ કોઈ સતસંગા,

ધન્ય જન્મ હરિભક્તિ અભંગા,

સંતમિલન સમ સુખ જગ નાંહિ.

સંતમિલન જેવું કોઈ બીજું સુખ નથી. જેમ સૂર્ય અને ચંદ્રનો ઉદય વિશ્વને સુખ આપનાર છે તેમ ગુરુ-સંતોનો અભ્યુદય સદા સુખકારી હોય છે.

★ વિદ્યાપીઠ, મે-ઑગસ્ટ, ૧૯૯૯

# **૬. હુ**સરકલાઓ અને લોકકલાઓ

હુન્નરકલાઓ અને લોકકલાઓ ગુજરાતના લોકપ્રિય એન સૌંદર્ય-પ્રિય લોકો માટે અમૂલો સાંસ્કૃતિક વારસો છે.

રંગકામ

રંગકામનો હુન્નર ગુજરાતનાં મોટા ભાગનાં ગામો અને શહેરોમાં વિકસેલો જોવા મળે છે. આ હુન્નરના કારીગરો મુખ્યત્વે ખત્રી, ભાવસાર, છીપા વગેરે કોમોના હોય છે. બાંધશી એ ગુજરાતના કચ્છ અને સૌરાષ્ટ્રના વિસ્તારોમાં ખાસ પ્રસિદ્ધ છે. બાંધશીની

કળામાં મુખ્ય બે બાબતો-બાંધવું અને રંગવું-એ છે. કચ્છની બાંધણી પ્રાચીન ઢબની છે, જે ખૂબ શ્રમ માગી લે છે. એમાં સંખ્યાબંધ ટપકાંઓ મુકાતાં. જામનગરી બાંધણીમાં આધુનિક રંગ અને ડિઝાઈનો હોય છે. બાંધણીની કળા મુખ્યત્વે, સાડીમાં વપરાય છે. ઉપરાંત ચાદરો, લૂગી, દુપટ્ટા વગેરેમાં પણ હવે બાંધણી-કામ કરવામાં આવે છે. રંગવાનું કામ પુરુષો કરે, જ્યારે બાંધવાનું કામ સ્રીઓ કરે છે. બાંધણીની પ્રક્રિયા ક્લાદષ્ટિ, હાથની કુશળ કારીગરી, રંગની પરખ અને તેની મેળવણીનું જ્ઞાન માગી લે છે.

કાપડ પર ગેસથી ડિઝાઈનો દોરી તેના પર લાકડાના બ્લૉકથી ડિઝાઈનો પડાતી. કાપડનો જે ભાગ મૂળ રંગમાં રાખવાનો હોય તેને બાંધી બાકીના ભાગને રંગ ચડાવવામાં આવે છે. ત્યાર પછી ડિઝાઈનનો દરેક રંગ ચડાવતી વખતે રંગવાનો ભાગ ખુલ્લો રાખી બાકીનો ભાગ બાંધી દેવામાં આવે છે. આ ક્ષેસાણે જેટલા રંગ તેટલી વાર બાંધવાનું ને રંગવાનું કામ કરાય છે. આમાં રંગોને રસાયણોની પેસંદગી કેવા પ્રકારના કાપડ ઉપર બાંધણી કરવાની છે તેને આધારે થાય છે.

બાંધજ્ઞીની ડિઝાઈનોમાં મુખ્યત્વે મીંડાં, ચોરસ, ફૂલો, પાંદડાં, પશુ-પક્ષીઓ, ઢીંગલીઓ વગેરે ભૌમિતિક અને કુદરતી ડિઝાઈન કરાતી. બાંધજ્ઞી મુખ્યત્વે લાલ રંગની બનાવાતી. ઘજ્ઞી વાર બાંધજ્ઞીમાં જરીનો ઉપયોગ પજ્ઞ થતો. બાંધજ્ઞીનો રંગાટ કરવાની બધી જ પ્રથા સૌરાષ્ટ્રના ઘરચોળામાં પજ્ઞ પ્રચલિત છે.' બ્રિટિશ મ્ય્રુઝિયમમાં પ્રદર્શિત બાંધજ્ઞી પર બનાવનારનું નામ છે.

પાટજ્ઞમાં પટોળાં બનાવવાનો કસબ ઘણા પ્રાચીન કાલથી હોવાનું મનાય છે. પ્રસ્તુત કાલમાં પણ કેટલાંક સાળવી કુટુંબો આ હુત્રરમાં હતાં. માથાના વાળ કરતાં પણ ઝીણા તાણાવાણાને પ્રથમ બાંધી પછીથી એને વિવિધ રંગોમાં એક એક કરી રંગીન ભાત પ્રમાણે ગોઠવવામાં આવતી. અનોખા પ્રકારની વણાટની કારીગરીના આ નમૂનાઓમાં શુદ્ધ રેશમ પર ચટાઈ ડિઝાઈનમાં ભૌમિતિક આકૃતિઓ વિશેષ બનાવવામાં આવતી. આ ઉપરાંત નારી-કુંજર પાનભાત ફૂલવાડી ચોકડીભાત અને પશુ-પક્ષીઓની આકૃતિઓ કરાતી.<sup>3</sup> જયપુરના મહારાણી જીવન પર્યંત પાટણના પટોળા જ પહેરતા.

For Private and Personal Use Only

## હુન્નરકલાઓ અને લોકકલાઓ

આમાં રેશમના દોરાનો ઉપયોગ કરી વિવિધ રંગોના રેશમના દોરા ગૂંથી તથા વજ્ઞીને કારીગર વિવિધ ભાત ઉપસાવતો. પટોળાનો મૂળ રંગ લાલ પીળો લીલો કાળો ને સફેદ રખાતો.

જરી-કામના હુલરમાં ખાસ કરીને ખત્રીઓ રાશા પટેલ અને ક્શબી કોમો જોડાયેલી હતી. આ હુલરમાં ચાંદીના જાડા તાર બનાવી, પછીથી વાળ જેવા નાના પાતળા તારમાં એનું રૂપાંતર કરી, એને રેશમના તાંતણામાં વણીને જરી બનાવાતી. જરીને સોનેરી બનાવવા એ જાતનો રંગ ચડાવાતો.

જરીકામના હુક્ષરના બે મુખ્ય ભાગ હતા : એકમાં જરી બનાવાતી, જ્યારે બીજામાં જરીની સાડી બોર્ડર અને અન્ય ચીજવસ્તુઓ બનતી. જરીમાં કરવામાં આવતી ડિઝાઈનો સાદી અને ભૌમિતિક તેમજ ફૂલોવાળી અને પશુ-પક્ષીઓના આકારવાળી કરાતી. સુરતમાં નકલી અને અસલી જરીની એમ બે મુખ્ય જાતો બનતી. એક તો જરીના સાચા ને નકલી દોરાઓ, જેમાંથી સાડી ભરત, સાડી બોર્ડર વગેરે બને, જ્યારે અન્ય બનાવટોમાં ટીકી ચળક બાદલું સાલમાં વગેરે બને.<sup>૪</sup>

જેતપુરનું છપાઈકામ માત્ર ગુજરાતમાં જ નહિ, સમગ્ર દેશમાં જાણીતું હતું. અહીં મોટે ભાગે ખત્રી અને છીપા લોક બ્લોક અને સ્ક્રીન-પ્રિન્ટિંગ કરતા. ઉપરાંત મુસ્લિમ પટેલ વગેરે કોમો પણ આ કામમાં જોડાયેલી હતી. છાપકામના જુદા જુદા રંગ પ્રમાણે એની સ્ક્રીન બનતી. ડિઝાઈનો મુખ્યત્વે ભૌમિતિક તેમજ ફૂલ વેલ પાંદડાં વગેરેની રહેતી.<sup>પ્ર</sup> બાટિકનું આજનું સ્વરૂપ ભારતમાં શાંતિનિકેતનમાંથી શ્રીમતી પ્રતિમા ટાગોરે પરિચિત

કરાવ્યું. બાટિકની રંગ કરવાની કળા કંઈક બાંધશી જેવી છે, પરંતુ આમાં મીશની મદદથી વિવિધ ભાત પાડવામાં આવે છે. સુતરાઉ કે રેશમી કાપડ ઉપર જ્યાં જ્યાં રંગ ચડાવવો હોય તેટલો ભાગ ખાલી રાખી બાકીના કાપડની બંને બાજુએ મીશ ભરી દેવાય. આ પછી કાપડને રંગમાં બોળી, ચારે ખૂશેથી ખેંચી રાખી, એ પર મીશ રેડી કેટલાક અવનવા આકાર સર્જી શકાય. મીજ઼ લગાડીને રંગ ચડાવ્યા પછી જો બીજા રંગનું કામ કરવાનું હોય તો બે પદ્ધતિ વપરાય : એક તો પ્રથમ રંગ માટે લગાડેલું મીશ કાપડને ગરમ પાશીમાં બોળીને ઉખેડી લઈ, બીજા રંગ માટે નવું મીશ લગાડીને પછી કાપડને બીજા રંગમાં બોળવામાં આવે અથવા પ્રથમ લગાડેલા મીશને એમને એમ રહેવા દઈ બીજા રંગ માટે નવું મીશ લગાડીને કાપડને બીજા રંગમાં બોળવામાં આવે. આમ પ્રત્યેક રંગ માટે દરેક વખતે નવું મીશ ચોપડવાની ક્રિયા કરવી પડે. પ્રત્યેક વખતે રંગ ચડાવ્યા પછી કાપડને છાંયે સૂકવી, પછી એને ચોખ્ખા પાશીથી ધોઈ, ત્યાર પછી જ બીજા રંગનું કામ કરાય. અસલ તો વનસ્પતિજન્ય રંગો વપરાતા, આજે 'બ્રેન્થોલ' કે 'નોપ્થૉલ' બનાવટના રંગો બાટિકમાં વપરાય છે. બાટિકમાં સરળ વળાંકો અને ભારે રેખાઓવાળી ભાત સરસ ઉઠાવ પકડે છે.<sup>૬</sup>

કલમકારી કે માતાના ચંદરવા તરીકે ઓળખાતી કળા ખૂબ પ્રચલિત બની છે. એમાં વનસ્પતિજન્ય રંગો તેમજ એવાં જ રસાયજ્ઞોની મિલાવટથી કાપડ ઉપર∘આ છાપકામ કરવામાં Shree Dharmachakra Prabhav Tirth, Nashik

કલાવિમર્શ

આવે છે. મજીઠના ઉપયોગથી થતી આ છાપકળામાં વાઘની સવારી કરી સહેલ અને ભક્તવૃંદથી વીંટાળેયેલી દુર્ગા માતાની ભાત વિશેષ જોવા મળે છે. ભરતકામ

ે ૨૦૨

મૂળ બલુચિસ્તાન અફઘાનિસ્તાન પંજાબ સિંધમાં થઈ કચ્છ-સૌરાષ્ટ્રમાં ભરતપરંપરા પ્રસરી હોવાનું મનાય છે. ભરતપ્રથામાં શરૂઆતમાં એક સરખા રંગ ટાંકા ટેભા ભરાતા હતા. સમય જતાં એમાં યુરોપીય પારસી અને દેશી ભરતનું સંયોજન થતું ગયું. સ્વરાજ્ય આવ્યા પછી ભરવાનાં મશીન આવ્યાં અને હાથના લોકભરતનો કસબ મશીનોએ ખેંચી લીધો.

સૌરાષ્ટ્રનું લોકભરત એ પરંપરાએ ઊતરી આવેલો વિશિષ્ટ કલા-પ્રકાર અને કસબ છે. સૌરાષ્ટ્રના ભરતકામમાં સિંધ પંજાબ બંગાળ અને મધ્યપ્રદેશ તથા રાજસ્થાનનું સંયોજિત સ્વરૂપ વિકસેલું હોવા છતાં સૌરાષ્ટ્રી ભરતમાં ભાત-સુશોભન એ એનો આગવો પ્રકાર બન્યો છે.°

સૌરાષ્ટ્રના ભરતકામમાં મુખ્યત્વે મોચીભરત કાઠીભરત મહાજનભરત આહીરભરત અને ક્શબીભરત એ પાંચ શૈલી વિકસી. મોચી ભરત

મોચીપરંપરા વિશેષતઃ ધંધાદારી પરંપરા ગણાય છે. રાજપૂત તેમજ કાઠી ઠાકોરોના દરબારમાં રાજકુવંરીઓને દાયજામાં આપવા અનેક જણસો તૈયાર કરાતી તેમાં ભરકામની રાચ મોચી કસબીઓ તૈયાર કરતા. સૌરાષ્ટ્રમાં મોટે ભાગે કચ્છી કારીગરો આવતા. '

મોચીભરતમાં રેશમી કાપડ ઉપર હીર અને સોનાના બારીક તારનાં ભરત ભરાતાં. કુમાશવાળા ચામડા પર પણ સોના-રૂપાના તારથી ભરત વિવિધ વસ્તુઓ માટે થતું, જે ચામડા-ભરત કહેવાતું. પછી એ કામ કિંમતી કાપડ પર ઊતર્યું. હવે રાતા જાંબલી કે સોનેરી પીળા કાપડ ઉપર ઊંચી જાતના કિરમજી રાતા જાંબલી સોનેરી પીળા સફેદ તેમજ કાળા હીરના દોરાનું આરીથી તેમજ ઝીશી સોયથી ભરત કરવામાં આવે છે. સાંકળી તેમજ ફાંટિયાથી બગચી ચાકળી તોરણ ચશ્નિયા કમખામાં ચોક પાડી કરમફૂલ ગોટાફૂલ બુટા પોપટ મોર વગેરે જેવી ભાતની આકૃતિઓનાં અતલસ ઉપર હીર-ભરત ભરવામાં આવતાં. રેશમી ઘાઘરાની કોર અને ઉપર મોર પૂતળીનાં આરીંભરત કરાતાં, વસ્તુને સુંદર-બનાવવા ચાકળા ચંદરવા તોરણ પિછવાઈ જેવા મોટા રાચમાં ગાય હાથી પાલખી વેલડું પારણું સખીવૃંદ અને કૃષ્ણલીલાનાં દશ્ય પણ હીરભરતમાં થતાં. આ ભરતમાં નાના આભલાને ભરીને હીરભરતને મનોહર બનાવ્યતાં. " કચ્છી મોચી-આરી-ભરતમાં સુરતની ગજી તેમજ માંડવી જામનગરની અતલસ ઉપર બસરાઈ હીરના દોરાથી તેમજ ચીનાઈ રેશમથી બહુ જ નાજુક ચિત્ર જેવું ચોક્કસ ભરતકામ થતું.

હીરભરતનું ઝીશું કામ ઝીશી સોય અને આરીથી બારીક હીરદોરાથી થતું. ભરતમાં સાંકળીનો સળંગ ટાંકો ચાલ્યો આવતો જેથી કામ સીધું સહેલું લાગે, પણ રેશમી પોત ઉપર

# હુન્નરકંલાઓ અને લોકકલાઓ

રેશમી ઝીણા દોરાથી નાજીક આકૃતિ અને ચોક્કસ રંગ ઉપસાવવામાં કારીગરની ઝીણી નજર અને કલા-સૂઝ જોઈએ. કચ્છી આરીભરતના રાચમાં સીઓને પહેરવાનાં કાપડાં સાડી કોર ઘાઘરાપાટ અને ઘરશણગારનાં તોરણ ચાકળા બગચી અને બટવા જેવી જણસ થતી.<sup>10</sup> કાઠીભરત

503

સૌરાષ્ટ્રની કાઠી કોમનું ભરત વધારે આકૃતિ-પ્રધાન અને ચિત્રાત્મક તેમજ કથાતત્ત્વવાળું હોય છે. કાઠી સીઓની રંગ-સમજ ઊંડી અને ભરત ખાસ કરીને ગૂઢ રંગો માટે વધારે પક્ષપાતવાળું હોય છે. કાઠીભરતકામને માટે હાથ વજ્ઞાટનું મુલાયમ કાપડ પસંદ કરી. એના ઉપર ગુલાબી જાંબલી સોનેરી પીળો લીલો અને સફેદ સેવાળિયા અને કેસરિયા રેશમના તારનો ઉપયોગ ખૂબ જ કુશળતાપૂર્વક કરી, ઢોલા-મારુ, વચ્છરાજ સોલંકી, રામાયજ્ઞ, કૃષ્ણલીલા વગેરે તેમજ જીવતા જીવોની પ્રતિકૃતિઓ ઉપરાંત ફૂલગોટા, ઝીજ્ઞા કાંગરા કથીપાભરત, અડદિયા ખજૂરા બાવળિયા વગેરેની ભાત કરવામાં આવતી. 'સૂરજસ્થાપન' એ પશ કાઠીભરતનું આગવું અંગ ગણાય.'' કાઠીભરતકામમાં પછીત પાટી બેસણ ચાંકળા ટોડલિયા તોરણ શાખિયા ઉલેચ વગેરે ગૃહ-શોભન તેમજ વેલડાં તથા પશુ શણગારનું ભરત વિશેષ ભરાય છે.

### મહાજનભરત

સૌરાષ્ટ્રની ઉજળિયાત કોમ-મહાજન વગેરેમાં પશ ભરત ભરવાનો ચાલ હતો. એમનું ભરત સુંદર, ઠાંસી ઠાંસીને ભરેલું, વધારે પડતું સાક અને ચીવટવાળું દેખાય છે. મહાજનભરત કાં તો રંગીન પોત અથવા કોઈ વાર અતલસ કે ગજી કાપડ ઉપર ભરાતું. '' મહાજનભરતમાં વિશેષતઃ સફેદ કે વાદળી રંગના કાપડ ઉપર ભરતની આખી ભૂમિકાનું ભરત ઘેરા ગુલાબી રંગના રેશમથી કરાતું. ગુલાબી રંગની ભૂમિકા પર સફેદ પીળો લીલો વાદળી રંગ વપરાતો. આ શૈલીમાં ગાજના ટાંકાથી ચોડવામાં આવતા આભલાંનું ભરતકામ ઘણું જ ઉઠાવદાર બનતું. આ ભરતની બીજી ખાસ વિશિષ્ટતા એ આખા ભરતકામની ચારેબાજુની કિનાર નજીક એક્સરખા કાંગરા ભરાતા અને કાંગરાઓનાં માથાં મોરપગલાંના ટાંકાથી બાંધવામાં આવતાં. 'ગ

મહાજનભરતની ભાત-આકૃતિઓનો પ્રવાહ કાષ્ઠશિલ્પ પિછાવાઈ કમલકારી પામરી અને પટોળાંની બાંધજ્ઞીમાંથી તેમજ મોચી અને કાઠીભરતમાંથી આવ્યો છે.

પાંચ સાત કે નવ કોથળીનાં તોરજ્ઞ કે ચાર કે નવ ચોકના ચાકળા કે કથીપામાં ચારેકોર મોરપગલાંનું માથું બાંધેલ કાંગરા, આભલાં અને ખજૂરી વગેરેની આકૃતિઓ થતી.'\* આ ભરતકામમાં લીખનો ટાંકો, ચોકડી ટાંકો ગોળ દાશો અને મોરપગલાં વિશિષ્ટ ભાત પાડે છે. આ ભરત કચ્છના મહાજનભરત કરતાં ચડિયાતું દેખાય છે. કેચ્છના મહાજનભરત ઉપર ત્યાંના મોચીભરતની અસર દેખાય છે.

આહીરભરત

સૌરાષ્ટ્રના આહીરભરત પર કાઠીભરતની છાંટ જોવા મળે છે. ખેડવાયા વર્જ્સમાં

208

આહીરોનું ભરતકામ શ્રેષ્ઠ છે. મચ્છોયા પંચોળી અને સોરઠિયા એ ત્રજ્ઞ પરજના આહીરોમાં સોરઠિયા આહીરોનું ભરતકામ વધારે ભભકદાર અને સ્થિર દેખાય છે.

આહીરભરતમાં સફેદ ખાદીના પોત પર કિરમજી જાંબલી રાતા વગેરે હીર તેમજ સૂતરાઉ દોરાથી ભરત ભરાય છે. આહીરભરતમાં આભલાંનો ઠીક ઠીક ઉપયોગ થતો. પહેરવેશ તેમજ ગૃહસુશોભનની વસ્તુઓમાં સીઓનાં કાપડાં, બાળકની કુચલી ટોપી વગેરે તથા તોરશની કોથળીઓ તેમજ બળદની માથાવટી ઝૂલ શીંગડિયા વગેરે બનાવાય છે. \*\* કચ્છ અને સૌરાષ્ટ્રની સરહદ પાસેના આહીરભરતમાં લીલા અને લાલ પીળા રંગની ઢોલિયા ઉપર રાખવાની કીલ કે મળીમાં પ્રાકૃતિક આકૃતિઓની રચના સુંદર રીતે કરાય છે. જૂનાગઢ તરફના સોરઠી આહીરભરતમાં ધોળાંગદામાં સુશોભન અને મોટા ફૂલવેલની ભાતો સાથે આકૃતિનું પશ સંયોજન કરાય છે. વાળાકી પંચોળી આહીરના ભરતમાં ભાત

અને ગદમાં આંબો બાજોઠ મૈયારા-વલોશું વિશેષ સ્વરૂપના છતાં સરળ પ્રાકૃતિક સ્વરૂપે ભરાય છે.

મધ્ય સૌરાષ્ટ્રના જામનગર હાલાર વિસ્તારના આહીરભરતમાં પીળા પોત પર પોપટ પૂતળીઓ મોટા મોટા ગોટીફૂલ અને વચ્ચે આભલાં ટાંકવામાં આવે છે.

બરડાના પોરબંદરના મેરમાં ભરતનો ખાસ ચાલ નથી. મેર કોમમાં ભરતઆળેખનાં ચિત્તરામલ ખાસ થાય છે, છતાં ક્યારેક ઘેરા રંગની ભૂમિકાવાલા ચાકળામાં પોપટ પાંદડી અને મોટાં આભલાં ટાંકવાનો વિશે ચાલ નજરે પડે છે.

ઓખાના વાથેરોમાં ભરત બહુ જ ઓછું જોવા મળે છે, છતાં વાઘેર સ્ત્રીઓ ઘોડાની મંથરાવટી, ઊંટની લેલાવટી અને નાન-નાના ગૃહશોભનના ભરતમાં કાચખાંખને બહોળા પ્રમાણમાં ટાંકે છે. ૧૯ ક્રણબીભરત

સૌરાષ્ટ્રમાં ગોહિલવાડ પંથકના લેઉવા ક્શબીનું ભરતકામ અને મધ્ય સૌરાષ્ટ્રના અને સોરઠના કડવા કર્ણબીનું ભરતકામ વિશિષ્ટ ભાત પાડે છે.

પીળા અથવા સફેદ રંગના કાપડ ઉપર ગુલાબી અને સફેદ રંગના રેશમના ગોટા તથા વિજવેલ તેમજ ચોખચલીથી ખાનાં ચોક ખંડ બાંધી, કોઈ વાર સોનેરી તૂઈ મૂકી અંદર આભલાં સાથે ભરત ભરવું એ આ કોમના ભરતકામનું આગવું અંગ ગણાય.

ક્શબીભરતમાં તોરશ બારસાખિયા ઉલેચ ચંદરવા ચાકળા બળદની ઝૂલ, માથાવટી ઘાઘરા કપડાં ઓઢણાંની કોર વગેરેમાં ભરત ભરવાનો ચાલ છે.

ભરતકામની આ મુખ્ય શૈલીઓ ઉપરાંત રબારી સતવારા અબોટી સગર જેવી જાતિઓની પણ ભરતકામમાં દેખાઈ આવે તેવી તરાહ પણ હોય છે.

કચ્છમાં કોમવાર ભરતકામની લાક્ષણિકતા અલગ તરી આવે છે. આ રીતે આયર રબારી ક્શબી ભશસાલી વાગડિયા રજપૂત ઠકરાઈ ઓસવાળ જત અને ખાસ કરી બશ્રિયારોનું

## હુન્નરકલાઓ અને લોકકલાઓ

ભરતકામ એમની પોતાની આગવી રીતે રૂપમાં અને રંગે વિશિષ્ટ ભાત પાડે છે. એવી રીતે ભરકામમાં વપરાતાં એનાં રૂપલક્ષણ પણ પરંપરાગત પેઢી-દરપેઢી એમના વંશજોને મળ્યા કર્યા છે. એકંદરે જોતાં એમાં સાંકળી અને આંટિયાળા લપેટા ટાંકા તથા આભલાંનું ભરત એકસરખું જોવા મળે છે. સાંકળી ભરતના કામની વિશિષ્ટતા એ 'કચ્છી ભરત'ની ખાસ પ્રકારની એક આગવી શૈલી ગણાવાય. કચ્છની ભરતકામની આકૃંતિઓમાં મોર, પાંદડિયા કમળફૂલનો ચકર વગેરે એની લાક્ષણિકતા ગણાય.<sup>19</sup>

કચ્છની બન્ને પ્રાંતનું ભરત ખાસ પ્રકારનું છે. ત્યાં વસતાં જત રાયસીપોત્રા હાલેપોત્રા મતવા હીંગોરજા સુમરા જુણેજા વગેરે માલધારી નારીના કરકસબ ભરતકામ અને કવાટકામમાં ઝીણી વિગતો અને રંગની ઉઠાવદાર મેળવણી એ એની વિશ્ષ્ટતા છે.<sup>૧૮</sup> આ ભરત ઉપર બલુચી અને સિંધી અસર દેખાય છે, સાથે કચ્છી ઝીણવટ અને ચોખ્ખાઈ જોવા મળે છે. જત મતવાનું બન્નીનું ભરત એના પહેરવાના આખા કજરીમાં શ્રેષ્ઠ પ્રકારનું દેખાય છે. આ ભરતમાં સાંકળી અને ગાજના ટાંકાથી ઝીણી ટપકી અને બુટાદાર ભાત રચાય છે, જેમાં ઝીમાં આભલાં ટાંકેલાં હોય છે. રેશમી કે સુતરાઉ કાપડ પર લાલ લીલા વાદળી સોનેરી સફેદ અને કાળા રેશમી દોરાને જોઈતા પ્રમાણમાં એ રંગ ઊઠી નીકળે એવા કાપડ ઉપર ભરાય છે. બન્નીની મુસ્લિમ બહેનો એના ભરતમાં જીવંત પશુ-પક્ષીઓની આકૃતિઓ ભરતી

નથી.

કચ્છી ભરતમાં ઝીજ્ઞાં વિવિધ આકૃતિના ગોળ ત્રિકોજ્ઞ, ઘઉલા-આભલાં ભરી એ બશ્નિયાર કસબને શોભતો બનાવે છે.<sup>૧૯</sup>

આમ લોકભરતમાં રંગ ભાત આકૃતિ અને ઉઠાવમાં પરંપરાગત લોકસંસ્કૃતિના અનેકવિધ અંશ સચવાયેલા જોવા મળે છે. **ધાતુકામ** 

ગુજરાતમાં નાનાં મોટાં શહેર અને ગામડાંઓમાં તાંબા-પિત્તળનાં વાસણ સોના-ચાંદીનાં ઘરેશાં સુડી ચપ્પાં અને હાથીદાંતની ચીજો બનાવાતી.

કચ્છ અને જામનગરમાં સૂડી ચપ્પાં છરી તેમ તલવારની મૂંઠ વગેરેની બનાવટો પર કલાત્મક કોતરણી કરવામાં આવતી. એમાં ક્યારેક સ્રી-પુરુષની આકૃતિઓ, પશુ પક્ષીના આકારની સૂડીઓ બનાવાય છે. ચપ્પાં છરીના મૂઠના આકારોમાં ઘોડા સિંહ વાથ વગેરેની આકૃતિઓ બનાવાતી. હથિયારો તરીકે વપરાતાં સાધનોમાં પણ વિવિધ આકારો કરાતા.

ગુજરાત કચ્છ અને સૌરાષ્ટ્રમાં સોના-ચાંદીનાં ઘરેશાં બનાવવાની કલા એની વિશિષ્ટ ભાત અને આકારોને લઈને જુદી પડે છે. કચ્છ-સૌરાષ્ટ્રના પ્રામવિસ્તારની સ્રીઓના અલંકારોમાં ઘણી વિવિધતા જોવા મળે છે. આ અલંકારોમાં મુખ્યત્વે માથાના સેંથાની ડોડી, કાનમાં પહેરવાના ઠોળિયા, પાંદડી લવિંગિયા સાંપવું ટોટી અકોટા વેડલી વગેરે, નાકમાં પહેરવાની ચૂંક નથ ચૂની વગેરે, ગળામાંની હાંસડી મોહનહાર બરઘલી વગેરે તથા હાથપગના વેઢલા

# ઇત્યાદિમાં વિવિધતા જોવા મળે છે. 20

કચ્છ-પોરબંદરની કારીગરીમાં રોમન અને મુગલાઈ ડિઝાઈનોની છાપ દેખાય છે. એના ઉપર કોતરકામ તથા એમ્બોસિંગ અને મીનાકારી કરવામાં આવતી. આમાં મુખ્યત્વે ટ્રે એશટ્રે પાનદાની પ્યાલા કુંકુમદાની ફ્લાવર ફોટો ફ્રેમ વગેરે બનાવાય છે.

ઘરેશાંઓમાં હીરા મોતી માણેક જેવી કિંમતી ચીજો પણ જડવામાં આવે છે. તાંબા-પિત્તળની ક્લાત્મક બનાવટોનું કામ કંસારા જ્ઞાતિના કારીગરો એમના ઘરઆંગણે જ કરતા. ગુજરાતમાં શિહોરમાં નાત-જમણના મોટા કદનાં વાસણ ઉપરાંત ધાર્મિક વિધિ માટે વપરાંતાં પંચપાત્ર આચમની વગેરે બનતાં. ડભોઈ અને વડોદરામાં પિત્તળની પવાલી થાળી કથરોટ વગેરે ઘરવપરાશનાં વાસણ બનતાં. વીસનગર તાંબાનાં વાસણ, જેવાં કે ગોળી તાંબાકૂંડી વગેરે માટે અને વઢવાણ પિત્તળની ગોળી ઘડા ગાગર બોઘરણાં વગેરે માટે, જ્યારે જામનગર તપેલાં લોટા વગેરે માટે પ્રખ્યાત છે. સૌરાષ્ટ્રમાં કાઠી કોમમાં દીકરીને કરિયાવરનો સામાન આપવા માટે પિત્તળના મોટા દાબડા કટોદાન ગોળી અપાતાં. આવા દાબડા ઉપર ક્યારેક પૂતળીઓ અને કમળની ભાત કોતરવામાં આવતી.

પિત્તળમાંથી દેવદેવીઓની તેમજ જૈન તીર્થકરોની નાની મોટી મૂર્તિઓ પણ બનાવવામાં આવતી. ભાવનગર પાસેનું ઘોઘા ધાતુમૂર્તિ બનાવવાનું એક કેંદ્ર હતું."

આ ઉપરાંત પિત્તળની અને ઢાળાની આરતીઓ દીવીઓ રામ અને કૃષ્ણલીલાને રજૂ કરતા કાંસા-તાંબા-પિત્તળના કળશ, હીંચકાની સાંકળો, પાનપેટીઓ સુરાહી, પાણીના કુંજા વગેરે લોકકલાના અંશોને જાળવી રાખતા ધાતુકામના નમૂનાઓ છે. મોતીભરત-ગૂંથણ

ગુજરાતમાં કચ્છ-સૌરાષ્ટ્રમાં ભરતકામ સાથે મોતીભરત-ગૂંથણનો પણ વિકાસ થયેલો જોવા મળે છે. જૂના કાઠિયાવાડના રાજકીય શાંતિ અને સ્થિરતાના દિવસોમાં સમુદ્રપારનો વેપાર કરતા કચ્છી ભાટિયા અને સૌરાષ્ટ્રના વાણિયામાં મહાજન-મોતીભરત શરૂ થયું. કાઠી કોમમાં મોતીગૂંથણ પ્રવેશ્યું. ક્શબી આહીર જેવી ખેડૂત કોમોમાં પણ મોતીગૂંથણ શરૂ થયું. <sup>રર</sup>

સૌરાષ્ટ્રમાં મોતીભરતમાં મુખ્યત્વે કીડિયાં અને ક્યાંક કયાંક સાકરિયાં મોતીનો વયરાશ દેખાય છે. વીસમી સદીના ચોથા દાયકાથી ઇટાલિયન મોતીનાં કદ ઘાટ રંગ અનિશ્ચિત તેમજ હલકાં થઈ જતાં વપરાશ ઘટી ગયો.

સૌરાષ્ટ્રમાં ત્રણ મોતીનું ભરતકામ વિશેષ પ્રસારમાં આવ્યું. ત્રણ મોતીના ભરતમાં કાઠી તથા મહાજનશૈલીનું ગૂંથણ છૂટું કરવામાં આવતું, જ્યારે ક્શબીભરત જાડા લાલ કપડા ઉપર મોતીભરત વખતે જ ટાંકા પાછળના કાપડ સાથે લેવાયેલ હોવાથી ઘણું જ ટકાઉ બનતું. કાઠીના મોતીભરમાં રૂપકામ અને ભૂમિતિના કોણોથી બનતી કેટલાક પ્રકારનાં ફૂલોની આકૃતિઓ તથા મહાભારતના પ્રસંગો ગણેશસ્થાપન સૂરજ સ્થાપન અંબિકાસ્થાપન ચોપાટ-સોગઠાં પારણાં ચાકળા ચાંકળી ઇંઢોણી તલાવારનું મ્યાન ઘોડાના શણગાર વગેરે

## હુન્નરકલાઓ અને લોકકલાઓ

નમૂના બનાવતા.

કાઠી-મોતીભરત પછી મોતીભરતમી વ્યાપક શૈલી ક્શબી-મોતીભરતની ગણાય. એક મોતી લઈ ઊભી લીટીએ મોતીભરમાં ભૂમિતિના કોણ તથા વાઘ ચિત્તા સિંહ ગાય હાથી વગેરે પશુનું રૂપકામ થતું. આ ભરતમાં વચ્ચે મોટા ગોળ અને ચોરસ આભલાં ગૂંથવામાં આવતાં. ક્શબીભરતની પછીત-પાટીઓના નીચલા ભાંગે ઊનનાં ફૂમકાં અને વલમોતીની જાળીઓ બાંધવામાં આવે છે, જે એની ખાસ વિશેષતા ગણાય. આમાં વીંઝણો તોરણ ઇંઢોણી કંકાવટી નાળિયેર બળદના શણગાર, વગેરે બનતા.

મહાજનશૈલીનું મોતીભરત ખાસ કરીને સૌરાષ્ટ્રના સમુદ્રકિનારાના કેટલાક ભાગમાં થાય છે. આ શૈલીના મોતીભરતમાં વિશેષતઃ ભૂમિતિના કોશો પશુ, પક્ષીઓનું રૂપકામ, શ્રીનાથજીદર્શન ઉપરાંત ચાકળાં તોરણ ઘરવપરાશની ચીજો, દુકાન કે પેઢી ઉપર વપરાતાં સાધન, જેવાં કે ખડિયા કલમ વગેરે તથા પૂજાનાં સિંહાસન વગેરે વસ્તુઓનું મોતીભરત થયેલું જોવા મળે છે.<sup>૨૩</sup>

મુસ્લિમ મેમણ કોમના ચાકળામાં આકૃતિઓને સ્થાન ન હોવાથી એમાં ભૂમિતિની આકૃતિઓ, ટીપકી લહેરિયા જેવી સુંદર ગૂંથણી ઘેરા લીલા આસમાની રાતાં અને સફેદ મોતીથી ભરેલ હોય છે.<sup>૨૪</sup>

રબારી સુથાર લુહાર સોની બ્રાહ્મણ જેવી કોમો વારતહેવારે તેમજ શુભ અવસરે ખપ લાગે તેવી જરૂરજોગી મોતીભરતની ચીજો ભરે છે. માટીકામ

માટીકામના હુન્નરમાં માટીનાં વાસણ રમકડાં નળિયાં ઇંટ ટાઈલ્સ ચીનાઈ માટીની ચીજવસ્તુ <sup>,</sup>વગેરેનો સમાવેશ થાય છે.

ગુજરાતના દરેક જિલ્લામાં આ હુત્રર વત્તે ઓછે અંશે જોવા મળે છે. કચ્છ અને સૌરાષ્ટ્રમાં ઘરવપરાશનાં માટીનાં વાસણોમાં ગૌળા માટલી ફૂલડી વગેરે બનાવવામાં આવે છે. ક્યારેક એના પર સફેદ અને કાળા રંગથી ભૌમિતિક ડિઝાઈનો દોરવામાં આવે છે. કચ્છમાં આ હુન્નરમાં મુસ્લિમ કુંભારો જોડાયેલા છે. એ જીવનજરૂરિયાતનાં વાસણો ઉપરાંત હુક્કા રમકડાં ઘરની દીવાલનું સુશોભન વગેરેનું કામ કરતા. આ બધાં વાસણોના આકાર અને એના પર કરાતા આલેખનમાં સિંધની અસર સ્પષ્ટ વરતાય છે.

ગુજરાતના આદિવાસી વિસ્તારમાં હાથબનાવટનાં નળિયાં ઇંટો વાસણ, દેવદેવીઓનાં પૂતળાં, ઘોડા હાથી વગેરે બને છે. પાટણ-ઉત્તર ગુજરાતમાં માટીનાં રમકડાં બનાવવાનો હુત્રર ઘણો વિકાસ પામેલો.

માટીનાં વાસણો અને રમકડાં ઉપર પ્રાકૃતિક દશ્યો અને ફૂલવેલ કે ભૌમિતિક આકૃતિઓ ચીતરવામાં આવતી. આ કામ ખાસ કરીને સીઓ કરતી.

સૌરાષ્ટ્રમાં મોરબી-થાન જેવાં કેંદ્ર નળિયાં ટાઈલ્સ, ચીનાઈ માટીનાં વાસણ, જેવાં

#### કલાવિમંર્શ

કે કપ-રકાબી બરણીઓ ડિશો વાડકા વગેરે માટે પ્રખ્યાત થયાં છે. લાખ કે ખરાદીકામ

આ હુન્નરનું મુખ્ય કેંદ્ર સંખેડા છે. લાકડા ઉપર ક્લાઈ-મિશ્રિત લાખથી મીનાકારીમાં નૈસર્ગિક દશ્યો, વેલબૂટા, ભૌમિતિક આકૃતિઓ દોરવામાં આવતી. એની બનાવટોમાં ઘોડિયાં, પલંગ, રમકડાં, સોફા-સેટ, ઝૂલા, બાજઠ વગેરે અનેક વસ્તુઓ તૈયાર થાય છે. હાથીદાંતની કલા

હાથીદાંતની બનાવટોની હાથમાં પહેરવાનાં ચૂડા ચૂડીઓ બલોયાં વગેરે ઉપરાંત છરી-ચપ્પાંના હાથા, ઝવેરાતની પેટીઓ, ગુલાબદાની, દેવદેવીઓની નાની પ્રતિમાઓ પણ બનાવાતી. આ હુત્રરમાં ખાસ કરીને મણિયાર જ્ઞાતિના કારીગરો જોડાયેલા છે.

★ ગુજરાતનો રાજકીય અને સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ, ગ્રંથ ૯ પ્રકરશ ૧૩, (આઝાદી પહેલાં અને પછી -ઈ.સ. ૧૯૧૫ થી ૧૯૬૦), અમદાવાદ, ૧૯૮૭

#### પાદટીપ

૧-૨. ચૌલા કરુવા. 'ગુજરાતની હસ્તકળા કારીગરી' "પરિચય", પુ. ૫૮૩ (૧૯૮૩), પુ. ૬-૭ 'ગુજરાતનો હસ્તકલા ઉદ્યોગ', માહિતી ખાતું, ગુજરાત રાજ્ય, અમદાવાદ, ૧૯૬૧, પૃ. ૬ з. ૪-૫. ચૌલા કુરુવા, ઉપર્યુક્ત, ૫. ૨૧-૨૨, ૨૩-૨૪ બિહારીલાલ બારભૈયા, 'બાટિક', "કુમાર" (કલાઅંક), વર્ષ ૪૪, અંક ૧૨, ૫. ૯૩-૯૬ ε. ખોડીદાસ પરમાર, 'સૌરાષ્ટ્રનું લોકભરત', "ઊર્મિનવરચના" (ઊ.ન.) (ભરતકંડાર વિશેષાંક), 19. વર્ષ ૪૮, પુ. ૩૪૬ મશ્રિભાઈ વોર, 'ભરતકામ : કચ્છ-સૌરાષ્ટ્રનં', "ઊ.ન.", વર્ષ, ૫૭, અંક ૪, ૫ૃ. ૧૮૪ 6. મશ્રિભાઈ વોરા, 'માનવની શોભન સમૃદ્ધિ', "ઊ.ન.", વર્ષ ૪૮ ૫. ૩૬૩-૬૪ · C. ૧૦. મક્ષિભાઈ વોરા, ઉપર્યુક્ત, "ઊ.ન.", વર્ષ પછ, અંક ૪, ૫ૃ. ૧૮૫ ૧૧. ખોડીદાસ પરમાર, ઉપર્યુક્ત, પૂ. ૩૪૭-૪૮ ૧૨. એજન, ૫. ૩૫૨ હરિભાઈ ગૌદાની, 'સૌરાષ્ટ્રનું હીર-સૂતરાઉ ભરતકામ',"ઊ.ન.", વર્ષ ૪૮, પૃં. ૪૦૩-૦૧૮ ૧૩. ૧૪-૧૫. મહિબાઈ વોરા, "ઊ.ન.", વર્ષ ૪૮, પૃ. ૩૬૫-૩૬૬ ખોડીદાસ પરમાર, ઉપર્યુક્ત, પૂ. ૩૪૮-૪૯ ٩€. ૧૭. રામસિંહ રાઠોડ, 'કચ્છી-ભરત અને બન્નિયારી ભર્તકમ્મ',"ઊ.ન.", વર્ષ ૪૮, પૃ. ૩૫૭ ૧૮. એજન, પૃ. ૩૬૦ ૧૯. મષ્ટ્રિભાઈ વોરા, "ઊ.ન.", વર્ષ ૫૭, પૃ. ૧૮૬-૮૭ ૨૦. રાજેન્દ્રસિંહ રાયજાદા, 'ભરવાડના અલંકારો', "ઊ.ન.", વર્ષ ૪૮, પૃ. ૪૮૬ ૨૧. નરોત્તમ પલાશ, 'લોકકલાની ધાતુમૂર્તિઓ', "ઊ.ન.", વર્ષ ૪૮, પૃ. ૩૮૫ ૨૨. મણિભાઈ વોરા, "ઊ.ન.", વર્ષ ૪૮. ૫. ૩૬૮ ર૩. હરિભાઈ ગૌદાની, ઉપર્યુક્ત, પૃ. ૪૧૮-૧૯ ૨૪. મણિભાઈ વોરા, ઉપર્યુક્ત, વર્ષ ૪૮, પૃ. ૩૬૯

#### 200

### ٩



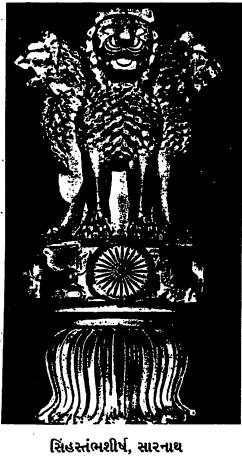




ALTER TA



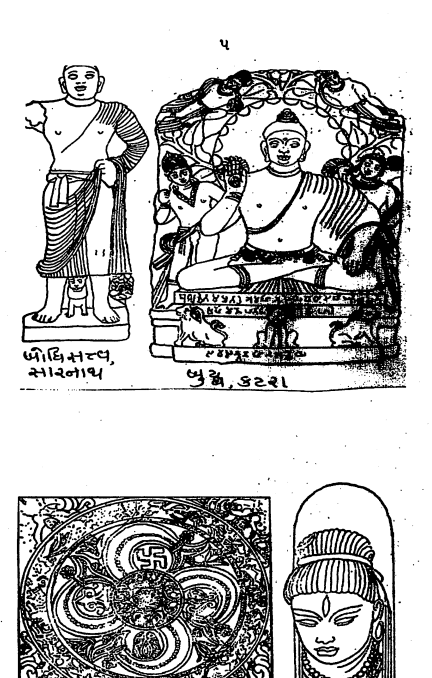
## ગજલક્ષ્મી, બોધગયા







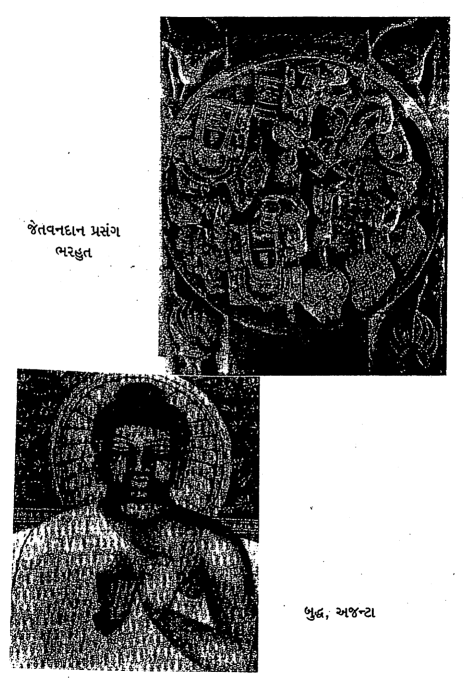


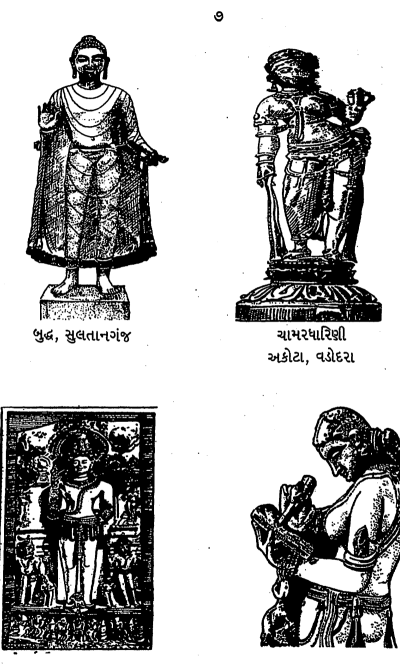


આયાગપક, મથુરા

એકમુખ શિવલિંગ, મથુરા



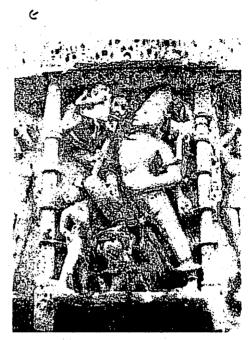




સર્ય, કોણાર્ક

પત્રલેખા, ખજુરાહો

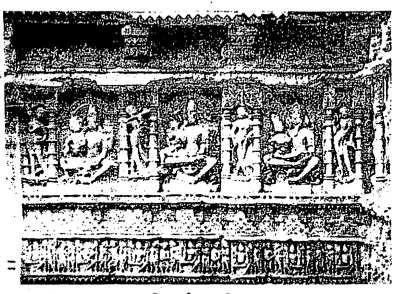




ગજાસુરસંહાર, વડીયાવીરનું મંદિર, સાબરકાંઠા



## ગુણેશ, પીઠાઈ-કપડવંજ

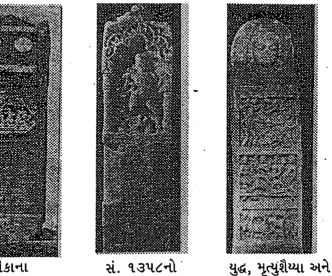


### યુગલપ્રતિમાઓ, રાશીવાવ, પાટશ



# કાષ્ઠમંડપ, વાડી પાર્શ્વનાથ, પાટણ

99

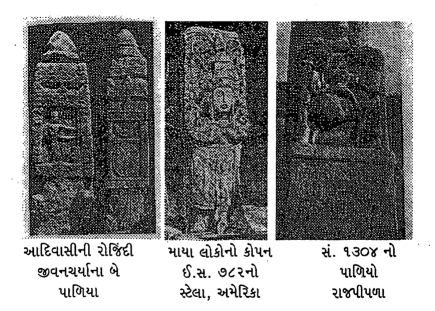


ગાયોના ધર્શના આલેખન-વાળો પાળિયો જયપુર

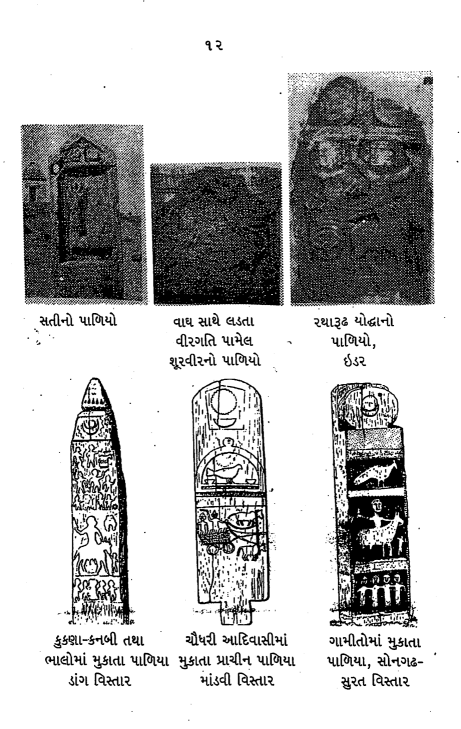
પાળિયો, દુમાડ વડોદરા



યુદ્ધનૌકાના ભાસ્કર્યવાળો પાળિયો ૧૪મી સદી, આરંભડા



For Private and Personal Use Only



·

### લેખક-પરિચય

ડૉ. રામજી ઠાકરશીભાઈ સાવલિયા

જન્મ : ૧૧, જાન્યુઆરી, ૧૯૫૯

વતન : કાથરોટા (તા. ધારી, જિ. અમરેલી)

ભારતીય સંસ્કૃતિ વિષયમાં એમ.એ. (૧૯૮૨) અને પીએચ.ડી. (૧૯૮૯). 'ગુજરાતની હિંદુ દેવીઓનું પ્રતિમા વિધાન' નામના મહાનિબંધનું ICHR નવી દિલ્હીના અનુદાન દ્વારા પ્રકાશન (૧૯૯૧) અને 'ગુજરાતમાંની માતૃકાઓનું મૂર્તિવિધાન' ગુજરાત સાહિત્ય અકાદમીની આર્થિક સહાયથી પ્રકાશન (૧૯૯૩). 'ગુજરાતની દિક્પાલ પ્રતિમાઓ' (૧૯૯૮) અને પાશુપતસંપ્રદાય ઉદ્ભવ અને વિકાસ (૧૯૯૯)નું પુસ્તકરૂપે પ્રકાશન. સંસ્કૃત સાહિત્ય અને ઇતિહાસમાં શાસ્ત્રી (દ્વિતીય)ની પદવી (૧૯૯૭).

સમાજગૌરવ પુરસ્કાર : લોકસેવા ફાઉન્ડેશન, અમદાવાદ મે, ૧૯૯૯. ક. ભા. દવે રૌપ્યચંદ્રક : ગુજરાત ઇતિહાસ પરિષદ, ૧૯૯૧.

સંશોધક, ઉપાસના ટ્રસ્ટ 'સાબરમતી પરિક્રમા' યોજના (૧૯૮૨ જાન્યુ.-જૂન). ક્યૂરેટર કમ લેકચરર, વિચાર ટ્રસ્ટ, 'ધાતુપાત્ર સંગ્રહાલય' (૧૯૮૨ જુલાઈથી ૧૯૮૪ જુલાઈ). ૧૯૮૪ થી ભો. જે. વિદ્યાભવન, અમદાવાદમાં ભારતીય સંસ્કૃતિ વિષયમાં અધ્યયન-સંશોધન અને અનુસ્નાતક કેન્દ્રમાં અધ્યાપક.

ભારતીય સંસ્કૃતિ વિષયમાં પીએચ.ડી. માટે ગુજરાત યુનિવર્સિટી (ઑક્ટો. ૧૯૯૬) તથા જૈનદર્શન અને બૌદ્ધદર્શન વિષયમાં એમ.ફિલ. અને પીએચ.ડી. માટે ગૂજરાત વિદ્યાપીઠ (માર્ચ, ૧૯૯૮) દ્વારા માન્ય માર્ગદર્શક અધ્યાપક. ૧૯૯૮-૯૯માં બૌદ્ધદર્શનમાં પાંચ વિદ્યાર્થીઓએ એમ.ફિલ.નો અભ્યાસ પૂર્શ કરેલ છે. હાલ જૈનદર્શનમાં બે, બૌદ્ધદર્શનમાં એક એમ.ફિલ.ના અને ચાર વિદ્યાર્થીઓ પીએચ.ડી.નો અભ્યાસ કરે છે. Guide teacher-Foreign Students Centre, Gujarat University (Japanis Students - 1995, 1997,1998, 1999).

રાષ્ટ્રીય-આંતરરાષ્ટ્રીય કક્ષાની પુરાતત્ત્વ, ઇતિહાસ અને ભારતીય સંસ્કૃતિની સંસ્થાઓનું આજીવન સભ્યપદ ધરાવે છે. 'સામીપ્ય' અધ્યયન અને સંશોધન ત્રૈમાસિક (૧૯૯૨ થી) સહાયક સંપાદક. ગુજરાત રાજ્ય યુનિવર્સિટી માન્ય સંસ્થા (વિનયન શાખા) કર્મચારી મંડળમાં (૧૯૮૯ થી) પ્રમુખ, ગુજરાત ઇતિહાસ પરિષદમાં કોષાધ્યક્ષ (૧૯૯૪ થી ૧૯૯૭) અને મંત્રી (૧૯૯૭ થી). આંતરરાષ્ટ્રીય જૈનવિદ્યા અધ્યયન કેન્દ્ર અને મ. દે. ઇતિહાસ-ભારતીય સંસ્કૃતિ વિભાગ, ગૂજરાત વિદ્યાપીઠમાં અનુસ્નાતક કેન્દ્રમાં મહેમાન અધ્યાપક (૧૯૯૬થી). પુરાતત્ત્વ(ખોજ) શિબિર-ઉત્તર ગુજરાત યુનિવર્સિટીમાં (૧૯૯૨થી) તજ્જ્ઞ તરીકે. સામીપ્ય, પથિક, કુમાર, સ્વાધ્યાય, સંબોધિ, ગુજરાત જેવા પ્રતિષ્ઠિત સામયિકોમાં ૯૦ જેટલા વિવિધ વિષયોના સંશોધનાત્મક લેખો છપાયા. ગુજરાતી વિશ્વકોશમાં પુરાતત્ત્વ, ઇતિહાસ અને ભારતીય સંસ્કૃતિ વિષયમાં ૫૦ જેટલાં અધિકરજ્ઞો લખ્યાં. રાષ્ટ્રીય અને આંતરરાષ્ટ્રીય પરિસંવાદોમાં ભાગ લઈ સંશોધન પેપર રજૂ કરી ચર્ચામાં ભાગ લીધેલ છે.

હાલ, અધ્યાપક, ભો.જે. અધ્યયન-સંશોધન વિદ્યાભવન, અમદાવાદમાં કાર્યરત.

