## સ'પાદક : હરિવલ્લભ ભાયાણી

1540 8 ]

[ 84° 8 3

મુલાઇ : ૧૬૭૮

| ભગવતીપ્રસાદ પંડ્યા | સ્ફેાઢવાદ                                                         | ૧૨૧         |
|--------------------|-------------------------------------------------------------------|-------------|
| ભારતી માેદી        | સપિર અને ખ્લ્રમ્ફીલ્ડ અનુસાર<br>ધ્વનિવ્ર <b>ટકના</b> વિભાવ        | ૧૫૩         |
| હરિવલ્લભ ભાયાણી    | પદ્ધલું ઃ સ્વત <b>ંત્ર, સ</b> ંયુક્ત અને<br>સમસ્ત ક્રિયાપદ લેખે   | ૧૬૨         |
| મધુકર મેહેન્દળ     | પૂજાની વ્યુત્પત્તિ                                                | १७२         |
| મધુસદન પક્ષી       | તત્તત્તાનની ભાષા<br>('ધ લેંગ્વેજ ઍાવ ફિલાેસાેફી 'તું<br>અવલાેકન ) | <b>૧૭</b> ૭ |



ગુજરાતી સાહિત્ય પરિષદ : અમદાવાદ

## ભાષાવિત્રશે

- 'ભાષાવિમર્શ' માં ભાષાવિજ્ઞાન તથા ગુજરાતી અને ઇતર બારતીય ભાષા-ઓને લગતા મૌલિક સંશોધન, અધ્યયન-લેખા, એમના અનુવાદ, પ્રથસમીક્ષા વગેરે પ્રકાશિત થશે.
- વર્ષનાં ૨૦૦ થી ૨૫૦ પૃષ્ઠ, ચાર અંક, અનુક્રમે જાન્યુઆરી, એપ્રિલ, જુલાઇ અને ઍાક્ટાયરમાં પ્રકાશિત.
- વ્યક્તિ માટે વાર્ષિક રા. ૧૦–૦૦, સંસ્થા માટે વાર્ષિક રા. ૧૫–૦૦; છૂટક: અંકની કિંમત રા. ૪–૦૦.
- લવાજમ, વિનિષય માટેનાં સામયિકા વગેરે માકલવાનું સરનામું:
   મંત્રી, ગુજરાતી સાહિત્ય પરિષદ
   ટે. નં. ૭૭૩૪૭
   ૮/૦ દ. કા. આટુર્સ કોલેજ, આશ્રમરાડ, અમદાવાદ ૩૮૦ ૦૦૯
- લેખા અને અવલાકન માટેનાં પુરતકા માકલવાનું સરનામું : હરિવદલભ ભાયાઓ
  - ૯, હાઇલેન્ડ પાર્ક, ગુલબાઈ ટેકરા, અમદાવાદ ૩૮૦ ૦૧૫
- પ્રભ'ધ : વાડીલાલ ડગલી, શિવકુમાર જોશી, રહ્યુવીર ચૌધરી.

#### આ અંકના લેખક

- **ભાગવતી પ્રસાદ પાંડયા :** અમદાવાદમાં સ'સ્ફૂતના અધ્યાપક. એમનાં પ્રકાશનામાં 'અપ્પ્રમ દીક્ષિત : કવિ અને આલ'કારિક ( ૧૯૭૪ )ના સમાવેશ યાય છે.
- મધુક્વ મેહિન્દળ : ઉક્કન કોલેજ (પૂના)ના સંસ્કૃતના નિવૃત્ત અધ્યાપક. હાલ 'અ ડિકશનરી એાવ સંસ્કૃત લે ગ્વેજ ઍાન હિસ્ટારિકલ પ્રિન્સિપલ્ઝ'ના સહસંપાદક. એમનાં પ્રકાશનામાં 'હિસ્ટારિકલ ઍમર ઍાવ ઇન્સ્ક્રિપ્શનલ પ્રાકિત્સ' (૧૯૪૮), 'નિસ્ક્ત નાેેેેસ્સ' (૧૯૬૫), 'સમ ઍસ્પેક્ટ્સ ઍાવ ઇન્ડાેએરિઅન લિંગ્વિસ્ટિક્સ' (૧૯૬૮) વગેરેનાે સમાવેશ થાય છે.
- મધુસ્દન ખર્સા: અમદાવાદમાં 'મનાવિજ્ઞાન 'ના અધ્યાપક. તેમનાં પ્રકાશનામાં 'સાર્જનું તત્ત્વજ્ઞાન ' (૧૯૦૨) અને 'કાન્ટનું તત્ત્વજ્ઞાન ' (૧૯૭૪)ના સમાવેશ યાય છે.

પ્રકાશક ઃ રઘુવીર ચૌધરી, મંત્રી, ગુજરાતી સાહિત્ય પરિષદ,

C/o. હ. કા. આર્સ કાલેજ, ર. છા. માર્ગ, અમદાવાદ-&

મુદ્રક: કાન્તિલાઈ મ મિસ્કી, આદિત્ય મુદ્રણાલય, અમદાવાદ-૧ ફાન: ૩૬૯૪૭૨

# ભાષા વિમર્શ

જુલાઈ ૧૯૭૮

### સ્ફ્રાેટવાદ

#### ભગવતી પ્રસાદ પંડથા

न सोऽस्ति प्रत्ययो लोके यः शब्दानुगमावृते। अनुत्रिद्धमिव ज्ञानं सर्वे शब्देन भासते॥ 'वाक्ष्यपदीय', १/१२३

#### ૧. પ્રારંભ

સ્કૃત વ્યાકરણશાસ્ત્રમાં રફાેટવાદ અતીવ પ્રાચીન અને મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થાન ધરાવે છે. દાર્શનિક વિવેચન પ્રમાણે રફાેટ સર્વાત્તમ જયાતિ છે.

वैया इर छो से स्हें। ती जुदी जुदी व्याप्याओं आपी छे. लही छिति प्रमाछे स्हें। देनी व्याप्या स्फुटित अर्थः अस्माद् इति स्फोटः (' के मांथी अर्थं ने। उद्देश थाय छे ते स्फोट छे'). 'वैया इर छा लूप छा सार 'न। इती है। उलाई पछा आपी ज व्याप्या आपे छे: स्फोट्यित प्रकाश्यति अर्थं यः। अवी भी छ व्याप्याओं। पछा मणी आवे छे. आ व्याप्याओं। शण्दना अर्थं तत्त्वने। स्पर्शं इरनारी छे; ज्यारे स्फुट्यतं व्याज्यते वर्णेः शब्देवां स्फोटः ('शण्दोधी हे वर्छोधी के अलिव्यक्त थाय छे ते स्हें। छे') अं व्याप्या लाषाना प्राष्ट्र शखाता शण्दना अधि छे हे हे। पछा वर्छं सांलणतां वेत ज मनमां ओह वियार अहे छे हे हे। पछा वर्छं सांलणतां वेत ज मनमां ओह वियार अहे छे हे ते वियारने स्हें। इहेवाय छे.

આ રફોટની પ્રક્રિયા સ્પષ્ટ કરવા આપણે એક ઉદાહરણ લઈએ. સંસ્કૃત कमलम् શબ્દનું ઉચ્ચારણ કરવામાં આવતાં તેના પુષ્પવિશેષરૂપ અર્થે શ્રોતાના મનમાં સ્કુરે છે; પણ कमलम् શબ્દ તરફ જોતાં क, म કे लम् आ અલગ અલગ ત્રણ અક્ષરામાંથી એકેયમાં 'કમળ 'અર્થ બતાવવાની શક્તિ

ભાષાવિમર્શ: ૧૯૭૮ : ૩ ]

૧૨૧

नथी. आ त्रहो य अक्षरे। अथवा ते। क्, अ, म, अ, ल, अ अने म् अ स्रोते य वर्षों स्थुक्त इप्ने पछ डाई अर्थ आपी शड़े तेम नथी, डारछ डे ते क्षिछिड छे. कमलभां न्यां क् थी अ उपर आपीओ त्यां क् नष्ट थर्ध ज्याय छे; अने तेवुं उत्तरात्तर वर्षोनुं छे. आ परिस्थितिमां वर्षोने। संयोग थर्ध शड़ते। न है।वाथी कमलम्नो अर्थ हाथमां आपी शड़ते। नथी.

આ સ્થિતિને દૂર કરવા મીમાંસકા એક વિશિષ્ટ સંરકારની કલ્પના કરે છે. તેઓના મત પ્રમાણે कमलमમાં પૂર્વ પૂર્વના ધ્વનિઓ નષ્ટ થાય છે, પણ તેમની રમૃતિ કે સંરકાર મૃકતા જાય છે. આ સંરકાર અન્તિમ ધ્વનિ સાથે સંગ્રાજિત થતાં શબ્દના અર્થની પ્રતીતિ થાય છે. પણ સંરકારની કલ્પનામાં વાંધો એ આવે છે કે તેની સહાયતા લેવા છતાં પૂર્વોચ્ચરિત વર્ણોના સંરકાર એ જ કમમાં રહે તેવા કાઈ નિયમ નથી. कमलमમાં જ પૂર્વેના અક્ષરા कम છે, પણ તેમના સંરકાર मक પણ બની શકે: અને તેમ થાય તા 'કમળ' એવા અર્થ પ્રાપ્ત થઈ શકે નહિ.

આર્થી વૈયાકરણા कमल નામના એક નિત્ય શબ્દ માને છે. તે જ 'સ્ફ્રેંટ ' કહેવાય છે. વ્યવહારમાં અનિત્ય વર્ણોથી બનેલ શબ્દ કરતાં આ સ્ફ્રેંડ ભિન્ન છે. कमलम्भાંના વર્ણોના નાશ ભલે થાય છતાં નિત્યશબ્દરપે ગણાતા 'સ્ફ્રેંડ 'ના કારણે આપણને 'કમળ ' એવા અર્થની પ્રતીતિ થાય છે.

રફાેટના સમર્થક આચાર્યાના રફાેટવાદના સિહાન્ત પ્રમાણે વકતા જે શબ્દનું ઉચ્ચારણ કરે છે, શ્રોતા તેનું તે જ સ્વરૂપમાં ગ્રહણ કરે છે. શબ્દના બાહા આકાર અને અર્થ અતીવ પ્રાચીન કાલથી નિયત થયેલ હાય છે. વળી તેનું સ્વરૂપ વકતા અને શ્રોતાની ખુદિમાં પહેલેથી જ રહેતું હાય છે. તેથી જ શબ્દ ઉચ્ચરિત થતાં શ્રોતા અને વકતા પાતપાતાના ભાવાનું આદાન—પ્રદાન સરલતાપૂર્વ કરી શકે છે. યારકના ' निरुक्त 'માં નિદે શ થયેલા છે તેમ અંગાના હલનચલન, અભિનય, હસ્તની ગતિ, નેત્રસંકાય કે અન્ય સંકેતોથી સમાજના વ્યવહાર ચાલી શકે તેમ છે. છતાં આ બધામાં અર્થ ખેધાની કાઈક સંદિગ્ધતા રહે છે. પણ શબ્દ જ એક એવી વસ્તુ છે, જેના દારા સહેલાઈથી નિશ્વયાત્મક જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે. પ

भा જ શખદ ઉપર વધુ વિચારવિમર્શ થતાં થતાં, ત્યાકરણશાસ્ત્રમાં સફેડિક્પ, શખદની કલ્પના થઈ છે. મૂળે શખદ અને સ્ફેડિ જુદા હતા, પણ પાછળના સંસ્કૃતના વૈયાકરણાએ તે ખંતેને અભિન્નરૂપે માની લીધા. શખદનાં कि. अणीयस्त्वाच्य शब्देन संज्ञाकरणं व्यवहारार्थ होके । નિસ્કૃત ૧–૧.

<sup>[</sup> ભાષાવિમશ : ૧૯૭૮ : 3

જે ખે સ્વરૂપ છે: (૧) ઉચ્ચારણગત અને (૨) અર્થાગત, તેમાં રફોટ મૂંળ ઉચ્ચારણગત સ્વરૂપ સાથે સંકળાયેલા હતા, છતાં પતંજિલ ને ભઈ હરિ પછીના વૈયાકરણોએ તે ખંતેને એકરૂપ ગણ્યા છે એમ એસ. ડી. જેશી માને છે. સામાન્ય રીતે 'શબ્દ' કહેવાથી તેમાં આવેલ વર્ણાનુપૂર્વી' કે વર્ણોના પૂર્વાપર કમ લેવાય છે; અને સ્ફાટ તા શબ્દની એક ખાજુ છે. પરંતુ પછીના વૈયાયાકરણો, જેવા કે ભદોજી દીક્ષિત, કો ડભદ અને નાગેશ ભદ જેવા વિદ્વાનાએ ખંતેને એકરૂપે સ્વીકારેલ છે અને સ્ફાટવાદ ઉપર સદ્ભમ વિચારા કર્યા છે.

વાદના રૂપમાં રફાટવાદના કચારે આરંભ થયા તે અનિશ્ચિત છે. પાણિનિની 'અષ્ટાપ્યાયી 'માં એક રફાટાયન ઋષિનું નામ આવે છે. તેથી એમ મનાય છે કે રફાટાયન નામના ઋષિએ આ વાદના આરંભ કર્યો હતા. 'પદમંજરી 'ના લેખક હરદત્ત કહે છે કે રફાટાયન રફાટનું પ્રતિપાદન કરનાર વૈયાકરણ આચાર્ય હતા. આ આચાર્ય નાગેશ ભદે પણ પાતાના 'રફાટવાદ' નામના પ્રન્થમાં, રફાટવાદ એ રફાટાયન ઋષિના મત છે એમ જણાવ્યું છે. આમ છતાં રફાટાયનના નામ સિવાય સ્ફાટતત્ત્વના સ્થાપક વિષે કાઈ નક્કર પ્રમાણ મળતું નથી.

#### ર. પતંજલિ

શાળકનું સ્ત્રરૂપ: પાણિનિ પછી પતંજલિના મહાભાષ્યમાં स्कोट શાળકના ઉલ્લેખા મળી આવે છે. तपरस्तत्कालस्य એ સત્ર ઉપરના ભાષ્યમાં 'સ્ફ્રેપ્ટ એ શાળક છે અને ધ્વિન શાળકના ગુણ છે' એમ કહીને कि कृपो रो लः

ભાષાવિમર્શ: ૧૯૭૮ : ૩ ]

ર. એસ. ડી. નેશી, 'ધ સ્ફાટનિણ'ય આવ કોલ્ડબદ , પૃ. ૪

अवक् स्फोटायनस्य । (अष्टाध्यायी, ६-१-१२३)

४. स्कोटायनः स्कोटप्रतिपादनपरो वैयाकरणाचार्यः। ( पहमं अरी; क्षाशिक्षा, १-१-१२३)

प. वैयाकरणनागेशः स्कोटायनऋषेर्मतम्।
परिष्कृत्योक्तवांस्तत्र प्रीयतां जगदीश्वरः॥ ('२ई।८वाह', अ८यार आवृत्ति,
पृ. १२)

६. एवं तर्हि स्फोटः शब्दः, ध्वनिः शब्दगुणः। व्याउरणु 'मद्धालाष्य', १-१-७० 'तपरस्तत्कालस्य' सूत्रनुं लाष्य, ( य्यनुवादकः यारुहेव शास्त्री, पृ. ७०८)

એ સત્રના અર્થ ઘટનમાં स्फोट શબ્દના ઉદ્દેશખ કર્યો છે. ખહાભાષ્યકાર પત જલિએ શબ્દ, રફેાટ, પ્લનિ વગેરેની સહ્ધ ચર્ચા કરી છે. તેમાં સૌ પ્રથમ શબ્દના સ્વરૂપ અંગેની વિગતા તા અસારના ભાષાશાસ્ત્રને સંમત અર્થાવગમન કે અર્થ પ્રત્યાયનની પદ્ધતિના ખ્યાલ આપે છે. પત જલિ કહે છે કે ' જે શ્રોત્રથી ઉપલબ્ધ થનાર, છુદ્ધિથી ગૃહીત થનાર, પ્લોનેથી અભિ-વ્યક્તિ પામનાર, આકાશ જેના દેશ છે તે શબ્દ છે.'

- (૧) શખ્દ શ્રોત્રથી ઉપલખ્ધ થનાર (= श्रोत्रोपलिक्यः) હાય છે. ઉચ્ચારણના અવયવા કંઠ, તાલુ આદિ સાથે વાયુના અભિઘાતથી પ્રકાશિત થતા (વક્તાના) શખ્દ (શ્રોતાના) શ્રોત્રથી ગૃહીત થાય છે. ભારતીય દાર્શનિકા પ્રમાણે ભાષા ત્યારે જ ચરિતાર્થ થાય છે કે જ્યારે તે શ્રવણગાચર થાય છે. વક્તાના વિચારાને શ્રોતા સુધી પહોંચાડવા માટે જ ભાષા પ્રયાજાય છે. અને પછી શ્રોતાના કાન દ્વારા થતી શ્રવણપ્રત્યક્ષતા અર્થપ્રત્યાયનની પદ્ધતિમાં મહત્ત્વની કામગીરી બજાવે છે.
- (२) खुद्धिनिर्घाद्यः આ પદ દારા શબ્દ ખુદ્ધિયા ગૃહીત થાય છે. तेम કહેવાથી શબ્દ એક માનસિક तત્ત્વ છે એમ સ્ચિત થાય છે.
- (3) प्रयोगेणाभिज्वस्तिः—' શખ્દ ધ્વિનિના પ્રયોગ દ્વારા વ્યક્ત શાય છે' એવું કથન શખ્દના અંગભૂત રફોટતત્ત્વતા નિર્દે શ કરે છે. પતંજિલએ કરેલ શખ્દસ્વરૂપ અંગેનું આ વિધાન ઉચ્ચારણ માટે થયેલા વક્તાના અવયવાના કંપનથી શ્રોતા દ્વારા શ્રૂયમાણ ધ્વિનિની બાબત ઉપર પ્રકાશ પાડે છે. શખ્દથી થતા અર્થના જ્ઞાન માટે બે વસ્તુઓ : શ્રોત્રોપલિધ્ધ અને ખુહિશ્રાહ્યત્વ આવશ્યક છે. આમાં જે શ્રોત્રથી ઉપલબ્ધ છે તે ધ્વિનિ છે, રફાટ નથી; અને ખુહિથી ગૃહીત થાય છે તે રફાટ છે, ધ્વિન નથી. તેથી શખ્દના અર્થના જાણવા માટે બે વસ્તુઓ આવશ્યક છે. આમ પતંજિલએ કરેલ શખ્દના સ્વરૂપ અંગેનું આ વિધાન અર્થ પ્રત્યાયનની પહિતિ પર મહત્ત્વના પ્રકાશ નાખે છે.

**શબ્દની વ્યાખ્યા** : સ્ફ્રેાટના સ્વરૂપને સમજવા માટે પત જલિએ આપેલ શબ્દની બે વ્યાખ્યાએ પણ સારા એવા પ્રકાશ પાડે છે. તેમાં

७. अथवा उभयतः स्कोटमात्र निर्दिश्यते । रृश्युतेर्ल्युतिर्भवतीति । (એજન, 'એઓએ ' શિવસૂત્ર ઉપરનું ભાષ્ય, પૃ. ૯૦)

८. श्रोत्रोपलब्धिः बुद्धिनिर्माह्यः प्रयोगेणाभिजवलितः आकाशदेशः शब्दः। (એજન, 'અઇઉણ્' શિવસૂત્ર ઉપરનું ભાષ્ય, પૃ. ૬૫)

- એક વ્યાખ્યા શબ્દના અર્થતત્ત્વને લગતી, તો બીજી વ્યાખ્યા શબ્દના બધારણ કે ઉચ્ચારણને લગતી છે. મહાભાષ્યમાં मो શબ્દના અર્થના વિચાર કરતાં અન્તિમ ઉત્તર એ આપ્યા છે કે 'જે ઉચ્ચરિત થતાં ગળાની ગાદડી (साइना), પુચ્છ, ખરી અને શંગ ધરાવનારના બાધ થાય છે તે એ શબ્દ છે ', લ્ અર્થાત્ જયારે કાઈ પણ શબ્દ બાલાય છે ત્યારે પ્રથમ તા તેના ધ્વનિ સંભળાય છે, અને પછી તેના અર્થ સમજ્યય છે. 'मो ' (ગાય) પદ બાલાતાં મ, તો અને વિસર્ગ એ ધ્વનિઓ ઉપરાંત ગાદડી, પુચ્છ વગેરેનું સ્વરૂપ ધરાવતા એક અર્થ હાજર થાય છે. પતંજલિની આ વ્યાખ્યા શબ્દના અર્થતત્ત્વ ઉપર પ્રકાશ પાડે છે.

પતંજિલની શબ્દની બીજી વ્યાખ્યા છે: 'અથવા વ્યવહારમાં જે ધ્વનિથી અર્થના બાધ થાય છે તે ધ્વનિને પણ શબ્દ કહેવામાં આવે છે. ' જે આ વ્યાખ્યા શબ્દના ઉચ્ચારણની બાજુના સ્પર્શ કરી, શબ્દગત ઉચ્ચારણના સ્વરૂપને સ્પષ્ટ કરે છે.

પતંજલિ શખ્દની એ બાજુઓના નિર્દેશ કરે છે: સ્ફાેટ અને પ્વનિ. આમાં વિભિન્ન વક્તાઓથી ઉચ્ચાર્યમાણુ પ્વનિ (કે નાદ)થી જુદાે એવા - સ્ફાેટ શખ્દની એક બાજુ છે; જ્યારે વિભિન્ન વિશિષ્ટતાઓ, જેવી કે હસ્વત્વ, દીર્ધત્વ વગેરેની સાથે બહાર પડતાે ધ્વનિ શખ્દની બીજી બાજુ છે.

શબ્દ રફાટ અને ધ્વનિનું મિશ્રણ છે. રફાટ વિના ધ્વનિ રહેતા નથી અને ધ્વનિ વિના રફાટ રહેતા નથી. આમાં ધ્વનિને એ કાર્ય કરવાનાં હાય છે: એક તા શબ્દમાં રહેલ આનુપૂર્વી કે વર્ણાની ક્રમિકતા સાથે સંબંધ રાખવાનું કાર્ય અને ખીજું: એક અર્થપૂર્ણ એકમને ખીજ અર્થપૂર્ણ એકમથી જુદા પાડવાનું કાર્ય; દા. ત. ઘટ:માં રહેલ ઘ ધ્વનિ અને પટ:માં રહેલા પ્રધ્વનિ 'ઘડા' અને 'વસ્ત્ર' અર્થવાચક ઘટ તથા પટને એકખીજથી વિભિન્ન બનાવવાનું કામ કરે છે.

ध्वनित व्यनिक्त प्रकाशयित स्फोटम् असौ इति ध्वनिः अर्थात् ' रहे।८ने प्रक्षाशित के अलिप्यक्त करनार ध्विन क्रिक्षेवाय छे '. ते। अन्य दीते कोतां शण्हगत रहे।८नुं सूयन करनार अनित्य शण्हने वैयाकरे

८. येनोच्चारितेन सास्नालाङ्गूलककुदखुरविषाणिनां संप्रत्ययो भवति सः शब्दः।(महाभाष्य, ५२५शाह्विङ, ५. ४)

૧૦. अथवा प्रतीतपदार्थको लोके ध्वनिः शब्दः उच्यते। (એજન, પૃ. ૪)

<sup>ે</sup> ભાષાવિમશ<sup>6</sup> : ૧૯૭૮ : ૩ ]

' ધ્વનિ' કહે છે. આધુનિક ભાષાવિત્તાન પ્રમાણે ધ્વનિયંત્રમાંથી નીકળેલ શખ્દને જ ધ્વનિ કહેવામાં આવે છે. ધ્વનિનું ઉચ્ચારણ કરનાર માણસ પોતાના વિચાર અન્યતે જણાવવાને જ ખાલતા હાય છે; અતે ધ્વનિ સાંભળનાર માણસ તે ધ્વનિનું પ્રહેણ કરીને યથાચિત ઉત્તર આપે છે કે તદનુસાર વર્તન કરે છે. ઉચ્ચારણનું મુખ્ય ધ્યેય ધ્વનિ હાય છે. આધુનિક ભાષાવિત્તાન અનુસાર ધ્વનિ એ મનુષ્યના નિશ્ચિત વાણીસ્થાન અને પ્રયત્ન વડે ઉત્પન્ન થયેલાં અને શ્રવણેન્દ્રિય દારા એ જ પ્રકારે નિશ્ચિતરૂપે શ્રહ્મણ કરાતાં અવાજનાં આંદોલના છે. ૧૧

પતંજલિ શબ્દની ખે બાજુ સ્ત્રીકારીને આ અંગે નિદે'શ કરે છે કે ષ્વિનિ અને સ્ફ્રેાટ વ્યંજક અને વ્યંગ્ય બે પદાર્થ છે. રાળ્દોના વ્યંજક ષ્વિનિ કૈવલ ખહારથી જ શ્રવણેન્દ્રિયથી અલ્પ પ્રમાણમાં કે માેટા પ્રમાણમાં જોઈ શકાય છે. રફાેટ બધા ધ્વનિઓમાં અભિન્ન હાય છે. વ્યંબ્ય અને વ્યંજક **ય'ને સ્વભાવથી જ રહેલા હેાય છે.** વ્યક્ત શબ્દોમાં તેા સ્ફ્રેાટ અને ધ્વનિ ભંને રહે છે, કારણ કે ત્યાં અર્થાના બાધ થાય છે, પરંતુ અવ્યક્ત શબ્દોમાં સ્મર્શાવાચકતવરૂપ શક્તિ ન હાેવાથી સ્ફાેટ રહેતા નથી, કેવલ ધ્વનિ જ હાેય છે. <sup>૧૨</sup> સ્ફ્રેાટની અભિન્નતા અને ધ્વનિની અલ્પતા (હાસ) કે **મહ**ત્તા (વૃદ્ધિ) માટે એક સૂચક દષ્ટાન્ત આપ્યું છેઃ 'જેમ કાઇ દાેલી દાેલ ખજાવી તેના ધ્વનિને સાંભળતા આગળ વીસ ડગલાં ભરે છે, કાેઇક ત્રીસ કે કાેઇ ચાલીસ ( ઢેાલના ધ્વનિ – અવાજ – જેટલાે દૂર જાય ત્યાં સુધી જઈ ને ફરી પાછા એ ધ્વનિને આગળ પહેાંચડાવાના ઇરાદે ઢેાલ ઉપર દાંડિયા લગાવે છે). અહીં ઢોલના વિસ્ફોટ સર્વત્ર સમાન હેાય છે, પણ ધ્વનિ જ વધતા કે ઘટતા જણાય છે. ૧૩ આ રીતે રફાેટ અને ધ્વનિ વિષેના પત જલિએ કરેલ નિદે શ પછી ખીજા એક નિદે શને પણ જોઇએ. મહાલાધ્યમાં પત્રો 🛒 पंजीच નામનાં શિવસૂત્રો ઉપરના ભાષ્યમાં પતંજલિએ શખ્દના

૧૧. ડૅન્યલ જોન્ઝ, 'ઍન આઉટલાય્ન આવ ઇંગ્લિશ ફોનેટિક્સ,' પૃ. ૪૮.

१६२. ध्वनिः स्फोटश्च शब्दानां ध्वनिस्तु खळु लक्ष्यते।

<sup>(&#</sup>x27; म्डालाध्य', तपरस्तत्डाक्षस्य (१-१-७०) उपरनं लाध्य, पृ. ७०८) १३. भेर्याघातवत् । तयथा मेर्याघातः । मेरीमाहत्य कश्चिद् विश्वति पदानि गच्छति कश्चित् त्रिशत् कश्चित् चत्वारिशत् । स्फोटश्च तावानेव भवति ध्वनिकृता वृद्धः । ( २००८ ).

<sup>[</sup> ભાષાવિમશુ : ૧૯૭૮) : 3

અર્થની દ્રષ્ટિએ નહીં, પણ ઉચ્ચારણની દર્ષિએ 'સ્ફેરિ'ના ઉલ્લેખ કર્યો છે. 'મેસ્સેકૃત कृष ધાતુ (कृष् सामर्थ्य, ૧ લા ગણ, આત્મનેપદ)ના कर्णते રૂપમાં એક સૂત્રથી 'પ ર ને બદલે હ્રુ થાય છે, એ જ બાબતને જણાવતાં લાધ્યકાર કહે છે કે कृष्—कर्णते માં રના શ્રવણને સ્થાને હ્રુનું શ્રવણ થાય છે અને कल्पते થાય છે. कृषो रो छः સૂત્રમાં ર સ્થાની અને હ્રુ આદેશ બંનેમાં ર (જાતિ) સ્ફેરિ ને હ્રુ (જાતિ) સ્ફેરિના નિર્દેશ છે. અહીં જે સંદર્ભમાં સ્ફેરિના ઉલ્લેખ થયા છે તે શબ્દગત ઉચ્ચારણની બાજુને જ સ્પર્શ કરે છે, અર્થની બાજુને નહીં. આથી એ સિદ્ધ થાય છે મહાલાબ્યમાં સ્ફેરિના પ્રયાગ શબ્દના ઉચ્ચારણના સંદર્ભમાં થયેલા છે.

વર્ણાની અર્થવાહકતા : સ્ફાટના વ્યંજક પ્વનિઓ છે તેથી એ પ્રિય ઉપર ચિંતન કરતાં પ્વનિઓ કે વર્ણાની અર્થવાહકતા વિષે પણ પતંજલિએ સારા પ્રમાણમાં વિચાર કર્યો છે.

પતંજિલના એક મત એવા છે કે વર્ણા અર્થવાન છે. શબ્દોમાં વર્ણાના પરિવર્ત નથી અર્થ લદલાઈ જાય છે. क्रूप 'કૂવા', સૂપ 'દાળ' અને यूप 'યત્રસ્તં ભ' એમના વચ્ચે જે અંતર છે તે क्, स અને ય વર્ણને કારણે છે. આ શબ્દોમાં જો વર્ણના વ્યત્યય (પરિવર્તન) થાય, क्रूप માં क ને બદલે જો સ વર્ણ બાલવામાં આવે તા સૂપ થઈ જતાં क्રूપના અર્થ બદલાઈ જાય છે. આથી સૂચિત થાય છે કે વર્ણા અર્થવાળા હાય છે. 'ક 'વર્ણા સાર્થક છે' એ વિધાનમાં પતંજિલ બીજો હેતુ આપતાં કહે છે કે વૃક્ષા ' ઝાડ' અને ઋદ્ધાઃ ' નક્ષત્ર' એમને સરંખાવી જોઈ એ તા તેમાં વ વિદ્યમાન હાય તા ' ઝાડ' અર્થ થાય છે અને જો વ'ને રાખવામાં ને આવે તા કેવલ ઋદ્ધામાત્રથી પૂર્વ ના ' વૃક્ષ' અર્થ આવતા નથી ( અનર્થ થઈ જાય છે ). તેથી પણ સૂચિત થાય છે કે વર્ણા સાર્થક છે. ' આ

१४. अथवा उभयतः स्कोटमात्रं निर्दिश्यते । रश्रुतेर्रुश्वतिर्भवतीति । ( स्थेलन, ५. ७०५)

૧૫. कृपो रो लः। ('અષ્ટાષ્યાયી', ૮-૨-૧૮.)

१६. वर्णव्यत्यये चार्थान्तरगमनानमस्यामहेऽर्थवन्तः वर्णाः इति कूपः सूपे यूपे इति। (अभेजन, ' ह्यवरह 'सूत्र डिपरनुं सोध्य, पृ. १०१.)

१७. बर्णानुपलन्धी चानर्थगतिर्मन्यामहेऽर्थवन्ती वर्णा इति वृक्षः, ऋक्षः। (ऄ्रेजन, ५. १०२.)

ભાષાવિસર્શ : ૧૯૭૯ : 3].

અંગની ચર્ચા આગળ વધારતાં પતંજલિ કહે છે કે એક વર્ણના બનેલા ધાતુ, પ્રાતિપદિક, નિપાત સાર્થક હોય છે, પણ અનેક વર્ણો ધરાવતા વર્ણ સમૃહ કે વર્ષ્ણ સંઘાતમાં સંઘાત જ સાર્થક મનાય છે. સંધાતની સાર્થકતાને લીધે તેમાં આવેલ અવયવા પણ સાર્થક છે, જો સંધાતના અવયવ નિરર્થક છે તા તે અવયવાથી ખનેલ સંઘાત પણ નિરર્થક છે. આ માટે ઉદાહરણ આપતાં કહે છે કે 'જો એક અંધ પુરુપ જોઈ શકતા નથી, તા સેંકડા અંધ પણ જોઈ શકતા નથી. આંખવાળા એક માણસ જુએ છે તા આંખવાળાઓના સંઘાત પણ જોઈ શકે છે. તલના એક દાણા તેલવાળા છે તો તેમના (ખારી જેટલું વજત ધરાવતા) સંધાત પણ તેલવાળા છે.' ૧૯

પતંજિલ એક ખાજુ વર્ણસંધાતની સાર્થકતા ઉપર ભાર મૂક્ય 'વર્ણો અનર્થક છે' એવા બીજો પક્ષ પણ ખતાવે છે; પણ તેથી અનેક વર્ણોના ખનેલા વર્ણસમૂહ કે વર્ણસંધાતમાં અવયવભૂત વર્ણ ખદલાય, વૃદ્ધિ પામે કે વિકૃત થાય, છતાં પણ શબ્દના અર્થમાં કાઈ ફરક પડતા નથી. આ રીતે વર્ણોની સાર્થકતા અને નિરર્થકતા અંગેના વિવેચનમાં તે કહે છે કે ગુરુ પાસે ભણતા અનેક વિદ્યાર્થી એમાં કેટલાક સફળ થાય છે, તા કેટલાક નિષ્ફળ નીવડે છે.

વર્ણ સમૂહ કે સંધાત જ અર્થ વાન્ છે, તેમાં આવેલ અવયવા નહીં એ પ્રકારના પત જિલના વિધાનના નવ્ય વૈયાકરણા, ભદોજી, કો ડભદ, નાગેશ આદિએ રફાેટ સાધે સંબંધ બાંધ્યા છે, અને રફાેટ નિરવયવ, અખંડ, અક્રમ છે એવા સિહાન્ત તારવ્યા છે. વળી નવ્યોએ રફાેટાત્મક શબ્દમાં આવતા જુદા ધ્વનિઓ કે વર્ણાની માલા સાથે, સંરચનાની દર્ષિએ રફાેટને કાંઈ સંબંધ નથી એમ સિદ્ધ કર્યું છે.

ધ્વનિગત સામ્યને લીધે અર્થમાં સામ્ય અને ધ્વનિગત વૈષમ્ય ને લીધે અર્થમાં વૈષમ્ય થાય છે એ વિષે પણ ચર્ચા કરતાં પત જિલ વૃક્ષ: અને વૃક્ષોનું દેશન આપે છે. અહીં વૃક્ષ: ( वृक्ष + सु પ્રથમા વિભક્તિ, એ ૦૦૦) અને વૃક્ષો (વૃક્ષ+औ પ્ર૦વિ૦, દિ૦વચન)માં વૃક્ષ-એ મૂળશબ્દ કે પ્રકૃત્ય શમાં

१८. तद्यथा । एकोऽन्यो दर्शनेऽसमर्थः तत्समुदायश्च शतमप्यसमर्थम् ।... एकश्चभुष्मान् दर्शने समर्थस्तत्समुदायश्च शतमपि समर्थम् । एकश्च तिलस्तैलदाने समर्थस्तत्समुदायश्च खार्यपि समर्था ।

<sup>. –&#</sup>x27;મહાભાષ્ય ', હયવરદ્ સૂત્ર ઉપરનું ભાષ્ય, પૃ. ૧૦૩.

ध्विनिओ सरभा છે, तेथी इस, भूस, पांहरां, थर वगरेना अर्थ જળવાં रहे छे, जयारे विसिक्तप्रत्यया सु अने औ ना ध्विनमां वैषम्य (इरक्ष) परवाथी संप्यागत अर्थमां એટલે हे એકવચન અને દિવચનના કરક परें छे.१९ आ यर्थामां व्याहरणना मर्भन्न विदान सहाशिव कोषी, प्रकृत्यंशमां वर्णेनुं वैषम्य अने प्रत्ययांशमां वर्णेनुं એક घ घरावतुं पचित (ते रांधे छे) अने पठित (ते वांचे छे) ना युग्मनुं दृष्टान्त आपे छे.२० अहीं पच+अ+ति तथा पद्+अ+तिमां पच अने पद् प्रकृत्यंशमां च अने द् ध्विनिओना वैषम्यने कारणे अर्थ अद्धाय छे, त्यारे विकरण्प्रत्यय (अ) अने ति प्रत्ययते। क्रित्व अर्थ ओक करहे छे. आ रीते ध्विनिओमां – पछी ते प्रकृतिना होय हे प्रत्ययना होय – ते अर्थ आपवामां महत्त्वना साग सक्वे छे.

વર્ષુ સંઘાતની અવિભાજ્યતા: આ રીતે વર્ષુ સંઘાત યાગ્ય અર્થ ધરાવે છે, તે સંઘાત નાનકડા અર્થ પૂર્ણ એકમ, જેવા કે પ્રકૃત્યંશ અતે પ્રત્યયાંશમાં વિભક્ત થઈ શકે છે એ વિચાર કરીને આખરે વર્ષુ સંઘાતની અવિભાજ્યતાના સિદ્ધાન્ત પતંજલિએ સ્થાપિત કર્યો છે, જે પછીથી સ્ફાટની અવિભાજ્યતાના સિદ્ધાન્તમાં પરિશ્રમ્યા જણાય છે.

વર્ણસંધાતમાં આવેલા અવયવા સાથે સંયુક્ત થયા વગર જ પદ કે વર્ણસમૂહ અર્થાના વાહક હાય છે એમ પતંજલ માને છે. પછીના વૈયાકરણાએ આ ઉપરથી જ રફાેડ નિરવયવ, અખંડ, અર્થવાહક એકમ છે એવા વિચાર તારવ્યા છે.

નવ્યવૈયાકરણા માને છે કે જે શબ્દથી અર્થનું ગ્રહણ થાય છે તે અર્થ એક એક વ્યક્તિગત વર્ણથી સમજતો નથી; જો એમ થાય તા

ભાષાવિમર્શ: ૧૯૭૮: 3]

१८. अर्थवत्ता नोपपद्यते वृक्षदाब्दस्य । किं कारणम् । केवळेन अवचनात् । न केवळेन वृक्षदाब्देनाथों गम्यते । केन ति । सप्रत्ययकेन । ... सिद्धमेतत् । कथम् । ... इह वृक्ष इत्युक्ते किश्चच्छब्दः श्रूयते । वृक्षदाब्दोऽकारान्तः सकारश्च प्रत्ययः । अर्थोऽपि किश्चद् गम्यते मूळ-स्कन्ध-फळ-पळावानेकत्वं च । वृक्षावित्युक्ते किश्चच्छब्दो हीयते किश्चदुपजायते किश्चदन्वयी... एकत्वं हीयते. द्वित्वमुपजायते, मूळस्कन्धफळपळावानन्वयी । ( ४) अर्थे। ने संपादित व्याक्षर्णभक्षां । अर्थवद्यातुरप्रत्ययः प्रातिपिदकम् पा. १-२-५ ७५२नुं मक्षां । भू १. ५. २९७.)

સંધાતમાં આવેલ બાકીના વર્ણે નિરથ'ક થઈ ન્તય. તેા બીછ બાજુ સંધાતમાં આવેલ વર્ણીના સાહચય થી કે સાહચય રૂપ સંધાતથી પણ અર્થ આવી શકે તેમ નથી, કારણ કે જે વર્ણો ઉચ્ચરિત થઈ તે નાશ પામ્યા હાય, તેમની સાથે વિદ્યમાન વર્ણોનું સાહચર્ય શક્ય નથી. આથી રફાટવાદીઓ કહે છે કે ર્સાટરૂપ શબ્દમાં વર્ણોના ક્રમ અશક્ય છે. પ્વનિઓના ક્રમને લીધે શબ્દનું એકર્પ પ્રત્યક્ષત્વ થઈ શકતું નથી, તેથી રફાેટવાદીએ એક ક્રમરહિત રફાેટને જ અર્થ વાહક શખ્દ તરીકે માને છે.

परः सन्निकर्षः संहिता<sup>२१</sup> सूत्र ना लाध्यमां पतं कलि क्छाने छे તેમ ઉચ્ચારણના અવયવા એકી સાથે વર્ણ ઉત્પન્ન કરી શકતા, નથી; વળી વર્ણીના ક્ષાણિક સ્થાયિત્વને લીધે તેમનું સાલચર્ય શક્ય નથી, તેથી તેઓ એક ઉકેલ સૂચવે છે કે 'વર્ણોની એકસ્ત્રતા આપણી મનાભૂમિકાએ થતી હાય છે. આ બૂમિકાએ રહેલ શબ્દમાં વણેતિ એક માનસિક ક્રમ હેાય છે.' આ વિધાનને પુષ્ટ કરતાં પતંજલિ કહે છે કે 'ધીર વિદાન પુરુષે કંઠતાલું' આદિના અભિદ્યાતથી જન્ય શળ્દોને ખુદ્ધિમાં રાખીને અને શળ્દ દ્વારા વાચ્ચ અથઉને સુદ્ધિમાં જ જોઈ તે ત્યાં જ શળ્દાનું પૌર્વાપર્ય કરવું જોઇએ. 'રર આના સંક્ષિપ્ત આશય એ છે કે શબ્દોનું પૌર્વાપર્ય અહિમાં ગાઠવાયેલું હોય છે. આથી એ પણ કલિત થાય છે કે એક જ ક્ષણમાં શબ્દના બધા વર્ણો ઉચ્ચરિત થઇ શકતા ન હોલાથી તેમના સ્થૂલ ક્રમ ભલે યાજ ન શકાય, પરંતુ માનસિક, વૈચારિક કે ખુદિગત સાહચર્ય કે પૌર્વાપર્ય વક્તા અને શ્રોતાના મનમાં વિદ્યમાન હોય છે; પણ બાહ્યદષ્ટિએ સંધાત ક્રમરહિત, નિરવયવ, અવિભાજ્ય છે એવા च्यवढार थाय छे. संधातने लगता क च्या क्रमरहित (अक्रमः), निरवयव (अनवययः) अने अधिलालय (अस्त्रण्डः) એवा व्यवखार, पंछीयी स्हाटनी ઉપર કરવામાં આવ્યા.

पतं कि बिंगे हरेल भत्यार सुधीनी स्झेट भ गेनी भने तेने आनुष गिड માં ધાર્તની ચર્ચાથી એમનાં ત્રણ મતવ્યા અહીં રજૂ કરી શકાય :- (૧) સંરચનાની દર્ષ્ટિએ સંઘાત વર્ણોમાં વિભક્ત હોય છે. (૨) આપણા મનમાં

३१. ४।० १-४-१०८.

२२. ब्रुद्धी कृत्वा सर्वाश्चिष्टाः कर्ता धीरस्तत्वक्रीतिः।

शब्देनार्थान् वाच्यान दृष्ट्वा बुद्धौ कुर्यात् पौर्वापर्यम् ॥

એક. કીલહાન, 'ધ વ્યાકરણ મહાભાષ્ય આવ પત જિલ ', વા. ૧, 'परः संनिकर्षः संहिता' (१-४-१०८) अपरतः साध्य, पृ, उप६

<sup>[</sup> ભાષાવિમશ**ે: ૧૯**૭૮ ; , ૩

ખ્યતિઓના ક્રમ વિદ્યમાન હાય છે; અને તે ક્રમ જ સંધાતનું નિર્માણ કરે છે. (૩) સંધાતની અર્થવાહકતા દરેક વર્ણને કે પ્વનિને વ્યક્તિગત રીતે સોંપી શકાય તેમ નથી.

આ જ સંદર્ભમાં એસ. ડી. જોષીએ જે મંતવ્ય દર્શાવ્યું છે તેની સારાંશ એ છે કે પતંજલિના સમય પછી નવ્ય વૈયાકરણામાં વિકાસ પામેલ સ્ફ્રાંટની અવિભાજયતા (અખંડતા)ના વિચાર અને સંઘાતની અવિભાજયતાના વિચાર તદ્દન જુદા છે. પતંજલિ પ્રમાણે સંઘાતમાં યાગ્ય અર્થ સમાયેલા હાય છે, તથા તે સંઘાત પ્રકૃતિ અને પ્રત્યયના સ્વરૂપમાં નાના ભાષાગત અર્થને લગતા એકમામાં વિભક્ત કરી શકાય છે. આ એકમાને પણ આખરી વિભાજક એકમામાં – ભાષાગત આખરી વિભાજક એવા અવયવામાં – વિભક્ત કરી શકાય છે. વર્ણો યાગ્ય અર્થથી યુક્ત હોવા જ જોઈએ તે આવશ્યક નથી. (આમ) સંઘાતની અર્થવાહકતા તથા વર્ણોના અર્થરાહિત્યના સ્વભાવ દર્શાવતી વેળાએ પતંજલિએ સ્ફ્રાંટના સિહાન્ત ઉપર આધાર રાખ્યા નથી. રા

શાળદ, ધ્વિનિ, સ્ફ્રાટ : જેનાથી વાણીના અલ્યાસ થઈ શકે છે તે ત્રણ વલણો કે અભિગમામાં પતંજલિની દષ્ટિએ કરક માલૂમ પડે છે. (૧) અર્થसम्प्रत्यायकः शब्दः (અર્થની પ્રતીતિ કરાવનાર શબ્દ) એમ કહેવાથી અર્થ-ગર્ભિત શબ્દના ખ્યાલ આવે છે. આમાં રૂપરચનાના સંબંધ હાય છે. (૨) ધ્વિનિ કહેવાથી 'ઉચ્ચરિત અવાજ'ના ખ્યાલ આવે છે. આ ઉચ્ચરિત અવાજ (ધ્વિન) શ્રોતાના માનસ ઉપર રફાટના પ્રભાવ ઉપજાવે છે. (૩) 'સ્ફ્રાટ' કહેવાથી ખુદ્ધિથી ગૃહીત થતા ધ્વિનિઓના શ્રવણ્યાલ પ્રભાવના ખ્યાલ આવે છે.

પતંજિલ શળ્દનાં ખે સ્વરૂપ ધ્વિન અને સ્ફ્રોટની વચ્ચે પારિભાષિક એદ ખતાવવામાં સાતત્ય જાળવતા દેખાય છે. ધ્વિન ભાષાના અવાજને દર્શાવવા માટે વપરાય છે. ઉચ્ચારણની તમામ વૈયક્તિક વિશેષતાઓ અને ઉચ્ચારણના પ્રકારમાં રહેલ વૈવિષ્ય સાથે ધ્વિનઓ સંબંધ ધરાવે છે. ધ્વિન સ્ફ્રેટને દર્શાવે છે. ઉચ્ચારણની ઝડપમાં રહેલ ફેરફારની સ્ફ્રેટ ઉપર ક્રાઈ અસર પડતી નથી, છતાં સ્ફ્રેટને દર્શાવતા ધ્વિનઓમાં રહેલા તફાવતને કારણે ધ્વિન અને સ્ફ્રેટ વચ્ચે સંબંધ હોય તેમ જણાય છે.

એસ. ડી. જોશી માને છે કે પતંજલિએ 'શખ્દ'ના ઉપયોગ કર્યો છે તે એક રીતે ધ્વનિ કે સ્ફાટ માટે છે, તાે ખીજી રીત અર્થવાહક સંધાત

<sup>્</sup>ર૩. 'ધ સ્ફાેટનિર્ણય ઍાવ કો ડબદ', પૃ. ૧૮

ભાષાવિમર્શ: ૧૯૭૮ : ૩ ]

માટે છે. જો કે ધ્વિનિ, રફાેટ અને સંધાત એ ત્રણે ય માટે 'શબ્દ'ના સમાન રીતે પ્રયોગ થાય છે પણ તેથી એ ત્રણે ય એક બીજાના પર્યાય છે તેમ સમજવાનું નથી. પત જિલના રફાેટ અપિ સંપત્થાય કરાબ્દ કરતાં દ્વિન સાથે વધુ સંબ ધ ધરાવે છે. અર્થ યુક્ત સંધાત અને રફાેટ વચ્ચે કાૈઈ સમવાય સંબ ધ નથી. અર્થ યુક્ત એક મ શ્રોતાના શ્રોત્રથી ગૃહીત થતાં તેને જે રફાેટ તરીકે દર્શાવવામાં આવે છે તેમાં કારણ રફાેટની અર્થ-પૂર્ણતા નહીં, પણ તેની શ્રવણપ્રત્યક્ષતા તથા ઉચ્ચરિત ધ્વિનિઓ દ્વારા થતી અબિલ્યક્તિ છે. રે

## 3. ભતુ હિર

પતંજલિએ રફાેટ, ધ્વિન, અને તેના જ સંદર્ભમાં વર્ણસંધાતની અર્થવત્તા કે નિરથં કતા, સંધાતની અવિભાજ્યતા, અકિમકતા અને અખંડતા દર્શાવ્યાં છે, તે તેમના પછીના વૈયાકરણોના, રફાેટની કલ્પનામાં રફાેટ અવિ-ભાજ્ય છે, અક્રમ છે, અખંડ છે એ વિચારાની કેની રીતે આધારભૂમિ ખની તેના વિચાર આપણે કર્યાે. હવે આપણે ભર્ત હરિએ કરેલ રફાેટ અંગેના વિચાર જોઈશું. ભર્ત હરિના 'વાકચપદીય' ય્રન્થ વ્યાકરણશાસ્ત્રને દાર્શનિક ભૂમિકાએ સ્થાપિત કરનાર એક પ્રૌઢ ગંભીર ય્રંથ છે. અર્થવિજ્ઞાન માટેના પણ આ ય્રંથ અનેક આચાર્યાની પ્રેરણાયૂર્તિ રહ્યો છે.

જયદેવ શુક્લ ભર્તું હરિ વિષે લખે છે તેમ 'ભારતીય વૈયાકરણુપરંપરા અને દર્શનપરંપરાના ઇતિહાસમાં મહાવૈયાકરણ ભર્તું હરિનું સ્થાન અત્યન્ત મહત્ત્વનું છે. વૈદિક કે અવૈદિક દર્શનપરંપરામાં કે વ્યાકરણશાસ્ત્રમાં એવા કાઈ મહત્ત્વના લેખક નથી જેણે ભર્તું હરિના અભિપ્રાયોના તેમના ખંડન માટે કે સ્વાભિપ્રાયના મંડન માટે સીધા કે આડકતરા ઉદલેખ કર્યા ન હાય. 'રપ 'વાકવપદીય ' ય્રંથમાં આવેલી કારિકાઓ અનુષ્ટુપ્ છન્દમાં છે. આમ તા તેમની ભાષા સરલ છે, પછીના વિદ્વાનાની 'અવચ્છેદકાવચ્છિત્ર' વાળી પદાવલીથી રહિત છે. લાંખા લાંખા પૂર્વપક્ષ કે ઉત્તરપક્ષાની હારમાળા નથી. એમને જે કહેવાનું હાય છે તે સીધા શખ્દામાં કહે છે; પણ તેને લીધે ક્વચિત્ જરિલતા આવી ગઈ છે.

કે. એ. સુષ્યક્ષણ્ય આયર લખે છે તે પ્રમાણે 'સ્ફ્રેંગ્ટ વિષેની વિચારણામાં ભાઈ હરિએ કાઈ પૂર્વપક્ષા રજૂ કર્યા નથી કે જેથી તેમને સિહાન્તપક્ષનું

૨૫. જયદેવ શુક્લ, 'પાણિનીય વ્યાકરણશાસ્ત્રપર'પરાના ઇતિહાસ', પૃ. ૩૮૬.

સ્થાપન કરવું પડે. ભઈ હરિએ તે રફેાટ વિષે જે કહેવાનું છે તે સીધાં વિધાના દ્વારા જ રજૂ કર્યું છે, શાસ્ત્રાર્થની પહિતમાં નહીં. 'રેક સદાશિવ જોધી પણ લખે છે કે ભઈ હરિ સ્ફેાટ અને ધ્વનિ અંગેના નિરૂપણમાં के चित (કેટલાક વિદાના), अपरे (ખીજા વિદાના)ના નિર્દેશ કરે છે. રેષ્ટ આ પરિસ્થિતિ હાવાથી સ્ફેાટ વિષે તેમના પાતાના કરા મત છે તે સમજવું મુશ્કેલ છે. હતાં પૂર્વાપર સંદર્ભ અને ટીકાકારાની મદદથી તે ગ્રાહ્ય બની શકે તેમ છે.

ભતુ હિરિએ 'વાક ચપદીય 'માં 'રફાેટ ' શખ્દના નવ વાર પ્રયાગ કર્યા છે, અને તે પણ 'વાક ચપદીય 'ના પ્રથમ ' ધ્રહ્મકાંડ 'માં. વળા પત જિલની માફક ભતુ હિરિએ 'રફાેટ ' શખ્દના પ્રયાગ તેના ધ્વનિ સાથેના સંખંધના સંદર્ભમાં કર્યો છે. રેં

શાળકતત્ત્વ: પતંજલિના રફોટ અંગેના વિચારામાં ભાષાના પ્રાણુભૂત 'શળ્દ'ની આપણુ ચર્ચા કરી, તેમ ભર્તું હરિના મતમાં પણ સૌ પ્રથમ 'શબ્દતત્ત્વ' જોવું આવશ્યક છે. ભર્તું હરિ શબ્દના મહિમા ખતાવવા પ્રથમ કારિકાથી જ શબ્દના દાશ'નિક અને અર્થ' ખાધક સ્વરૂપના નિદેશ કરતાં કહે છે: 'અનાદિ અને અવિનાશી એવું આ નિસ શબ્દતત્ત્વ અક્ષરં પ્રકૃત છે. તે અર્થરૂપે વિવર્ત પામે છે, જેનાથી આ જગતના વ્યવહાર પ્રવૃત્ત થયા છે.' વસ્ત આ ઉપરથી આપણે એમ કહી શકીશું કે આ શબ્દતત્ત્વને આદિ કે અનત નૈથી. આ તત્ત્વમાંથી શબ્દ—પ્રપંચ (વિસ્તાર) અને અર્થપ્રપંચ થયો છે.

શખ્દતત્ત્વ એ પરમતત્ત્વ છે; તેનાં બે સ્વરૂપા છે: વાચ્ય અને વાચક. અંતે તા આ બે ભિન્ન સ્વરૂપા એક જ છે. આ દશ્યમાન જાગતિક સત્તા શખ્દધ્ધદ્મના વિવર્ત રૂપે છે. આ વિષે પાતાનું મંતવ્ય રજૂ કરતાં ભાઈ હરિ કહે છે, 'તે શખ્દતત્ત્વ એક જ માનવામાં આવેલું છે, પરંતુ શક્તિઓના આશ્રયને લીધે ભિન્ન માલૂમ પડે છે. વસ્તુતઃ તે શખ્દતત્ત્વ જુદું ન હોવા

ર૬, કે. એ. આયર, 'ભાઈહરિ' (Bhart hari), પૃ. ૧૮૦.

વળ. 'ધ સ્ફાેટનિષ્ધ ઓવ કોષ્ડલક ', પૃ. વ•.

૨૮. એજન, પૃ. ૨૯.

२८. अनादिनिधनं ब्रह्म शब्दतत्त्वं यदक्षरम्। विवर्ततेऽर्थभावेन प्रक्रिया जगतो यतः॥

<sup>ં</sup> વાકચપદીય ', પ્રથમ કાંડ, કા. ૧.

ભાષાવિમશં : ૧૯૭૮ : ૩ ]

છતાં (अपृथक्), तेनी શક્તિઓના બેદના આધારે ભિન્નભિન્ન માલૂમ

ભર્તુ હૃરિ કહે છે તેમ વૈયાકરણા બે પ્રકારના શબ્દા માને છે. કર ' વાચક ( ઉપાદાન ) શબ્દોમાં એ પ્રકાર છે : (૧) સ્ફ્રાેટરૂપ અને (૨) પ્વનિરૂપ. સ્યા ખંનેમાં એક તા શબ્દ જે સ્ફ્રાટ છે તે શબ્દોનું નિમિત્ત ખને છે અને બીજો ધ્વનિરૂપ શબ્દ અર્થાના બાેધ માટે પ્રયુક્ત થાય છે.' ભર્ત<sup>\*</sup>હરિના આ મંતવ્ય ઉપર તેમના ડીકાકાર હરિવૃષભે કરેલ વિવેચનના કેટલાક અંશને જણાવતાં ડાં. કપિલદેવ દ્વિવેદી લખે છે કે 'ભર્ત'હરિના ડીકાકાર હરિત્રયભ કહે છે કે વાચક શળદને જ " ઉપાદાન " કહેવામાં આવે છે, અને તે દારા જ અર્થનું ઉપાદાન એટલે કે ત્રહણ થાય છે. પ્રત્યેક વાચક શબ્દમાં (બીજા) બે શબ્દોની સત્તા રહે છે. પત જલિ પ્રમાણે તે 'સ્ફેર્ટ ' અને ' ધ્વનિ ' કહેવાય છે. આમાંથી એક (એટલે કે ધ્વનિ) પ્રકાશક (= અભિવ્યંજક) છે, કારણ કે ધ્વનિના દારા પદ યા વાકચના શ્રવણથી ગ્રાહ્ય અર્થાનું પ્રતિપાદન થાય છે. સ્ફ્રેાટ ધ્વિન દારા પ્રકાશ્ય છે. ધ્વિન સાંભળવામાં આવતાં સ્ફ્રાેટની અભિવ્યક્તિ થાય છે અને સ્ફાેટથી અર્થનું ત્રાન થાય છે.'કર

આ જ બાબતને બીજા શબ્દોમાં કહીએ તેા વૈયાકરણોએ શબ્દનાં એ સ્વરૂપની કલ્પના કરી છે : બાહ્ય અને આભ્યન્તર. તેમાં શબ્દનુ ભાલ રૂપ વર્ણો કે ધ્વનિ છે અને આ**લ્યન્તર રૂપ સ્ફોટ છે.** વૈયાકરણોના મૃતે રફોર્ટ વ્યાંગ્ય છે, કારણ કે શબ્દની અંદર છુપાયેલા હાેય જે અને ષ્વનિઓ દારા પ્રકાશિત થાય છે.

પ્રસ્તુત ચર્ચામાં એ પણ ખ્યાલ રાખવા આવશ્યક છે કે વ્યાકરણ-શાસ્ત્રમાં એક અન્ય દર્ષ્ટિએ વર્ણાત્મક અને ધ્વન્યાત્મક એમ બે પ્રકારના શળદો માનેલા છે. તેમાં વર્ણાત્મક શળ્દ અનિત્ય છે અને ધ્વન્યાત્મક નિત્ય છે. પૂર્વ ધ્વિનિનું ઉચ્ચારણ કરી તેની પછીના ધ્વિનિનું ઉચ્ચારણ કરવામાં સ્માવતાં વર્ણાત્મક શળદ નષ્ટ થાય છે; પરંતુ ધ્વન્યાત્મક શળદ નિત્ય રહે છે. આ જ નિત્ય શબ્દથી મ્ફાેટની અભિવ્યક્તિ થાય છે.

एकमेव यदाम्नातं भिन्नं शक्तिव्यपाश्रयात् । अपृथक्रवेऽपि शक्तिभ्यः पृथक्रवेनेय वर्तते । अे०४न, इ. १-२,

**<sup>3</sup>९. द्वानुगदानशब्देषु शब्दी शब्दविद्रो** विद्वः। एको निमित्तं शब्दानामपरोऽर्थे प्रयुज्यते॥ योजन, डा. ४४...

૩૨, કમિલકુવ દિવેદી આચાર, ' અથ' વિજ્ઞાન ઔર વ્યાકરણ દર્શન , પૃ. ૨૨૭...

<sup>િ</sup>લાવાવિમુશ્કે: નુષ્ટકારો છે.

' द्वां विषय वान शब्देषु ' કારિકા દારો ભર્ત દિશ્યે શેંગ્દનાં જે પો સ્વરૂપ ખતાવ્યાં છે તેમાંથી એક તા ઉચ્ચારણના વિષય થતાં ધ્વનિઓને જુદા પાડવાનું કામ કરે છે; દા. તા घट: અને પટ:માં घटગત ધ્વનિ પટગત ધ્વનિથી જુદા છે એમ ' ઘ્' અને ' પ્' ધ્વનિથી સમજ્નય છે, જયારે ખીજો શબ્દ અર્થ આપવાનું કામ કરે છે.

આ ઉપરથી એમ જણાય છે કે ભાષાગત ઉચ્ચારણ (૧) વિભેદક કે વિભાજક ધ્વિનિઓ તથા (૨) અર્થ એ ખંતે ઉપર આધારિત છે. જેમ પતં જિલએ શખ્દના સ્વરૂપ અંગેના વિવેચનમાં શખ્દને કાનથી ઉપલબ્ધ થતાર ખતાવ્યા હતા, તેમ ભતું હરિએ પણ શ્રોતાના કાન સુધી પહોંચતા વર્ણોના શ્રવણપ્રત્યક્ષત્વના મુદ્દાને ધ્યાનમાં રાખી, ભાષાના વિભાજક યા વિભેદક કાર્યને દર્શાવવા માટે સ્ફેરિતે સુરક્ષિત રાખ્યા છે. આપણે આગળ જેઇશું તે પ્રમાણે તાલુઆદિના અભિધાતથી થતા સંયાગ અને વિભાગથી જન્ય ઉચ્ચારણથી શ્રોતાના કર્ણાવવરમાં જતા શખ્દ કે વર્ણ સ્ફેરિટ છે. 38 આથી ભતું હરિના મત પ્રમાણે પણ એ સિદ્ધ થાય છે કે સ્ફેરિટ શખ્દના ધ્વનિઓ સાથે જ સંખંધ ધરાવે છે, અર્થ સાથે નહીં. પણ પછીના નવ્ય વૈયાકરણોએ સ્પુર્ટતિ શર્થ: अस्मादिति કહીને સ્ફેરિને અર્થની ખાખતમાં સંડાવ્યા છે.

<sup>33.</sup> यः संयोगविभागाभ्यां करणैर्वजन्यते । प्रतिक्षा विश्वपित्रीय , प्रिन्दे ०२.

तथैय सर्वैशब्दानामेते प्रयोगवस्यिते ।

लापाविभक्ष : १ के हिंही। १ १३

સ્વરૂપના – ધ્વનિના સંકેત કરે છે. અહીં રફાટને શબ્દની શક્તિરૂપ – ત્રાદ્ય-શક્તિરૂપ ગણ્યા છે; જ્યારે પછીના વૈયાકરણાએ શબ્દના અંગભૂત કે શક્તિરૂપ સ્ફ્રાટને સ્વયંપ્રકાશ બતાવ્યા છે; અર્થાત ભર્નું હરિના સમયમાં શબ્દ અને સ્ફ્રાટ બે જુદાં તત્ત્વા હતાં, શબ્દ સ્વયંપ્રકાશ હતા, પણુ પછીથી સ્ફ્રાટને પરમતત્ત્વ ગણાવવાની ઇચ્છાથી નવ્ય વૈયાકરણાએ સ્ફ્રાટને 'સ્વયંપ્રકાશ ' પદ આપ્યું.

ભર્ત હરિએ રફાંડના સ્વભાવ કે સ્વરૂપ અંગે ત્રણ જુદા જુદા મતા દર્શાવ્યા છે; વળી આ મતો પણ ધ્વનિ સાથે સંયોજિત રૂપમાં દર્શાવેલા છે. એમાં કેટલાક લોકા પ્રમાણે 'કંઠ, તાલુ વગેરેમાં વાયુના અભિઘાતથી જે પ્રથમ પ્રાપ્ત થાય છે તે રફાેટ છે, જ્યારે રફાેટથી સિદ્ધ થનાર અને પછીની ક્ષણામાં આવનાર કે પછીની ક્ષણા સાથે સંબંધ ધરાવનાર ધ્વનિએ દ્યાદ્યન્ત રાહ્ય છે, એટલે કે ધ્વનિએ શી ઉત્પન્ન થનાર ધ્વનિએ છે. અર્થાત્ રફાેટની પાછળ અનુગમન કરનાર ધ્વનિએ પ્રથમ રફાેટની ખેવડાતી સાંકળ જ છે.' આ કારિકામાં જે વિદાના સફાેટને અનિત્ય કે ક્ષણિક માને છે તેમના મત અભિવ્યક્ત થયા છે. સંભવતઃ આ મત તાર્કિ'કાના છે. સ્પર્યનારાયણ શુકલ કહે છે કે વૈયાકરણા જેને પ્રાકૃત ધ્વનિ કહે છે, તાર્કિ'કા તેને જ વાયક શળ્દ – રફાેટ માને છે; અને વૈયાકરણા જેને વૈકૃત ધ્વનિ કહે છે, તાર્કિ'કા તેને જ વાયક શળ્દ – રફાેટ માને છે; અને વૈયાકરણા જેને વૈકૃત ધ્વનિ કહે છે, તાર્કિ'કા તેને જ વાયક શળ્દ – રફાેટ માને છે; અને વૈયાકરણા જેને વૈકૃત ધ્વનિ કહે છે, તાર્કિ'કા તેને જ વાયક શળ્દ – રફાેટ માને છે; અને વૈયાકરણા જેને વૈકૃત ધ્વનિ કહે છે, તાર્કિ'કા તેને જ વાયક શળ્દ – રફાેટ માને છે; અને વૈયાકરણા જેને વૈકૃત ધ્વનિ કહે છે, તાર્કિ'કા તેને ધ્વનિ કહે છે,

તાર્કિકાના મત બતાવતી આ કારિકાના આશય એ છે કે આરંભના સ્ફ્રાેટર્પ ધ્વનિમાંથી વીચિતરંગન્યાયથી, એટલે કે એક માજમાંથી બીજું, બીજામાંથી ત્રીજું એ રીતે સ્ફ્રેાટર્પ ધ્વનિમાંથી પ્રાકૃત ધ્વનિએાની શુંખલા શ્રોતાના કાન સુધી પહેાંએ છે. આમાં સ્ફ્રેાટર્પ ધ્વનિ પ્રથમ ક્ષણ સાથે સંબદ્ધ હાય છે, અને શબ્દજ શબ્દ કે ધ્વનિથી ઉત્પન્ન થનાર ધ્વનિએા તે પછીની ક્ષણે સાથે સંબદ્ધ હાય છે.

એક અન્ય મત પ્રમાણે સ્ફોટ અને ધ્વનિ સાથે જ ઉત્પન્ન થાય છે. જેવી રીતે પ્રભા (= પ્રકાશ ) સાથે પ્રગટેલા દીવાને દૂરથી જોવામાં આવે તો કેવલ પ્રકાશ જ દેખાય છે, દીવા નહીં, તેવી રીતે ધ્વનિની સાથે વ્યક્ત

उप. यः संयोगिवभागाभ्यां करणैरुवजन्यते । सः स्कोटः शन्दजाः शन्द्राः धन्त्रयोऽन्येरुदाहृताः ॥ वाडचपटीय, १-१०२ ३६. सर्यानारायण् शुडल, 'वाडचपटीय', धन्नाडाएउ, प्र. ११३.

<sup>િ</sup> ભાષાવિમશ<sup>°</sup>, : ૧૯૭૮ : ૩

થયેલ રફાટ અનુભવના વિષય થતા જ નથી, ધ્વનિ જ અનુભવના વિષય અને છે. આ રફાટ અને ધ્વનિના ભેદ ઘટ, કાંસાની થાળી આદિના અવાજમાં રપષ્ટ રૂપે દેખાય છે. ૩ એ સંભવતઃ આ મત પણ તાર્કિકાના જ છે. અહીં એ પણ ખતાવ્યું છે કે જેમ ઘટના પ્રાથમિક ધ્વનિ તથા તેના અનુરણન-(= રણકાર)માં ભેદ છે, એવી રીતે રફાટ અને ધ્વનિમાં ભેદ છે. ભતું હરિએ દર્શાવેલા આ સિદ્ધાન્ત પ્રમાણે રફાટ અને ધ્વનિના પ્રત્યક્ષત્વમાં બિલકુલ વિલંબ થતા નથી. આમ છતાં શબ્દની બે બાજુઓ રફાટ અને ધ્વનિના (= નાદ)ને એકબીજાથી જુદી રાખવામાં આવે છે. આ રીતે ઉપરના બે મતામાં રફાટને નિત્યને બદલે અનિત્ય દર્શાવ્યો છે.

રફાેટ અંગેના ત્રીજો મત જાતિરફાેટવાદીઓના છે. તેઓ માને છે કે 'અનેક વ્યક્તિઓ દારા અભિવ્યં અગી જાતિ જ રફાેટ છે, અને જાતિની વ્યંજક એવી વ્યક્તિઓ એટલે કે વર્ણા ધ્વનિરૂપે કલ્પાયેલા છે.' કવ્ આ કારિકા પ્રમાણે જોતાં ધ્વનિઓ વ્યક્તિઓ છે, અને રફાેટ જાતિરૂપ છે. જેમ જાતિ વ્યક્તિથી પ્રકાશિત થાય છે, તેવી રીતે રફાેટરૂપ જાતિ, ધ્વનિરૂપી વ્યક્તિથી પ્રકાશિત થાય છે. અર્જા:, અશ્વ:, અર્થ:માં રહેલ સમાન અકારજાતિરૂપ રફાેટ છે, અને જયારે અના ઉચ્ચારણ માટેના ધ્વનિ થાય, ત્યારે અમાં રહેલ અત્વજાતિરૂપ રફાેટ પ્રકાશિત થાય છે (કે અમાં રહેલ અત્વજાતિરૂપ રફાેટ પ્રકાશિત થાય છે (કે અમાં રહેલ અત્વજાતિના રફાેટ થાય છે).

સ્ફાેટસિલાન્ત અંગેના ઉપર્યું કત ત્રણ મતામાં પ્રથમ એ મત તા સ્ફાેટને જે અનિત્ય માને છે તે વિદાનાના, સંભવતઃ તાર્કિકાના છે, જ્યારે આ अनेकव्यत्क्यभि० કારિકામાં વ્યક્ત થયેલ મત વૈયાકરણાના કે ભતૃં હરિના જણાય છે. જો કે અહીં 'केश्चित ' પદ આવવાથી સંદેહ તા ઊભા રહે જ છે, છતાં સામાન્યતઃ પ્રાચીન સંસ્કૃત લેખકા તૃતીય પુરુષના નિદે શથી જેમ માતાની રચનાના નિદે શ કરે છે, તેમ અહીં પણ केश्चित ('કેટલાક વડે') પદ મૂકવામાં આવ્યું હોય. આ પૂર્વે જણાવ્યા મુજબ મહાભાષ્યકાર પત જલિએ रश्चतः ਲશ્ચતિમેવતિ એ વિધાનમાં રત્વ કે रेफत्व જાતિના ઉલ્લેખ કર્યા છે. મમ્મટ જેવાએ પણ 'કાવ્યપ્રકાશ 'માં ભતૃં હરિના નામે

<sup>3</sup>७. व्हरात्प्रमेवं दीपस्य ध्वनिमात्रं तु लक्ष्यते 🖟 🔞 💆 🦠 🦠

घण्टादीनां च शब्देषु व्यक्तो मेदः स दृश्यते ॥ 'वाड्यपटीय', १-१०४ ३८. अनेकव्यक्त्यभिव्यक्त्या जातिः स्कोट इति स्मृता ।

कैश्चिद् व्यवतय एवास्या ध्वनित्वेन प्रकल्पिताः ॥ वाङ्यपदीय १, १-५३

ભાષાવિમર્શ: ૧૯૭૮ : ૩ ]

એક અવતરણ નેંધ્યું છે; કલ્ "'વાકચપદીય'માં કહ્યું છે તેમ સ્વરૂપથી બળદ બળદ નથી કે ઇતર પણ નથી; गोत्च (બળદપણા) સાથેના સંબંધને લીધે જ તે બળદ છે." આમ गोत्च જાતિને પ્રધાનતા આપી છે. અને પછીથી તેા જત્યાદિવાદી વૈયાકરણા જાતિના પુરસ્કાર દ્વારા વ્યક્તિમાં શક્તિ માને છે તે પ્રસિદ્ધ છે. વળી ભદ્રોજી, કોંડભદ્ર વગેરેએ આંઠ પ્રકારના સ્ફાંટમાં પદજાતિ અને છેલ્લે વાકચજાતિ સ્ફાંટને જ મહત્ત્વ આપેલ હોવાથી આ કારિકામાં વ્યક્ત થયેલ જાતિસ્ફાંટવાદ ભતૃ'હરિના છે એમ કહેવામાં વાંધા નથી.

ધ્વિનિતા સ્વરૂપ વિશે વિવિધ મતો : 'વાક યપદીય 'માં આપેલ સ્ફ્રેંદ અંગેનાં વિવિધ મંતવ્યા જોઈ હવે સ્ફ્રેંદ સાથે જ સંકળાયેલા ધ્વિનિ અંગેનાં પણ ભર્ત હિરિનાં મંતવ્યા જોઈશું. જેમ સ્ફ્રેંદ અંગે ભર્ત હિરિએ ત્રણ મતાના ઉલ્લેખ કર્યો છે, તેમ ધ્વિન અંગે પણ તેમણે ત્રણ મતા નાંધ્યા છે.

આમાં પ્રથમ મતમાં જણાવ્યું છે કે સ્ફાેટના સ્વરૂપ સાથે અવિભક્ત કે અભિન્ન રીત રહેલા ધ્વનિનું ગ્રહણ થાય છે.૪૦

આ કારિકાર્ધના અર્થધંદનમાં ટીકાકારા પ્રથમ તા જપાકુસુમ કે જાસદના કૂલનું ઉદાહરણ આપે છે. હંક્રીકતમાં લાલાશ જાસદના કૂલમાં હાય છે, પણ શુભ્ર સ્કૃદિકમણિ પાસે તે કૂલને રાખવામાં આવતાં જાસદની લાલાશ સ્કૃદિક ઉપર આરાપિત થાય છે; તેવી રીતે હસ્વત્વ, દીર્ધત્વ ધ્વનિમાં છે, છતાં ધ્વનિના કાર્ય રૂપ સ્કૃદિ ઉપર તે (હસ્વત્વાદિ) આરાપિત થાય છે. ખરી રીતે તા સ્કૃદિ આ ધર્માથી અલિપ્ત છે. આમ અભિન્નરૂપે જોડા-યેલા સ્કૃદિ અને ધ્વનિમાં ધ્વનિ જુદા પ્રતીત થતા નથી, અર્થાત્ કેવલ ધ્વનિ ગૃહીત થતા નથી પણ સ્કૃદિથી ઉપશ્લિષ્ટ રૂપે તે ગૃહીત થાય છે.

ષ્વિનિ અગે બીજો મત એવા છે કે ષ્વિનિ અસ'વેદ્ય એટલે કે અત્રેય છે. <sup>૪૧</sup> આના આશય એ છે કે જેમ રૂપરસાદિ વિષયાનું ત્રાન કરાવતી હોવા હતાં ચક્ષુ, રસના આદિ ઇન્દ્રિયા દેખાતી નથી, તેવી રીતે સ્ફ્રાેટનું

उट. उक्तं हि वाक्यपदीये 'नहि गौः स्वरूपेण गौः नापि अगौः, गोत्वाभि-सम्बन्धानु गौः '॥

<sup>(</sup>व्यायार्थ विश्वेश्वर, 'डाव्यप्रडाश', भीले जिल्लास, ए. ४४) ४०. स्फोटहवाविभागेन ध्वनेप्रहणमिष्यते। 'वाडयपदीय', १–८१

४१. कैश्चिद् ध्वनिरसंवेदाः । 'वाक्रवपदीय', १-८१.

ત્રાન કરાવતા હાવા છતાં ધ્વનિ અત્રેય રૂપે રહે છે. અર્થાત્ ધ્વનિઓ પતિ ત્રાનના વિષય નથી (અત્રેય છે), છતાં રફાટના પ્રકાશનમાં કારણુરૂપ છે. ઇન્દ્રિયા પાતે પ્રત્યક્ષ થતી નથી છતાં વિષયાના પ્રત્યક્ષ ત્રાનમાં કારણુસૂત હાય છે.

John Rent Level brooker hart

ધ્વનિ અગ ત્રીજો મત એવા છે કે કે 'ધ્વનિ સ્ફેાટથી મિશ્ર થયા વગર, સ્વતંત્રરૂપે અભિવ્યક્ત થાય છે.' કર આ મત પ્રમાણે ધ્વનિ સ્વતંત્ર છે. જેમ દીવા તેના પ્રકાશ સાથે જ ઉત્પન્ન થાય છે, તેમ સ્ફેાંટ પણ ધ્વનિ સાથે જ ઉત્પન્ન થાય છે. દૂરથી દીવા દેખાતા નથી, પણ માત્ર તેના પ્રકાશ દેખાય છે, તેવી રીતે દૂરથી સ્ફેાટના ખ્યાલ આવતા નથી, પણ ધ્વનિના જ ખાલ આવે છે.

સ્ફ્રાટ અને ધ્વિન વચ્ચેના સંખધ: આ રીતે રફાટ અને ધ્વિનનું સ્વરૂપ જોયા પછી તે ખંનના સંખધ વિષે વિચાર કરતાં, ભાઈ હરિ, તે વ્યાં ગ્યવ્યાં જકભાવ હોવાનું ખતાવે છે. આ માટે ભાઈ હરિ જણાવે છે કે ' જેમ ચક્ષુ ( ગ્રહ્ણ) અને રૂપ( ગ્રાહ્સ)ની વચ્ચે યાગ્યતા નામની એક શક્તિ રહેલી છે, અર્થાત્ ચક્ષુમાં રહેલું રૂપ જોઈ શકાનું નથી છતાં એ ચક્ષુગતરૂપ, વિષયના રૂપપ્રત્યક્ષત્વમાં કારણરૂપ ખને છે તેવી રીતે પ્રકાશક ધ્વિન ( નાદ )નું સ્થાન ઉચ્ચારણના કંઠ, તાલુ આદિ અવયવા છે, અને રફાર્ટ ( સ્ફ્રોટરૂપ શખ્દ ) તા હૃદયરૂપી આકાશના દેશમાં છે, છતાં તે ખંને વચ્ચે વ્યાં પ્રયંબ જક-સંખધ છે; પ્રત્ર જયારે રફાર જેની એક ખાજુ છે તે શખ્દ અને તેના અર્થ વચ્ચે વાચ્યવાચકસંખધ હાય છે.

ધ્વનિ અને રફોટના સંબંધ અંગે વધુ મીમાંસા કરતાં ભર્ત હરિ જણાવે છે કે ' જેમ અરિષ્ણ ( મન્યન માટેના કાઇફલક )માં રહેલું ( સહ્મ ) જ્યાતિ મંચન કરવામાં આવતાં સ્થૂલ અને દશ્ય અભિનું કારણ અને છે, તેવી રીતે શબ્દ ( સ્ફોટ.) પણ સહમ અને કારણરૂપે છુદ્ધિમાં રહે છે, હતાં ( અર્થના આધની ઇચ્છાથી ) વિભિન્ન રૂપે સંભળાનાર ધ્વનિઓનું કારણ અને છે. જ્ય

४२. स्वतन्त्रोऽन्यैः प्रकृत्वितः । 'वाक्ष्यपृद्धीय ', १-६८. . कार्या स्वरम्य

४३. प्रहणगाद्ययोः सिद्धा नियता योग्यता यथा। वाक्रयपदीय रे, १-४८

४४. भरणिस्यं यथा ज्योतिः प्रकाशान्तरकारणम् । व्यक्ति अञ्चलकारणः विद्वन्छन्दोऽपि बुद्धिस्थः भ्रुतीनां कारणं पृथक् ॥ 'वाक्रवेपधीय', १-४६.

ત્લાષાવિમર્શ: ૧૯૭૮ : ૩ ]

અહીં અરિણમાં રહેલ સૂલ્મ અગ્નિ પ્રકાશક અને ધર્પણથી ઉત્પન્ન થયેલ. અગ્નિ પ્રકાશ્ય, એમ પ્રકાશ્યપ્રકાશકભાવ છે, તેવી રીતે સ્ફેર્ટ અને ધ્વનિમાં પ્રકાશ્યપ્રકાશકભાવ છે કે વ્યાં પ્રવ્યાં જકભાવ છે.

સ્ફ્રેંગ્ટ અને ધ્વનિમાં રફાેટ વ્યં અ છે, હ્રસ્વત્વ, દીર્ધત્વ વગેરે ધર્માથી યુકત ધ્વનિ (કે નાદ) વ્યંજક છે. રફાેટ હ્રસ્વત્વાદિ ધર્માથી રહિત હાેવા છતાં હ્રસ્વત્વાદિથી યુકત ધ્વનિ કે નાદ રફાેટ ઉપર આરાેપિત થાય છે. આ માટે રફાેટ અને નાદ વચ્ચે ભર્તૃ હરિ બિ બપ્રતિબિ બસ બંધ દર્શાવે છે. તે માટે એ કહે છે: 'જેમ પાણીમાં ઝળકતું ચંદ્રનું પ્રતિબિમ્બ પાતે હાલતું નથી, છતાં પાણીની કંપન–ક્રિયાને લીધે તે પ્રતિબિંબ હાલતું માલૂમ પડે છે, તેવી રીતે નાદ કે ધ્વનિના ધર્મ (હ્રસ્વત્વાદિ) સ્ફાેટના ન હાેવા છતાં, સ્ફાેટના ધર્મની માફક પ્રતીત થાય છે.' કપ

' વાકચપદાય 'માં રફાેટના અનુસંધાનમાં 'ધ્વિનિ ને બદલે ઘણી વાર 'નાદ' શબ્દ આવે છે તે અંગે એટલું જ કહેવાનું છે કે નાદ અને ધ્વિનિના સમાન અર્થમાં પ્રયોગ થયા છે. જ્યારે કેટલાક વિદ્રાના પ્રાકૃત રફાેટના અભિવ્યં જક ધ્વિનિ માટે 'ધ્વિનિ' (પ્રાકૃત ધ્વિનિ) અને વૈકૃત ધ્વિનિ માટે 'નાદ' શબ્દ પ્રયોજે છે. ધ્વિનિ હસ્વ, દીર્ઘ આદિની વ્યવસ્થામાં હેતુ છે, જ્યારે નાદ દુતા, મધ્યમા અને વિલંભિતા જેવી વૃત્તિઓના ભેદમાં હેતુરૂપ છે. નાદ ધ્વિનિના વિવર્ત છે.

આ રીતે ધ્વનિ અને રફાેટ વચ્ચેના સંખંધ દર્શાવી, રફાેટના પ્રત્યક્ષત્વ - વિષે પાતાના વિચારા વ્યક્ત કરતાં ભતું હરિ જણાવે છે કે 'પૂર્વ પૂર્વ ધ્વનિઓથી જેમાં તે તે વર્ણની ભાવના કે સંરકારનું આરાેપણ થયું છે તે છુદ્ધિમાં અંત્ય ધ્વનિ આવતાં રફાેટનું જ્ઞાન થાય છે.' કે આ કારિકાનું તાત્પર્ય એ છે કે જ્યાંસુધી કાેઈ પદ કે વાકચમાં અંતિમ વર્ણ ઉચ્ચરિત થતા નથી, ત્યાં સુધી પદ કે વાકચના અર્થના બાધ થઈ શકતા નથી. પરંતુ અંતિમ વર્ણ સુધી આવતાં તા પૂર્વના ધ્વનિઓ નાશ પામે છે. તેથી વૈયાકરણા એક ભાવના કે સંરકાર માને છે (મીમાંસકા પણ આવા સંરકાર માને છે), જેનાથી એક પ્રકારના પરિપાક (કાર્ય જનક શક્તિ) ઉત્પન્ન થાય છે. એ રીતે દિતીય ધ્વનિથી પણ ભાવના કે સંરકારનું ખીજ આવત્ન પામે છે,

4. 1

४५. प्रतिबिम्बं यथाऽन्यत्र स्थित तोयिक्यावशात् । तत्प्रवृत्तिमिवान्वेति स धर्मः स्फोटनादयाः ॥ 'वाक्यिन', १-४८.

४६. नादैराहितबीजायामन्त्येन ध्वनिना सह । आवृत्तपरिपाकायां बुद्धौ शब्दोऽवधार्यते ॥ 'वाङ्यव्', १८४.

<sup>[</sup> ભાષા વિમર્શ : ૧૯૭૮. ; ૩.:

ચ્અને કાર્યજનક શક્તિના પણ અભ્યાસ થતા રહે છે (आद्युत्तपरिपाकायाम). પછી સંસ્કાર જાગૃત થવાથી અન્તઃકરષ્ટુમાં અંતિમ ધ્વનિના નિશ્ચય થાય છે. તે સાથે શબ્દનું પણ અવધારણ થાય છે. આ રીતે પછીપછીના વર્ણોના અવધારણ સમયે પૂર્વપૂર્વના વર્ણની સ્મૃતિનું અનુસંધાન પણ રહ્યા કરે છે. તેનાથી અંતિમ વર્ણ વિષેનું જ્ઞાન પ્રત્યક્ષ થાય છે અને પૂર્વપૂર્વ વર્ણો વિષેની સ્મૃતિ થાય છે. પછી તેનાથી શબ્દનું પ્રત્યક્ષત્વ થાય છે. આ જ આખતને સંક્ષેપમાં કહીએ તા દરેક ધ્વનિ (નાદ) સ્ફાટને અભિવ્યક્ત કરવામાં સહાયક થાય છે, અને છેલ્લા ધ્વનિ, તેની પૂર્વના ધ્વનિઓની સાથે થતાં (સહકૃત), એક સ્ફાટરય શબ્દ મનમાં પ્રગટ થાય છે.

આ માટે ભર્તુ હરિ એક દર્શાન્ત આપે છે: 'જેમ કાઈ મંત્રસમૂહ કે શ્લોક વારંવાર આવર્તન કરવાને લીધે, મુખપાઠ થવાની યાંગ્યતા ધરાવે છે, પરંતુ તે એક વારના રટનથી છુદ્ધિ કે સ્મૃતિના વિષય બનતા નથી.' જ આના આશ્ય એ છે કે જ્યારે એક વિદ્યાર્થી અમુક મંત્રને મુખપાઠ કરવા તેનાં આવર્તન કરે ત્યારે તેમાં છેલ્લું આવર્તન કરવાથી તેને મંત્ર મુખપાઠ થઈ જાય છે. મંત્રનું વ્યવસ્થિત જ્ઞાન તા છેલ્લે થયું, છતાં એ જ્ઞાનમાં એ પૂર્વે કરેલાં આવર્તના સહાયક હાય છે; તેવી રીતે દરેક પદના અંતિમ વર્ણ પૂર્વ પૂર્વ વર્ણના કરતાં વધુ સ્પષ્ટ છાપ રજૂ કરે છે; પણ એમાં પૂર્વ વર્ણ નિરર્થક થતા નથી, પણ સહાયક બને છે.

આ રીતે ધ્વનિ, રફાેટ અને તેમના સંબંધ વિષેના વિચારા "વાકચપદીય 'માં છૂટાજીવાયા રૂપમાં માતીની માફક વેરાયેલા છે, જતાં તેમનું સંકલન કરતાં પ્રૌઢગંભીર વિચારાની એક મૌક્તિકમાલા આપણને પ્રાપ્ત થાય છે.

પ્રાકૃત ધ્વિત અને વૈકૃત ધ્વિત ધ્વિતના સંબંધમાં ભુઈ હરિએ વિશેષ વિચાર કર્યો છે. તેમના મતે ધ્વિતનાં એ રૂપ છે: (૧) પ્રાકૃત અને (૨) વૈકૃત. પહેલાં આપણે પ્રાકૃત અને વૈકૃત ધ્વિતનું અહીં સામાન્ય તિરીક્ષણ કરીશું.

'પ્રાકૃત ' એટલે સ્વાભાવિક કે મૌલિક અને 'વૈકૃત ' એટલે ત્વિકૃતિ કે પરિવર્ત ન પામેલ. આમાં હસ્વ, દીર્ધ કે પ્લુત પ્રાકૃત ધ્વનિઓના ધર્મો છે.

४७. यथानुवाकः श्लोको वा सोदत्वमुगान्छति । - १००० । १००० ।

आवृत्त्या न तु स प्रन्थः प्रत्यावृत्ति निरूप्यते ॥ 'वाङ्यः', १-८२

ત્લાષાવિમર્શ : ૧૯૭૮ : ૩ ]

આ જ પ્રાકૃત ધ્વનિઓનું વૈકૃત કે પરિવર્તન પામેલ રૂપ વૈકૃત ધ્વનિઓ છે. વૈકૃત ધ્વનિઓ દૃત્તિ કે અસુક વલણ સાથે સંખંધ ધરાવે છે. આ દૃત્તિએ ત્રેણ પ્રકારની છે : દૃત, મધ્યમ અને વિલંભિત. તેમાં અભ્યાસ માટે દૃત દૃત્તિ, પ્રયોગ માટે મધ્યમ અને શિષ્યોને ભણાવવા માટે વિલંભિત દૃત્તિના ઉપયોગ કરવામાં આવે છે. ૪૯

પ્રાકૃત ધ્વનિને વૈખરી ધ્વનિ પણ કહે છે. પરા, પશ્યન્તી, મધ્યમા અને વૈખરી એ ચાર પ્રકારની વાણીમાંથી, કંઠદેશમાં રહેનારી વૈખરી વાણી સાથે સંબદ્ધ થનાર નાદ કે ધ્વનિને વૈખરી ધ્વનિ પણ કહેવાય છે. જયંત લટે વૈખરીના અર્થ આ પ્રમાણે બતાવ્યા છે: 'વિખર શબ્દના અર્થ દેહ અને ઇન્દ્રિયાના સમૂહ છે. તેમાં ઉત્પન્ન થવાને કારણે આ વાણી વૈખરી કહેવાય છે.'

પ્રાકૃત અને વૈકૃત ધ્વનિ માટે એમ માનવામાં આવે છે કે જેમ અધ-કારમાં પડેલા ઘટને પ્રથમ થયેલા પ્રકાશ પ્રકાશિત કરે છે, પણ એક વાર પ્રકાશિત થયેલા ઘટમાં ચાલ રહેલા પ્રકાશ ઘટ ઉપર કાઈ અસર કરતા નથી, એવી રીતે પ્રાકૃત ધ્વનિ રફાટને પ્રકાશિત કરે છે, પણ એક વાર પ્રકાશિત થયેલ સ્ફાટ ઉપર વૈકૃત ધ્વનિ કાઈ અસર કરતા નથી. એક ધ્વનિને દેવદત્તે દૃત (જલ્દી) ઉચ્ચાર્યા કે પછી મધ્યમ રીતે કે વિલાળે —એ રીતે ઉચ્ચા-રાયેલ ધ્વનિનું વૈવિધ્ય સ્ફાટની ઉપર કાઈ અસર કરતું નથી.

આ સંભંધમાં મહાભાષ્યના 'પ્રદીપ 'ટીકાકાર નાગેશ લટ્ટે પણ જણાવ્યું છે કે 'જેમ આળસને કારણે ગતિમાં ભેદ થવા છતાં માર્ગની ઉપર કાઈ અસર પડતી નથી, તેવી રીતે આળસને લીધે થતી ઉચ્ચારણ-ક્રિયાથી વૈકૃત 'વેનિમાં ફેરફાર થાય છતાં વર્ણના સ્વરૂપ ઉપર તેની કાઈ અસર થતી નથી.'પં•

的技术。

1 9 F

४८. अभ्यासार्थे दुता वृत्तिः प्रयोगार्थे तु मध्यमा । शिष्याणि तूपदेशार्थ वृत्तिरिष्टा विलम्बिता ॥

<sup>&#</sup>x27;શબ્દકૌસ્તુભ ', ૧–૧–૭૦ માં ઉદ્ધત.

४७. विखर इति देहेन्द्रियसंघात उच्यते, तत्र भवा वैखरी।

<sup>&#</sup>x27;ન્યાયમંજરી', આ. ૬, પૃ. ઢ૪૩..

प्रश्नी शिलस्यादिना गतिकियाया मेदेऽपि यथा न मार्गमेदस्तथा आलस्यादिना विश्वतिक्षियाती विकृतिध्विनिमेदेऽपि न वर्णस्वरूपमेदः १।

<sup>&#</sup>x27; महालाष्य ', १–१–७० प्रतप्रस्तत्कालस्यः उपस्ती ेनागेशनी टीडा-

પ્રાકૃત અને વૈકૃત ધ્વનિની આટલી આનુષંગિક ચર્ચા પછી આ બાયન તમાં બેર્જું હરિનો વિચારી જોઈશું. ભર્જું હરિ વૈકૃત ધ્વનિનું લક્ષણ પા આપતો કહે છે કે પશું હની અભિવ્યક્તિ થયો પછી (એટલે કે પ્રાકૃત ધ્વનિઓ પછી) વૃત્તિઓ (= ઉચ્ચારણના વલણ)માં ફેરફાર (= બેંદ) થતાં જે ધ્વનિઓ થાય છે તે વૈકૃત ધ્વનિઓ કહેવાય છે. વૈકૃત ધ્વનિઓનો સ્ફાર્ટ હપર કાઈ પ્રભાવ પડતા નથી.

આ કારિકામાં આવેલ 'વૃત્તિ' શખ્દના અર્થ સ્પષ્ટ કરવા આવશ્યક છે. પ્રા. કે. વી. અબ્ય કર ' વૃત્તિ 'ના વિવિધ અર્થા આપતાં જે એક એક અર્થ બતાવે છે તે પ્રમાર્ણ ' વૈદિક મંત્રાના 'ઉચ્ચારણનાં ત્રણ વલણા કે પ્રકારા છે. એકબીજાથી બેદ ધરાવતા ઉચ્ચારણ અને મધ્યાન્તર ઉપર આધારિત તે કુત, મધ્યમ અને વિલ'બિત છે. પર

પ્રાકૃત અને વૈકૃત પ્વનિઓના સંદર્ભમાં મહાભાષ્યકાર પતંજલિએ બતાવ્યું છે કે વૈકૃત પ્વનિથી વર્ણની સ્થિતિમાં કાઈ કરક પડતા નથી. "કાઈક વંકતા જલ્દી બાલવાની આદતવાળા હોય છે તેથી વર્ણાને જલ્દી બાલે છે તો કાઈક મધ્યમ કે કાઈ વિલ બિત ગતિથા બાલનાર હાય છે." આ માટે ભાષ્યકાર દર્શાન્ત આપે છે : જેમ કોઈ પૃથિકના પાસે રથ હાય તો તે માર્ગને જલ્દી વટાવે છે, ધાડેસ્વાર વિલ બથી અને પેદલ તથી પણ વધુ વિલ બે તો બાળક અત્યન્ત વિલ બથી રસ્તા વટાવે છે.' આ બાબતના જ અનુસંધાનમાં ભાષ્યકાર કહે છે કે 'માર્ગનું દર્શાન્ત બરાબર નથી. માર્ગ તા જવાનું સ્થિર સાધન છે, તે માર્ગ બનાવવામાં આવતા નથી. જલ્દી કે વિલ બથી જતાં, માર્ગમાં શુ ઘટાડા કે શું વધારા ? પણ અહીં તો વર્ણાનું ઉચ્ચારણ પ્રયત્મપૂર્વ કરવું પડે છે. અને તેમાં કૃતત્વ કે વિલ બ કરવાથી વર્ણા ઉપર પ્રભાવ પડે છે. પ્રયત્નમાં બેદને લીધે વૃત્તિમાં બેદ થાય છે, અતે વર્ણા ઉપર પ્રભાવ પડે છે. પ્રયત્નમાં બેદને લીધે વૃત્તિમાં બેદ થાય છે, અતે

५१. शब्दस्योध्वमभिन्यकेषृत्तिमेदे तु वैकृताः। ध्वनयः समुपोहन्ते स्फोटात्मा तैने भियते॥ 'वाडयः ', १-७७.

पर. यृत्ति ओरबे "Modes of recital of the Vedic text which are described to be three: द्वत, मध्यम and विलिम्बत, based upon the interval and the pronunciation, which differs in each one. इ.वी. अव्याक्त (रिक्शनरी ओव सरिक्स ग्रेमर

ભાષાવિત્રશ : ૧૯૭૮ : ૩ ] દ જિલ્લા - જિલ્લા

ષ્ટત્તિમાં એદ થવાથી ઉચ્ચારખુના કાલમાં એદ થવા જોઈ એ.'પ ક આ રીતે વૈકૃત ધ્વનિ વિષે ભતું હરિની પહેલાં પત જલિએ પણ વિચાર કર્યો છે.

સર્ય નારાયણ શુકલે 'વાકચરુ' ૧/૭૦ની ટીકામાં 'સંગ્રહ'કાર વ્યાહિનું જે એક અવતરણ આપ્યું છે તે અવતરણ પણ પ્રાકૃત અને વૈકૃત પ્વનિના નિર્ણયમાં સારા એવા પ્રકાશ પાડે છે. સંગ્રહકાર વ્યાહિ કહે છે કે ' સ્ફાટની ઉપલબ્ધિ-અભિવ્યક્તિમાં કારણ પ્રાકૃત ધ્વનિ છે, તા દ્રુત, મધ્યમાદિ વૃત્તિઓના ફરકમાં કારણ વૈકૃત ધ્વનિ છે.' પ્ર

વૈકૃત ધ્વનિમાં થતી વૃદ્ધિ કે દ્વાસની મૂળ રફાેટ ઉપર કાઇ અસર થતી નથી એ બાબતને સ્પષ્ટ કરતાં ભર્તુ હરિ કહે છે કે વૈકૃત ધ્વનિ એટલે કે દ્રુત, મધ્યમ અને વિલંભિત રીતે થતા ધ્વનિએ થાડા સમય સુધી રહે કે વધુ સમય સુધી, પણ તે કાલની રફાેટના કાલ ઉપર કાઇ અસર થતી નથી; પણ તે અસર તા રફાેટને અનુસરીને આવનાર શબ્દસન્તાન (પ્રાકૃત ધ્વનિઓની પરંપરા) ઉપર થાય છે. અર્થાત્ રફાેટને એનુસરી શબ્દોની પરંપરા જ વૃદ્ધિ (प्रचय) કે હાસ (अपचय)ના વિષય બને છે. પપ

વૈકૃત ધ્વનિઓની બાબતમાં વધુ વિચારવિમર્શ કરતાં ભતૃ'હરિ કહે છે કે તાલુઆદિ સ્થાનમાં વાયુના સ્પન્દનથી થયેલ કંપ પૂરા થયા પછા પણ, જેમ

५३. वक्ता कश्चिद् आह्विभिधायी भवति । आशु वर्णानिभिधते । कश्चित्त्विरेण कश्चित्त्विरतरेण । तद् यथा । तमेवाध्वानं कश्चिदाशु गच्छिति, कश्चित्त्विर-तरेण गच्छिति । रथिक आशु गच्छिति, आश्चिकश्चिरेण, पदाितश्चिरतरेण । विषमं उपन्यासः । अधिकरणमात्राध्वा वजितिकयायाः तत्रायुक्तपधिकरणस्य वृद्धिह्। सो स्थाताम ।

(' મહાભાષ્ય', ' તપરસ્તત્કાલસ્ય ' પા. ૭–૧–૭૦, સૂત્ર ઉપરનું ભાષ્ય, અનુવાદક : પં. ચારુદત્ત શાસ્ત્રી, પૃ. ૭૦૭).

पेथ. स्फोटस्य (वर्णस्य) शब्दस्य हेतुः प्राकृतो ध्वनिरिष्यते । वृत्तिमेदे निमित्तत्वं वैकृतः प्रतिपद्यते ॥

888

વાક ચપદીય ', ૧/૭૭ની ટીકામાં આપેલું અવતરણ, પૃ. ૮૭. સંગ્રહકારની આ કારિકામાં થાડા પાઠભેદ છે, પણ તેની ચર્ચા અત્યારે અસ્થાને છે.

पप. अल्पे महति वा शब्दे स्फोटकालो न भिराते । परस्तु शब्दसन्तानः प्रचयापचयात्मकः ॥ 'वाङ्यप्रधिय', १-१०३.

િભાષાવિમર્શ<sub>ા</sub>: ૧૯૭૮ : છે

અન્ય જ્વાલાથી જ્વાલાના સમૂહ પેદા થાય તેમ રફાટના કારણું બીજા ધ્વિનિઓ પેદા થાય છે. 'પ કે અર્થાત્ તાલુઆદિ સ્થાનામાં વાયુનું જે સ્પન્દન થાય છે તે કંપ કહેવાય છે; તે કંપથી ઉત્પન્ન થયેલ ધ્વિન (પ્રાકૃત ધ્વિને) અન્ય (વૈકૃત) ધ્વિનિઓની પરંપરાને ઉત્પન્ન કર્યા વગર જતા રહેતા નથી. તાલ્વાદિસ્થાનાના કંપ પૂરા થયા પછી પણ સ્ફાટને કારણે બીજા ધ્વિનિઓ પ્રાપ્ત થાય છે. જેમ પ્રકાશિત થયેલ જ્વાલા વિષયને અભિવ્યક્ત કરે, અને તે જ્વાલા પછીની જ્વાલા પણ તે વિષયની અભિવ્યક્તિ ચાલુ રાખે છે તેવી રીતે સ્ફાટને કારણે થયેલા પ્રાકૃત ધ્વિનિઓ સ્ફાટને અભિવ્યક્ત કરે છે, અને તે જ અભિવ્યક્તિ વૈકૃત ધ્વિનિઓ પણ ચાલુ રાખે છે. સ્પાનારાયણ શુકલ આ કારિકાના કોઈક જુદો જ અર્થ કરે છે: 'અને બીજા આચાર્યોના મત છે કે કરણ (વાગિન્દ્રિય)માં કંપ રહેવા છતાં પણ, બીજા ધ્વિનિઓ (વૈકૃત ધ્વિનિઓ), જેમ એક જ્વાલાથી બીજી જ્વાલા ઉત્પન્ન થાય, તેમ સ્ફાટથી જ ઉત્પન્ન થાય છે.' આ પછી તેઓ કહે છે કે 'આ આચાર્યોના મતે પ્રાકૃત ધ્વિનિથી ઉત્પત્તિ થતી નથી, પરંતુ પ્રાકૃત ધ્વિનિથી વ્યક્ત સ્ફાટ જ વૈકૃત ધ્વિનિને ઉત્પન્ન કરે છે.' 'ખ

પ્રાકૃત અને વૈકૃત ધ્વનિ વિષે આ રીતની આનુષંગિક ચર્ચા કરીને સ્ફેરિડ વિષે ભર્ત હિર એ કહેવા માંગે છે કે અભિવ્યં જક ધ્વનિઓ લલે હસ્વત્વ, દીર્ધત્વ આદિ કાલકૃત ભેદથી યુક્ત હાય, પણ પ્રાકૃત ધ્વનિઓ દ્વારા અભિવ્યક્ત થતા સ્ફેરિડ કાલકૃત ભેદોથી રહિત છે. આમ છતાં જો સ્ફેરિડ કાલકૃત ભેદેથી યુક્ત લાગતા હોય તો તે હસ્વત્વાદિ કાલના કે દુતત્વાદિ વૃત્તિભેદના સ્ફેરિડ ઉપર થતા આરોપને કારણે છે. આ બાબત વિષે પ્રકાશ પાડતાં ભર્ત હિર કહે છે કે 'જેને સમયકૃત બંધન નથી અને જે ધ્વનિના સમયનું અનુકરણ કરતા હોય તેમ દેખાય છે તે સ્ફેરિડના અભિવ્યં જક ધ્વનિઓના ભેદને લીધે, સ્ફેરિડની સ્થિતિમાં પણ ભેદ દેખાય છે.'પદ આના આશય એ છે કે ઉચ્ચારણકાલના દુત, મધ્યમ અને વિલંભિત જેવા વૃત્તિગત

पर्. अनवस्थितकम्पेऽपि करणे ध्वनयोऽपि ते। (ध्वनयोऽपरे) स्कोटादेवोपजायन्ते ज्वाला ज्वालान्तरादिव॥ 'वाङ्ग्यप्रिय', १-१०५

પછ. સૂર્ય નારાયણ શુકલ, 'વાકચપદીય ', ૧–૧૦૬, પૃ. ૧૧૬

५८. स्फोटस्याभिन्नकालस्य ध्वनिकालानुपातितः । प्रहणोपाधिभेदेन वृत्तिभेदं प्रचक्षते ॥ 'वाक्ष्यपृदीय', १-७७.

ભાષાવિમશ : ૧૯૭૮ : ૩ ]

બેદા **હ**કીકતમાં તા વૈકૃત ધ્વિન સાથે સંકળાયેલા છે, છતાં તે બેદા જાણે કે સ્ફ્રાેટ સાથે સંકળાયેલા હાેય તેમ માલૂમ પડે છે.

### ૪. નવ્ય વૈયાકરણા

पछीना नव्य वैयाइरहाओं लर्त हरिओ प्रयानिका स्फोटस्याभिन्न-कालस्य ('वाइय॰' १–७७) अने स्फोटह्रपाविभागेन ('वाइय॰', १–८१)
ओ इरिइंग्लेगियंथः इाड्यः ('वाइय॰', २–१) ('अवयवाधी रहित ओं इं कर् शण्द छे') ओवा आंशा लंधी रहेंग्टी 'ओं के', 'आपंडे', 'आं इंगे', 'झालातीत', 'निरवयव'— ओवा शण्दीयी नवाल्या. आ रीते पछी ते। पतंलि अने लर्त हरिना समयमां शण्दना आंगन्नत स्हाटने शण्द साथे ओं इंग मानी, नव्यवैयाइरह्यों शण्दाहर्ततनी स्थापना इरी. स्फोटह्रपा-विभागेनिना भरी रीते ते। 'स्हाट अने 'विनिना विभाग थता नथी' ओवा भूण अर्थ छाडीने 'स्हाटना इपना अविभाग होवाथी' ओवा अर्थ इरी स्हाट विभागरहित छे, अडम छे ओवं अर्थं घटन इर्थंः.

અર્થ પ્રત્યાયનની દષ્ટિએ ભર્ન હરિ વાણીના એકમને અવિભાજય માને છે. અર્થ વાહક એકમાને વર્ણોના ખાહલ્ય સાથે જોડી શકાતા નથી. તેથી એમ સિદ્ધ થાય છે કે પદ તથા વાકચને તેમના કરતાં નાનાં અર્થ પૃર્ણ એકમામાં વિભક્ત કરી શકાતાં નથી. તેથી ભર્ત હરિ કહે છે કે कूप, सूप, यूप વગેરે શબ્દોમાં क्, स्, यू વગેરે વર્ણો અર્થ ના અન્વય (સંખંધ) આપી શકતા નથી (કે તેમાં આવેલ ऊપ જેવા ખંડા પણ અર્થ આપી શકતા નથી.) તેથી સમગ્ર પદ કે સંધાત જ (વિભિન્ન વર્ણો સાથે જોડાયા વગર) તે તે અર્થમાં ફરક ખતાવે છે. પલ પતંજલિએ પણ આ જ ખાખત કહેલી છે, જેના નિર્દેશ આ અગાઉ કરેલા છે.

ભર્ત હરિના આ વિધાનથી એ સ્પષ્ટ થાય છે કે વિભિન્ન વર્ણો સાથે જોડાયા વગર જ સમગ્ર પદ કે સંધાત અર્થ ને દર્શાવે છે. પછીના નવ્ય-વૈયાકરણોને ભર્ત હરિના સમગ્ર પદના ખ્યાલ ઉપરથી, અખંડ પદસ્ફાેટની પ્રેરણા મળી તે મુદ્દો નોંધપાત્ર છે. નવ્યવૈયાકરણોનું મંતવ્ય છે કે સ્ફાેટ વર્ણો કે વર્ણના ક્રમમાં વિભક્ત થઈ શકતા નથી, પણ અવિભક્ત રહે છે. તેમના

अतो ऽर्यान्तरवाचित्वं संघातस्यैव गम्यते ॥ 'वाक्ष्यपृद्दीय', २-१६७.

[ ભાષાવિમર્શ : ૧૯૭૮ : 3

पे न क्पयूपस्यानामन्वयो Sर्थस्य हर्यते ।

મત પ્રમાણે દરેક વર્ણ કાંઈ અર્થ દર્શાવી શકતા નથી, અને વર્ણોના સમૂહ ખને છે તેમ માનવું પણ શકય નથી, કારણ કે વર્ણો ક્ષણિક છે. કદાય એમ કહેવામાં આવે કે વર્ણોના ખનેલ સમૂહ (પદ)ના અર્થ કરતી વેળાએ સંસ્કારને લીધે સામૂહિક સ્મૃતિ થાય છે તા તે પણ ખરાખર નથી, કારણ કે એવી સામૂહિક સ્મૃતિ થતાં नदी અને दीन, राज અને जराમાં नदी ને ખદલે दीन એવી રીતના વ્યત્યાસવાળા સમૂહ ઉપસ્થિત થતાં અર્થમાં ગાટાળા થશે. તેથી રફાટ વર્ણામાં કે ક્રમમાં વિભક્ત થતા નથી, પણ અવિભક્ત રહે છે તેમ માનવું યાગ્ય છે એમ નવ્યવૈયાકરણા કહે છે.

नव्य वैयाक्रश्लों के इसे अभंउपहर्सेट अने तेथी आगण वधीने तेम्शुं करेल अभंउ वाक्यरहें। दनी क्ष्मा पाछण प्रेरक पण तरीके लत् हिरिनी आ कारिका छे: १० 'पहामां वर्शों नथी, वर्शोंमां अवयवा नथी, वाक्योंथी छुहां पडीने (प्रविविक्त) – पृथक्ष थर्धने पहानी क्षेष्ठ सत्ता नथी.' लत् हिरिना आ विधान प्रमाशे कोतां अर्थ प्रत्यायननी वेणाओ पहने नाना वर्शोंमां के अवयवामां विलक्त करी शक्षातुं नथी, कार्श्व के संधात के समुहायथी नीक्षणता अर्थ साथे, समुहायना घटक या अवयवसूत वर्शोंना के कि संभंदा नथी.

पदे न वर्णा विद्यन्ते आ क्षारिक्ष अनुसार जेतां लाषामां अर्थप्रत्यायननी दृष्टिओ लाषानुं भूण ओक्ष्म वाक्ष्य क छे, वर्णु के पद नहीं.
वाक्ष्य क श्रोताने अर्थनी प्रतीति करावे छे. पद के वाक्ष्य नाना नाना
धटक्षेना णधारण उपर आधारित छे ओ मंतव्यना निषेध करी लत्र्हिरे
पद के वाक्ष्यनी अविलाज्यताना सिद्धान्त रक्ष्र करे छे. लाषाना अविलक्ष्त
ओक्ष्म३ भे श्रोता वाक्ष्यने क सांले छे. श्रोता वाक्ष्यमां आवेलां पद, प्रकृति
के प्रत्यय के तेमना ध्वनिओने धण्णी वार ओणभता नथी, छतां तेने वाक्ष्य
अपरथी अर्थानी प्रतीति थाय छे. को के आने। अर्थ ओ नथी के पद के
वाक्ष्यनी श्रवणुगायरताना समये अयारणुना स्तरे थता ध्वनिओधी पद के
वाक्ष्य पर हाय छे. आ कारणु क नव्यवैयाक्ष्रणुं। के केमां लहीक दीक्षित,
को उलह आवे छे, तेमणुं आठ प्रकारना स्हाटामां वाक्ष्यस्हाटने क महत्त्व

६०. पदे न वर्णा विद्यन्ते वर्णेष्ववयवान च।

वाक्यात्वदानामत्यन्तं प्रविवेको न कश्चन ॥ 'वाङ्यप्रधिय', १-७३.

५१ बावयस्फोटोऽतिनिष्कर्षे विश्वतीति मतस्थितिः॥

<sup>&#</sup>x27; વૈયાકરણભૂષણુસાર ', કારિકા ક્**૧.** 

ત્લાષાવિમર્શ: ૧૯૭૮ : ૩ ]

કપિલદેવ દિવેદીએ કેટલાક પાશ્રાત્ય ભાષાશાસ્ત્રીએ પણ વાકચની જ સાર્થ કતા સ્વીકારતા હેાવાના નિદે શ કર્યો છે. <sup>દર</sup>

પતંજલિ અને ભર્ત હરિની દષ્ટિએ શળ્દની એક બાજુ તરીકે મનાએલો સ્ફ્રાટ નવ્યવૈયાકરણોની દષ્ટિમાં બહુ જ ઊંચું સ્થાન પામ્યા છે. નવ્યવૈયાકરણો સ્ફ્રાટને સ્વયંપ્રકાશ, નિરવયવ, અખંડ, અક્રમ, શબ્દ મહારૂપ માને છે.

लर्त द्विरिंशे ब्राबुण द्वान शब्देषु कारिका दारा शण्हनी भे भाजुं शे भतापी छे ते आपणे आ पहेलां कोई गया. तेमां ओक छे शण्हनी ઉच्यारण्जी भाजुं अने भीळ छे शण्हना अर्थ ने लगती भाजुं. तेमां उच्यारण्जी भाजुं अपित अगत्यनं काम करे छे. आ रीते स्फुट्यतं वर्णः यः सः स्फोटः 'वर्णे शे के स्कुट थाय ते (स्केट)' ओम उच्यारण्जी भाजुने। स्पर्श क्रेरि छे, जयारे नव्य वैयाकरण्जे 'स्केट श्रिक्त श्रम्हनी स्फोटयित प्रकाशयित अनी व्युत्पत्ति करी स्केटने शण्हनी आर्थभाजु साथे संभद्ध भताव्ये। छे.

ભર્ત હરિએ ય: સંયોગ વિમાગ મ્યાં દારા કંઠતાલ્વાદિના વાયુસ યાગ થતાં ઉચ્ચરિત થતા વર્ણોથી રફોટને પ્રત્યક્ષ થતા દર્શાવ્યા છે અને તે તે घट, पट શબ્દના ઉચ્ચારણમાં વિભિન્નતાના સંદર્ભમાં રફોટના પ્રયાગ કરી, વર્ણોના ભેદથી થતા શબ્દની આનુપૂર્વીના વિભાજનના સંદર્ભમાં સ્ફોટના નિર્દેશ કર્યો છે; ત્યારે નવ્યવૈયાકરણોએ સ્ફોટને અર્થવાહકતા સાથે જોડ્યો છે.

ભર્ત હરિએ રફાેટ સ્વયંપ્રકાશ છે એમ નહીં, પણ શખ્દ સ્વયંપ્રકાશ છે એ જાતના વિચાર વ્યક્ત કર્યા છે. એ પાછળ એમના આશય એ છે કે જેમ પ્રકાશ પ્રકાશતા હાય ત્યારે તે પાતે પ્રકાશતાં અન્ય પદાર્થને પણ પ્રકાશિત કરે છે, તેવી રીતે શખ્દ, કે જે જ્ઞાનરૂપ પ્રકાશ છે, તે પાતે પ્રકાશતાં ત્રેય વિષયને પણ પ્રકાશિત કરે છે. તા નવ્ય વૈયાકરણોએ શખ્દની બાજુરૂપ ગણાતા સ્ફાટને 'સ્વયંપ્રકાશ' નામ આપી તેના ઉપર દાર્શનિકતાની ઇમારત ખડી કરી છે. બદોજી દીક્ષિતે વૈયાકરણસિદ્ધાન્તકારિકાઓની સમાપ્તિના (વૈયાકરણભૂષણસાર) શ્લાકમાં સ્ફાટરૂપ શખ્દને ધ્યક્ષરૂપે માનીને, તેને 'પૂર્ણાત્મા' કહી નમન કર્યાં છે. કુ કો ડબટે બદોજી દીક્ષિતની આ કારિકાનું વિવેચન કરતાં ઉપનિષદામાં આવેલ ધ્યક્ષપરક શ્રુતિવાકથીને ટાંજી સ્ફાટરૂપ

[ ભાષાવિમર્શ : ૧૯૭૮ : ૩:

ફર. 'અર્થવિજ્ઞાન ઔર વ્યાકરણદર્શન', પૃ. ૩૮૦–૩૮૧.

६३. इत्थं निष्कृष्यमाणं यन्छब्दतत्त्व निरञ्जनम् । ब्रह्मैवेत्यक्षरं प्राहुस्तस्मै पूर्णात्मने नमः ।

<sup>&#</sup>x27; વૈયાકરણભૂષણસાર '–વૈયાકરણસિદ્ધાન્તકારિકા, ૭૨.

ખદાને જ પૂર્ણાત્મા માનેલ છે. 'આ પુરુષ સ્વયં પ્રકાશ છે', 'સવ' તેજ તે પ્રકાશમાનની પછી ભાસે છે', 'તેના પ્રકાશ વડે આ બધું પ્રકાશ છે' 'કપ આદિ શ્રુતિવચના વડે સ્ફાટની બ્રહ્મપરકતા સિદ્ધ કરી, સ્ફોટને અંજલિ અપી' છે.

ભર્ત હરિએ 'શખ્દ એ જ આદિ અને અંતથી રહિત, અક્ષર ધ્રહ્મતત્ત્વ છે,' દ કહી શખ્દની મહત્તાનું ગાન કરી, શખ્દધ્રદ્મનાં એ પાસાં વાચ્ય અને વાચક અન્તે તેા એક છે એમ ખતાવી શખ્દાદ્વૈતના નિદેશ કર્યો છે. પણ પછીના નવ્યવૈયાકરણાએ શખ્દાદ્વૈતને સ્ફાટના સંદર્ભમાં પ્રયાજ સ્ફોટર પ શખ્દ જ ધ્રદ્મર છે એવી સ્થાપના કરી હાવાનું મંતવ્ય એસ. ડી. જેષી પણ ધરાવે છે. દેહ

શ્રદ્ધેય એસ. ડી. જેવીએ છેક પતંજલિ, ભર્દ હરિથી માંડીને નાગેશ ભદ્દ સુધીની પરંપરામાં રફોટના સ્થાન અંગે માર્મિક તથા સુવિશદ છણાવટ કરી છે, અને પતંજલિ તથા ભર્દ હરિની દષ્ટિએ ભાષાતત્ત્વ સાથે સંખહ રફોટ નવ્યવૈયાકરણોના હાથે કેવી રીતે દાર્શનિક સ્વરૂપ પામ્યા તે એમના શ્રંથમાં દ અતીવ સારશાહી દષ્ટિપૂર્વક ખતાવ્યું છે.

ભતું હરિએ ભાષા-શખ્દને લગતી વ્યાકરણ યા શખ્દશાસ્ત્રની ચર્ચામાં શખ્દાદ્વેત અને શખ્દબ્રહ્મ જેવી દાર્શનિક ભાખતાની ચર્ચા કયા હેતુથી કરી હશે તે વિષે પોતાના મત દર્શાવતાં ભટ્ટોજી દીક્ષિત લખે છે કે 'આ રીતે કાડીને શાધવા માટે નીકળેલા માણસે ચિંતામણ મેળવ્યાં' તે 'વસિષ્ઠ-રામાયણ 'ની કહેવત અનુસાર, શખ્દના વિચાર માટે પ્રવૃત્ત થયેલા જિજ્ઞાસુ પ્રસંગવશાત્ ઉપનિષદો દારા દર્શિત અદ્ભૈત બ્રહ્મમાં પણ વ્યુત્પત્તિ પામે એ હેતુથી ભગવાન ભતું હરિએ વિવર્તવાદ વગેરેની ચર્ચા કરેલી છે. 'દલ

६४. अत्रायं पुरुषः स्वयंज्योतिः। ' शृद्धहार ५४ हो ५ निष् ह्,' ४ – ३ – ६.

५५. तमेव भानतमनुभाति सर्वम्, तस्य भासा सर्वमिदं विभाति । 'क्षेशपनिषद्', प-१५, 'श्वेताश्वतराप०', ५-१४.

६६. अनादिनिधनं बह्म शब्दतत्त्वं यदक्षरम्, 'वाक्ष्यपदीय', १-१.

**ક**૮. ' ધ સ્ફોટનિર્ણુ'ય ઍાવ કોળ્ડભટ '.

६८. तदेवं वराटिकान्वेषणाय प्रवृत्तिश्चिन्तामणि लब्धवानिति वासिष्ठरामायणोक्ता ऽऽभाणकन्यायेन शब्दविचाराय प्रवृत्तः सन् प्रसङ्गादद्वेते ब्रह्मण्यपि व्युत्पद्य-तामित्यभिप्रायेण भगवान् भर्तृहरिविवर्तवादादिकमपि प्रसङ्गाद् व्युद्पाद्यत्। —'शण्दकीरतुस ', टीका, ए. १५.

<sup>·</sup>ભાષાવિમશ : ૧૯૭૮ : ૩ ]

સ્ફોટની ચર્ચામાં આગળ વધતાં ભટ્ટો ઇ દિક્ષિતે અને તેમને અનુસરીને કો ડેલેટ સ્ફોટના આઢ પ્રકાર ખતાવ્યા છે: (૧) વર્ણ સ્ફોટ, (૨) પદસ્ફોટ, (૩) વાકચસ્ફોટ, (૪) અખંડ પદસ્ફોટ, (૫) અખંડવાકચસ્ફોટ, (૬) વર્ણ નિત્સ્ફોટ, (૭) પદન્યતિસ્ફોટ, (૮) વાકચન્યતિસ્ફોટ. આ આઠે ય પ્રકારના સ્ફોટનું શાસ્ત્રીય રીતે ખંડનમંડનપૂર્વ ક નિરૂપણ કરનાર આચાર્ય કો ડેલેટ (લટ્ટો ઇનિફ્રેલના લત્રીન્ન) છે. આ નિરૂપણ માટે એક અલગ લેખ આવશ્યક છે. અહીં તા આપણે સ્ફોટની દાર્શનિકતા સુધી આવીને વિરમીશું.

સ્ફ્રાંટની દાર્શનિકતા વિષેનું વધુ એક પ્રખલ પ્રમાણ ભટો છ દીક્ષિતની 'વૈયાકરણ-સિહાન્ત-કારિકાવલી 'ની એક કારિકામાં મળી આવે છે. આ કારિકાની અવતરિણકા બાંધતાં કો ડેભર કહે છે કે એક બાજુ શબ્દ કે પદ એક અખંડ એકમ છે, જ્યારે બીજી બાજુ વ્યાકરણ તા પ્રકૃતિ અને પ્રત્યવના સંપાગથી બનતા શબ્દાને સિદ્ધ કરનારું છે, તા એ સ્થિતિમાં વ્યાકરણના ત્રાનની જરૂર કર્ક એ પ્રશ્નના જવાબ આ કારિકામાં આપ્યા છે: 'જેમ અન્ન, પ્રાણ, મન, છુદ્ધિ અને આનંદ નામના પાંચ કાશ શુદ્ધ બ્રહ્મને જાણવાના ઉપાયા છે, તેવી રીતે (વ્યાકરણના) પ્રકૃતિ–પ્રત્યવની યાજના યથાર્થ એવા સ્ફ્રેાટરૂપ શબ્દ બ્રહ્મના ત્રાન માટેના ઉપાયા છે.' અલ ઉપર વિવેચન કરતાં કો ડેભટ લખે છે કે "જેમ 'ભૃગુવલ્લી 'માં અન્ન, પ્રાણ, મન, વિજ્ઞાન અને આનન્દમય નામના પાંચ કાશાનું નિરૂપણ શુદ્ધ બ્રહ્મના ત્રાન માટે છે અથવા આનંદવલ્લીમાં પાંચ કાશાનું પ્રતિપાદન વાસ્તવિક આધાર- (પુરુક ) રૂપ બ્રહ્મના બાધ માટે આવશ્યક છે, તેવી રીતે વાસ્તવ સ્ફ્રેાટના વિજ્ઞાન માટે (વ્યાકરણશાસ્ત્રનાં) પ્રકૃતિ અને પ્રત્યય વગેરેનું ત્રાન આવશ્યક છે."

કૌષ્ડલા સ્ફ્રાટસ્વરૂપની શ્રદ્ધારૂપતા સિદ્ધ કરવા માટે 'तैतिरीयो-पनिषद्'ની 'ભૃગુવલ્લી 'તા પર નિર્દેશ કરીને પાંચ કાશાના ઉલ્લેખ કરે

७०. पचकोशादिवत्तस्मात् कल्पनैषा समाश्रिता ।

<sup>&#</sup>x27; વૈયાક**ર**ણ**બ્**ષણસાર ', વૈયાકરણસિહ્ધાન્તકારિકા, ૬૭٠

७१. यथा भृगुवल्ल्यामकप्राणमनोविज्ञानानन्दातमककोशपश्चकच्युत्पादनं शुद्ध-ब्रह्मबोधाय यथा वानन्दवल्ल्यां कोशपश्चकच्युत्पादनं वास्तवपुच्छब्रधा-बोधनाय एवं प्रकृतिप्रत्ययादिच्युत्पादनं वास्तवस्फोटच्युत्पादनाय एवेति। णालपृष्णु पंत्रोली, 'वैयाक्षरणुभूषणुसार', पृ. ५०६-५०७०

७२. कृष्णयजुर्वेदीय तैत्तिरीयोपनिषद्, अध्याय ३ (' ભृगुव्स्ती ').

છે. આ નિર્દેશ 'तैसिरीयोपनिषद् 'ના ત્રીજ અધ્યાયમાં છે. ત્યાં ખતાવ્યું છે એ પ્રમાણે વરુણ નામના એક મુનિના પુત્ર ભુગુને બ્રહ્મતાન પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છા થઈ. તેથી એ પોતાના પિતા પાસે ગયા. વરુણે પ્રથમ તા अस (अद्यते अद्यते=उपलभ्यते सर्वे: એઠલે કે બધાંથી બાગવાતા સાંસારિક પદાર્થો) બ્રહ્મ છે તેમ ખતાવ્યું. પણ પછી તો બાગ્ય પદાર્થ તા ઉત્પત્તિ-વિનાશશીલ છે એવી શંકા થતાં પુનઃ પિતા પાસે ગયા. ત્યારે તેમણે प्राण બ્રહ્મ છે એમ કહ્યું. પણ પ્રાણ ત્યાનસ્વભાવરહિત છે તેમ જાણી પુન: પિતા પાસે જતાં मન એ બ્રહ્મ છે એમ કહ્યું. પણ મન કરણરૂપે હાઈતે અસ્વતંત્ર અને વિનાશધર્મા હાવાયી, પિતા પાસે પુનઃ જતાં, તેમણે विज्ञान (અદિ) બ્રહ્મ છે તેમ કહ્યું, પણ બ્રહ્મથી સંબદ્ધ કર્તાંતે તેથી કલેશના પ્રાપ્તિ થાય છે અથવા તે વૃત્તિઓથી ઉપદ્ધિત થાય છે તેમ જાણી પિતા પાસે પુનઃ જતાં વરુણે ભૃગુને आનંદ એ જ બ્રહ્મ છે, એમ બતાવ્યું. આમ ધીમે ધીમે ભૃગુને તેના પિતા નિકૃષ્ટ વસ્તુ ઉપરથી ઉત્કૃષ્ટ વસ્તુ ઉપર લઈ ગયા, અને છેવટે ભૃગુએ બ્રહ્મનાના પ્રાપ્ત કર્યું. આ રીતે વ્યાકરણનું ત્રાન સ્ફ્રેંટ આદિ આઠ પ્રકારોના ત્રાન માટે છે, અને તે દ્વારા છેલ્લે અખંડ વાકપરફારોનું – બ્રહ્મનું દર્શન થાય છે.

કો ડબરે એક વાર 'બૃગુવલ્લી 'માંનું ઉદાહરણ ઓપી, યથા વા ('અથવા તા') એમ કહીતે 'આન દવલ્લી '(કે 'બ્રહ્મવલ્લી ') <sup>33</sup> માંનું ઉદાહરણ આપ્યું છે તેમાં ચથા થા કહેવામાં કાઈક અડુચિનું ખીજ રહેલું જણાય છે. આ અડુચિ-ખીજને ખાલતાં વારાણસેય સંસ્કૃત વિશ્વવિદ્યાલયના નિરુત્ત પ્રાપ્યાપક, મારા પૂજ્ય ગુરુવર્ય' પં. શ્રી ખાલકૃષ્ણ પંચાલી, એમ જ માને છે કે 'બૃગુવલ્લી 'માં બ્રહ્મત્રાન માટે ઉપાય તરીકે દર્શાવેલ પાંચમા આનંદમય કાશ, શુદ્ધ બ્રહ્મવાચી યા બ્રહ્મના અપર પર્યાય થાય છે. અતે તેમ થતાં 'પંચકાશ'માં 'પંજા' (પાંચ) પદનું ઉપાદાન (= મહેણ) સંગત થશે નહીં. તેથી 'આનંદવલ્લી 'નું ખીજું ઉદાહરણ આપ્યું છે. <sup>98</sup> 'આનંદવલ્લી 'માં ખતાવ્યું છે તેમ શ્રદ્ધા પુષ્કુ પ્રતિષ્ઠા એટલે આનંદરપ બ્રહ્મ સંસારનું પુષ્કુ છે અર્થાત્ સર્વ'નો આશ્રય અને અંતિમ લક્ષ્ય રૂપ છે. પ્રસ્તુતમાં પણ તે સ્ફોટરૂપ શુષ્દ જ બ્રહ્મારૂપ છે, એમ ખતાવી કો ડેલ્ફેટ તેને દાશ'નિક કક્ષાએ મૂક્યો છે.

૭૩. એજન, અધ્યાય ૨ (' ધ્રહ્મવલ્લી 'યા ' આનં દવલ્લી '). ૭૪. વધુ માટે જુએા ખાલકૃષ્ણ પંચોલી, 'વૈયાકરણભૂષણસાર ', ' પ્રભા ટીકા '. પૃ. ૫૦૭.

ભાષાવિમર્શ : ૧૯૭૮ : ક ]

રફોટના જ્ઞાન માટે વ્યાકરણના જ્ઞાનની આવશ્યકતા છે તે ઉપર ભાર મૂકતાં કો ડેલટ્ટે કહ્યું છે કે 'જેમ યજ્ઞિય વિધિના અનુષ્ઠાનમાં મંત્રના ઉચ્ચારણનું જ્ઞાન કે ધ્રક્ષજ્ઞાનની પ્રાપ્તિમાં વેદાન્તના શ્રવણથી ઉત્પન્ન થતું જ્ઞાન વિશિષ્ટ રીતે ઉપયોગી છે, તેમ સ્ફોટના જ્ઞાનમાં વ્યાકરણનું જ્ઞાન વિશિષ્ટરૂપે ઉપયોગી છે.' પ્ય

## સંક્રભ સૂચિ

- (૧) 'અર્થ વિત્તાન ઔર વ્યાકરણદર્શન ' (કપિલ દિવેદી આચાર્ય), ૧૯૫૧.
- (૨) મમ્મટકૃત કાવ્યપ્રકાશ (સં. આચાર્ય વિશ્વેશ્વર), ૧૯૬૦.
- (૩) 'હિફરનરી ઍાવ સંસ્કૃત ગ્રામર ' (કે. વી. અભ્યંકર), ૧૯૬૧.
- (४) जयंत लर्ट इत न्यायमं जरी, जनारस, १५३६.
- (૫) યાસ્કકૃત નિરુક્ત, દુર્ગાંચાર્ય વિવૃત્તિસહિત, મુંબઇ ૧૯૩૦.
- ( ક ) ' પદમ જરી ઍાવ હરદત્ત ' (કાશિકાવૃત્તિ ટીકા ), ખનારસ, ૧૮૯૨.
- (૭) પાણિનીય સંસ્કૃત વ્યાકરણશાસ્ત્રપર પરાના ઇતિહાસ (જયદેવભાઇ મા. શુકલ), ૧૯૭૫.
- (૮) 'ભર્તુ' (Bhart hari) (કે. એ. સુધ્રમણ્ય આયર) ૧૯૬૯.
- (૯) 'વાકચપદીય ઍાવ ભર્તુ'હરિ વીધ ધ વૃત્તિ ', કાંડ ૧ (કે. એ. સુધ્યમિશ્ય આયર), ૧૯૬૫.
- (૧૦) વાકચપદીય ( ક્ષક્ષકાંડ ) ( સૂર્ય નારાયણ શુકલ ), ૧૯૬૧.
- (૧૧) વૈયાકરણભૂષણસાર (પ્રભા ટીકા) (બાલકૃષ્ણ પંચોલી), વારાણસી, ૧૯૪૭.
- (૧૨) પતંજલિકૃત મહાભાષ્ય (સં. ક⁄ાલહાેર્ન ), ૧૯૬૨.
- (૧૩) પતંજલિકૃત વ્યાકરણમહાભાષ્ય (પ્રથમ નવાહ્નિક) (અનુવાદક ચારુદેવ શાસ્ત્રી), ૧૯૬૮.
- (૧૪) વ્યાકરણમહાભાષ્ય (શબ્દકૌરતુભદિ ટીકા સહિત) (સં. ગુરુપ્રસાદ શાસ્ત્રી), ૧૯૩૮.
- (૧૫) શ્રી ઉપનિષદા (તાત્પર્યદીપિકાસહિત) (નથુરામ શર્મા), ૧૯૨૬.
- (૧૬) 'સ્ફ્રેાટનિર્ણય ઍાવ કૌષ્ડભદ્ટ' (સદાશિવ જોષી), ૧૯૬૭.
- (૧૭) ' સ્ફ્રેાટવાદ ઍાવ નાગેશ ભટ્ટ ' ( અડવાર પ્રંથાલય, મદ્રાસ ), ૧૯૫૬.

७५. तथा च व्याकरणाभ्यासजन्यज्ञाने वैजात्यं कल्प्यते । मन्त्रजन्यमिवार्थस्मर्णे चेदान्तजन्यमिव ब्रह्मज्ञाने ॥ २५०५, ५. ५०५.

## સપિર અને પ્લૂમ્ફીલ્ડ અનુસાર ધ્વનિષ્ઠકના વિભાવ ભારતા માદી

િતઘટકની વિભાવનાના ઉદ્દગમ યુરાપ અને ઇંગ્લેંડમાં થઇ ચૂક્યો તે આપણે નોંધ્યું. હવે એ વિભાવનાના વિકાસ આજ સુધી કેવી રીતે થયા તે જોઈશું. પહેલાં તા તેના વિકાસમાં અમેરિકન ભાષાવિજ્ઞાનના શા ફાળા છે તે જોવાના પ્રયત્ન કર્યા છે. સાશુરને આધુનિક વર્ણનાત્મક ભાષાવિજ્ઞાનના પ્રણેતા ગણીએ તા ય એવા વર્ણનાત્મક અભ્યાસે ધ્યાન ખેંચાય એવી શિસ્ત તરીકે પાતાનું આગવું સ્થાન સૌ પ્રથમ પ્રાપ્ત કર્યું તે અમેરિકામાં.

૧૯૨૦ની આસપાસ અમેરિકામાં 'ઍન્થ્રપાલ "નું કાર્યક્ષેત્ર વિશાળ અની ગયું હતું. રેડ ઇન્ડિઅન ભાષાઓની વિવિધતા તરફ 'ઍન્થ્રપાલ જિસ્ટો 'નું ધ્યાન ખેંચાતાં એ ભાષાઓનો વૈજ્ઞાનિક અભ્યાસ શરૂ થયા. બાઆસના કાર્યના મુખ્ય ઝાક ભાષાવિજ્ઞાન તરફ ન હોવા છતાં એમનું ભાષાવિજ્ઞાનને ક્ષેત્ર પ્રદાન ઘણું મહત્ત્વનું ગણવું પડે. એમણે કહ્યું કે ભાષાના વર્ણન માટે નવી સંશોધનાત્મક વિધિ—પદ્ધતિઓની જરૂર છે. દરેક ભાષાને પોતાનું આંતરિક એવું તંત્ર હોય છે. તેથી સર્વસામાન્ય એવી નિરૂપણપદ્ધતિ દરેક ભાષા માટે અસંપત્ર ખને. એમનું આ કથન એમને એક માટા વર્ણનાત્મક ભાષાવિજ્ઞાની તરીકે ઠેરવે છે. એમનું 'ધ હૅન્ડ છુક ઑવ અમેરિકન ઇન્ડિઅન હૉં વ્યેજિઝ' એ પુસ્તક ભાષાવિજ્ઞાનને ક્ષેત્રે માટું પ્રદાન છે.

એમના જ વિદ્યાર્થી એકસાથે અદિતીય વ્યક્તિ અને ભાષાવિજ્ઞાની હતા. એમનામાંના ભાષાવિજ્ઞાની માટે કે વ્યક્તિ માટી તે કહેવું દુષ્કર છે. ભાષાના રૂપગત અભ્યાસમાંથી પાંગરી એમની પ્રવૃત્તિ અનેક દિશામાં વિસ્તરી. ભાષાનું રૂપગત વર્ણુન એ તો એમના કાર્યની માત્ર શરૂઆત હતી. એમને માટે ભાષાવિજ્ઞાન એ સમાજવિજ્ઞાન હતું અને દરેક ભાષા એ સંસ્કૃતિનું એક પાસુ હતી. બાઆસે, પોતે સપિરના શિક્ષક હોવા છતાં કહ્યું કે એમના ધ્વનિવૈજ્ઞાનિક કાર્યની પહિતિએ અને ધ્વનિઘટક માટેના સિહાંતાની સમજણ સપિરને આભારી છે. સપિરનાં ધ્વનિ અને ધ્વનિઘટક માટેનાં

૧. 'ભાષાવિમશે', ૧, ૨, એપ્રિલ, ૧૯૭૮.

અમેરિકામાં આધુનિક ભાષાવિજ્ઞાનના ખ્લ્યમીલ્ડ પછા એવા રીતે વિકાસ થયા
 કે સપિરની વિચારસરણીએ તરફ ભાષાવિજ્ઞાનીએાનું ધ્યાન ખેંચાયું નહિ.

વિધાના કાઇ પણ વૈજ્ઞાનિક વિષય માટે અનિવાર્ય એવી વિશદતાથી રજૂ થયા છે. સપિરના ધ્વનિ અંગેના અભ્યાસના ત્રણ મુખ્ય પાસાં અહીં રજૂ કર્યાં છે:

- ૧. ઉચ્ચારણમૂલક ધ્વનિવિજ્ઞાનનું મહત્ત્વ.
- ર. ભાષામાં રહેલાં ધ્વનિનાં ભાત અને વ્યવસ્થા.
- ક્વિનિઘટક : એક મેનાગત સત્ય.

આ ત્રણેયને દૂંકામાં સમજીએ.

સપિર માને છે કે ભાષા એ દ્વિમુખી પ્રકૃત્તિ છે. એનું એક રૂપ તે **મૂર્ત રૂપ – જેને આ**પણે વાણી કહીએ. વાણી ધ્વનિદ્રારા મૂર્ત થાય. એનું ખીજું રૂપ તે અમૂત રૂપ – આંતરિક રૂપ. આ રૂપ ગમે તેટલું મહત્ત્વનું હાય તા ય ભાષાના મૂર્ત પ્વનિને એક આગવું મહત્ત્વ છે તે સ્વીકારવું પડે. ભાલીએ ત્યારે જ તાે સંભળાય. સંભળાતા ધ્વનિએાનું એક અમૂ**ત**ે રૂપ અંપિણા મનમાં હેાય છે; પણ તે અમૂત<sup>ર</sup> રૂપ સુધી પહેાંચવા મૂત**ે** રૂપના આશરા લેવા પડે. આ મૂર્ત રૂપ – વાણી કે વાચા – એ કાઈ એવી સરળ પ્રવૃત્તિ નથી કે માત્ર ઇ ન્દ્રિયોના હલનચલનનું વર્ણન કરીને સમજ્તવી શકાય. આ પ્રવૃત્તિ એટલે બાલવા માટેની ઇન્દ્રિયાની સતત ચાલુ રહેતી હલનચલનની **બદલાતી અને ગાઠવાતી પ્રકૃત્તિઓના સરવાળા. મગજમાં રહેલું ધ્વનિઓનું** અમૂર્ત રૂપ, મૂર્ત ધ્વનિએ સાથે સંબંધિત હોવા છતાં એ અમૂર્ત રૂપ વાણીના ભાગ છે એમ કહી શકાય નહિ. ભાષાના વ્યવહાર માટે, સાંભળનાર ઐંગ્રે સાંભળેલા ધ્વનિને પાતાના મગજના અમૃત રૂપમાં ફેરવે ત્યારે વ્યવહાર સંપૂર્ણ થયે। ગણાય. મગજમાં રહેલું રૂપ એ એના અનુભવનું તત્ત્વ છે. એ મન વડે જોઈ શકાય એવી મૂર્ત ધ્વનિની પ્રતિકૃતિ (' વિઝયુઅલ ઇમેય્જ ') છે. ખાલતી વખતે થતું ઇન્દ્રિયાનું હલનચલન એ ધ્વનિને શ્રાવ્ય બનાવવા માટેનું સાધન છે. **બાલવાની પ્રક્રિયા એ વાચાનું એવું ચક્ર** છે જે ધ્વનિથી શરૂ થઈ ધ્વનિમાં જ પૂરું થાય છે. ધ્વનિ એ રીતે ગૌણ હોવા છતાં, શ્રવણજનક અર્થ ત્રહણની પ્રક્રિયા એને લીધે જ ચાલુ થતી હોવાથી, ભાષાનું એ તાત્ત્વિક રીતે મહત્ત્વનું પાસું છે.

સિપિર જોંયું કે ધ્વનિનું મહત્ત્વ સમજવા માટે ધ્વનિ સમય ભાષાના ભાગ કઈ રીતે બને છે તે તપાસવું રહ્યું. જુદાર્જુદા ધ્વનિ બાલવા માટે ઈન્દ્રિયાની હલનચલન દારા થતી પ્રક્રિયાઓ એકબીજ સાથે સંકળાયેલી અને બંધબેસતી ગાઠવણમાંથી જન્મે છે. આ સાંકળ કે ગાઠવણમાં આવતા ધ્વનિ ભાષાના રૂપ ('માફિં'મ') કે રૂપજૂર્યના ભાગ બની નિશ્ચિત સ્વરૂપે

િ ભાષાવિમાર્શ : ૧૯૭૮ : હ

ધ્વનિઓની હાર સર્જે છે. બાલનારના મનમાં ધ્વનિઓ અંગેની અને એમના એકબીજ સાથેના સંબંધ અંગેની એક ભાત ('પેટર્ન') હાય છે. આ બતાવે છે કે ધ્વનિનું ઉચ્ચારણ એ માત્ર યાંત્રિક રીતે થતી પ્રવૃત્તિ નથી. ધ્વનિના ઉચ્ચારણ પાછળ રહેલી આ માનસિક પ્રક્રિયા ત્યારે જ સમજાય જયારે ભાષામાં રહેલી આવી 'ભાત ' આપણે ઓળખી શકીએ. ભાષા જે રીતે 'ભાત ' ઊભી કરે છે તે બતાવે છે કે દરેક ભાષાને પાતાની એક આગવી સ્વાયત્ત વ્યવસ્થા ('સિસ્ટમ') છે. આ ભાત – વ્યવસ્થા – ની બાલનારના મનમાં એક આકૃતિરચના ('કન્ફિગ્યૂરેય્શન') રહેલી હાય છે. આ માનસિક પ્રવૃત્તિને લક્ષમાં લીધા વિના ધ્વનિના અબ્યાસ થાય નહિ.

ષ્વિનિને માત્ર ઉચ્ચારમૂલક કે શ્રવણમૂ**લક રૂપ જ ન**થી **હે**ાતું. ષ્વિનિનું તેા યાેગ્ય એવા ભાષાજન્ય સંદભ<sup>°</sup>માં સાંકેતિક આવિષ્ક**ર**ણ **થ**હ હાય છે.<sup>૩</sup> ખાલનાર આંતરિક સૂઝ વડે ખ્વનિસ્વરૂપ અનુભવે. આ સ્વરૂપ સમજાવવા સપિરે ધ્વનિધટકની વિભાવના પ્રસ્તુત કરી. ' ભાષાના ધ્વનિઓના સાપેક્ષ સંખંધ ખતાવતા ધ્વનિસ્વરૂપનું એક એકમ તે ધ્વનિઘટક' એવી વ્યાપ્યા એમણું આપી. ધ્વનિતું મૂર્ત રૂપ અને ધ્વનિધટક વચ્ચેના સંખંધ જોવામાં મુશ્કેલી અનુભવાય, પણ ભાષાના ધ્વનિ એ કાઈ સ્થૂળ ભૌતિક લાક્ષણિકતા-એાના સરવાળા નથી એટલું સમજીએ તા આ મુશ્કેલી દૂર થાય. મનુષ્યના અનુભવ-જગતનું, વિચાર-જગતનું કાઈ પણ એકમ આવા સરવાળા કર્યે સમજાય નહિ. ધ્વનિઓના સંખધની સંકુલ વ્યવસ્થામાં કાર્યગત રીતે સચક બિન્દુ બનતા ધ્વનિઘટકને એાળખવામાં ઉચ્ચારણલક્ષી વર્ણનની જરૂર પડે ખરી. પણ એક ધ્વનિની જુદા જુદા સંદર્ભમાં દેખાતી ભૌતિક લાક્ષણિકતાઓમાંથી કઈ અપ્રસ્તુત ગણીને અવગણી શકાય અને કઈ ધ્વનિ-ઘટકની વ્યાખ્યા માટે પ્રસ્તુત – મહત્ત્વની ગણાય તે નક્કી કરવું મૂં ઝવી નાખે એવી પ્રવૃત્તિ છે, અને તે તરફ સપિરે અંગુલિનિદે શ કર્યો. એ જાણતા હતા કે ધ્વનિધટકની અમુક લક્ષણિકતાઓના સામાજિક અને માનસિક સંદર્ભમાં સ્વીકાર કરવા પડે; અને આવા સંદર્ભમાં પ્રકટ થતી લાક્ષણિકતા તારવવી સહેલી નથી.

સાથે જ સપિરે ત્યારના ભાષાવિજ્ઞાનીઓની એક માટી ભૂલ પણ ચાંધા હતી. એમણે કહ્યું કે ધ્વનિધટકની વિભાવનાને સૈહાંતિક ચર્ચા

<sup>3.</sup> સપિર માનતા હતા કે કાઈ પણ વિષયના અલ્યાસના શરૂઆતના ગાળામાં, એના નિગમનનિષ્ઠ ('ઇન્ડક્ટિવ') તબક્કામાં, રથૂળ સામગ્રીની જરૂર પેંડે, પેંધુ તે તા શરૂઆત કરવા પૂરતી જ.

ભાષાવિમાર્શ: ૧૯૭૮: 3 ]

પૂરતી જ મહત્ત્વની ગણુવી તે તદ્દન ખાંદું છે. વૈજ્ઞાનિક રીતે ન કેળવાયેલા ખાલનાર કે સાંભળનારને અમુક એક ધ્વનિનાં મૂર્ત થતાં જુદાંજુદાં સ્વરૂપા અંગે સજાગ કરી શકાય નહિ. એતે તા આપાઆપ ધ્વનિઘટકનું એકમ સમજાઈ ગયું જ હાય છે. એણે ધ્વનિના સદ્ધમ ભેદામાંથી મુખ્ય તત્ત્વ તારવી લીધું હાય છે અને એ તત્ત્વનું ધ્વનિસ્વરૂપના ચાકઠામાં સ્થાન પણ નક્કી કરી લીધું હાય છે. એના ધ્વનિના વ્યવહાર ઉપર સંપૂર્ણ કાપ્યૂ હાય છે. આ બધું એ સહજ રીતે કરતા હાય છે. એ અંગે એ સભાન પણ નથી હાતા. આથી આ પ્રક્રિયાને 'મનાગત સત્ય' તરીકે ઓળખવી પડે. અને ધ્વનિલટક એ એક 'મનાગત સત્ય' છે.

'ભાત ', 'વ્યવસ્થા ' અને 'ધ્વનિઘટક : એક મનાેગત સત્ય ' એ ત્રણે ય વિષય ઉપરના સપિરના વિચારા મૌલિક અને પ્રગલ્ભ હતા.

હવે આપણે જેના નામ ઉપરથી ભાષાવિજ્ઞાનમાં ખ્લ્રમ્ફીલ્ડ-યુગ કહેવાયા તે ખ્લ્રમ્ફીલ્ડના વિચારા જોઈએ. ખ્લ્રમ્ફીલ્ડ સપિરના વિદ્યાર્થી હતા. છતાં ઘણી રીતે તેમના ધ્વનિઘટક અને ધ્વનિસ્વરૂપ અંગેના વિચારા જુદું વલણ લે છે. એમના પછી એમના અનુયાયીઓએ એમની કાર્ય પહિત વિકસાવવા જુદીજુદી રીતે પ્રયત્ના કર્યા. એમાં કચાંક કચાંક સૈહાંતિક પ્રશ્નોમાં અથવા તા નિરૂપણપહિતમાં એ લાકા ગાયું ખાઈ ગયા છે. આ બધું વિગતે તા જોવું શક્ય નથી. ખ્લ્રમ્ફીલ્ડના વિચારા પશ્ચાદ્દભૂમિકામાં રહ્યા છે તેથી તેમને પહેલાં સમજ લઈ એમની પછી જુદા પ્રવાહા કેવું વલણ લે છે તે સમજવા પ્રયત્ન કરીશું.

ખ્લૂમ્ફીલ્ડને સિપરથી જુદા પાડનાર ખે મુખ્ય કારણા છે: એક છે ખ્લૂમ્ફીલ્ડના ભાષાના અભ્યાસને વિજ્ઞાનનું સ્વરૂપ આપવાના સભાન પ્રયત્ના અને ખીજું છે એમના, પાતાના વિષયના પ્રશ્નોના નિરાકરણ માટે ચિત્તવાદી ('મેન્ટા લિસ્ટિક') મનાવિજ્ઞાનના જે ઉપયાગ થતા હતા તે સામેના વિરાધ. એમનું 'લિંગ્લિસ્ટિક આસ્પેક્ટ્સ ઑવ સાયન્સ ' (૧૯૩૯) નામનું લખાણ અને લાષાવિજ્ઞાન માટે રજૂ થયેલા 'પાસ્ટ્યુલેય્ટ્સ ' (૧૯૨૬) – એ બે ખતાવે છે કે પ્રથમ વાર અમેરિકાના ભાષાવિજ્ઞાનીએ પાતાની શિસ્તે વિજ્ઞાન તરીકે શું કરવું જોઈએ તે સ્પષ્ટ કર્યું કર્યું જોઈન જૂસે સિપર અને ખ્લૂમ્ફીલ્ડ માટે

િભાષાવિમર્શ : ૧૯૭૮ : ૩

૪. બ્લુમ્પ્રીલ્ડની કાઇ પણ વિચારસરણી સમજવા માટે એમના આ પ્રયત્ના ઉપર પહેલાં ધ્યાન આપવું રહ્યું.

કહ્યું કે સપિરતે યાદ કરતાં જ ' પ્રતિભા ' શબ્દ યાદ આવે, જ્યારે બ્લૂમ્ફીલ્ડનું. કાઈ પણ લખાણ વાંચતાં ' પ્રશિષ્ટ ' એવા શબ્દ યાદ આવે છે.

ખ્લૂમ્ફીલ્ડ કહેતા કે કાેઇ પણ વૈત્તાનિક વિધાન એવી ભાષામાં રજૂ થવું જોઈએ કે વૈજ્ઞાનિક દાવાને ખાટા પુરવાર કરવા હાય તા એ વિધાનની ભાષા આપણી એવી પ્રવૃત્તિની આડે ન આવે, અર્થાત્ વૈજ્ઞાનિક વિધાન બેદનીય કે ક્ષાદક્ષમ ('વલ્નરેખલ') હાેવું જોઈએ. આ કરવું સહેલું નથી. વિજ્ઞાનની ગૂઢ વાતાને સ્પષ્ટ અને ટૂં કો રીતે કહેવી અને યાગ્ય ભાષામાં રજૂ કરવી તે વિજ્ઞાનની કસોટી છે. ભાષાના વિજ્ઞાન માટે વિશિષ્ટ પ્રકારે ઉપયોગ થાય છે. તેથી તે ભાષા અદ્દભુત રીતે અસરકારક હેાય છે. આ ભાષા વૈજ્ઞાનિક વ્યવહારને અવૈજ્ઞાનિક વ્યવહારથી જુદા પાડે છે. વિજ્ઞાનીઓ માને છે કે 'મન 'ની સાથે સંખંધિત – અભૌતિક – એવા શખ્દોને વિજ્ઞાનની ભાષામાં સ્થાન ન હાેવું જોઈએ. એવા શબ્દાે વિજ્ઞાનની ભાષામાં આવી જાય તાે આપણી પ્રવૃત્તિમાં ' મૅન્ટલિઝમ ' પ્રવેશે. કાઈ પણ જાતનું ' મૅન્ટલિઝમ ' લાવ્યા વગર જે કહીએ તે જ વૈજ્ઞાનિક રીતે તથ્ય ગણાય. આ કારણે વિજ્ઞાનીઓ પાત જે ભાષા વાપરે છે તેના ઉપર બહુ ખ્યાન આપવું પડે. એમણે પાતાની-' પરિભાષા 'નું નિર્માણ કરવું પડે – નવા શખ્દભંડાળ તૈયાર કરવા પડે. શરૂઆતમાં નખળા લાગે એવા નવા શખ્દો દાખલ કરવાની પ્રવૃત્તિ ('નિએ!-લિજઝમ ')થી માંડીને એમનું શબ્દભંડાળ એવી કક્ષાએ પહેાંચવું જોઈ એ કે પાતાના ક્ષેત્રની દરેક વ્યક્તિને સમજાય એવી સંપન્ન શબ્દભંડાળની વ્યવસ્થા તૈયાર થાય. આ ભાષા કાળજીપૂર્વ ક તૈયાર થયેલી અને વિશિષ્ટ પ્રકારની ચીવટઈવાળી ખતે. આ ભાષાના વ્યવહાર કર્યાય સંદિગ્ધ ન રહે. એના દરેક શષ્દના અર્થ પૂર્વનિણિત જ હાય અને તેથી અર્થવ્યવહાર કચાંય ધૂંધળા બની જ શકે નહિ. દરેક શબ્દની વ્યાખ્યા નક્કી થયેલી હોવી જોઈએ. વિજ્ઞાન એ જાહેર પ્રવૃત્તિ છે અને તેની શબ્દપ્રવૃત્તિમાં ક્રોઈ પ્રકારના વ્યક્તિગત અર્થ દર્શનને સ્થાન નથી. દરેક શબ્દના પ્રતિભાવ દરેક વખતે દરેક સ્થળે એક જ સરખા રહે.

તે સાથે ખ્લૂમ્ફીલ્ડ એમ પણ માને છે કે વિજ્ઞાનીએ પોતાના વિષયની પૂરતી ચકાસણી થાય તે માટે એ વિષય અંગે 'પરિગૃહીત વિધાનો ('પોસ્ટ્યુ-લેય્ દ્રસ્ય') રજૂ કરવા. 'પોસ્ટ્યુલેય્ ટ' એટલે કાઈ સ્વીકારેલા વિચાર અંગેનું સાક્કસ વૈજ્ઞાનિક ભાષામાં કરેલું વિધાન. આથી ખ્લૂમ્ફીલ્ડે પોતાના વર્ણનાત્મક ભાષાવિજ્ઞાન અંગેના વિચારાને 'પોસ્ટયુલેય્ દ્રસ' દ્વારા રજૂ કર્યા છે. એમનું

ભાષાવિમર્શ: ૧૯૭૮: ૩ ]

માનવું હતું કે આવા ' પાેસ્ટ્યુલેય્ટ્સ 'ને લીધે ખાેટી શંકા કે ચર્ચાને સ્થાન રહે નહિ. એમણે ધ્વનિઘટક, રૂપ, શબ્દ, પદ, વાક્યરચના અને ઇતિહાસલક્ષી ધ્વનિપરિવર્તાન માટેનાં આવાં વિધાના રજૂ કર્યાં. એમના વિજ્ઞાન અંગેના વિચારા અહીં દૂંકામાં રજૂ કર્યા છે, જેથી એમની કાર્યપ્રવૃત્તિમાં આ ' વૈજ્ઞાનિકત્વ 'ની ઝું બેશને જે મહત્ત્વનું સ્થાન હતું તે હકીકત ધ્યાનમાં આવે.

હવે એમની ધ્વનિઘટકની વિભાવના જોઈએ. એમણે એમના પુસ્તક ' લેંગ્વેજ ' (૧૯૩૩)માં કહ્યું છે કે ભાષાવિજ્ઞાનનું કાર્ય એ ક્ષેત્રમાં સંશાધન કરવાનું છે: એક ધ્વનિના અને ખીજા અર્થના.

એમણે કહ્યું કે ધ્વનિની કેટલીક લાક્ષણિકતાઓ, જે ઉચ્ચારણમૂલક ધ્વનિવિજ્ઞાનની કક્ષાએ આપણે આસાનીથી તેંધીએ છીએ તે બધા બેદક ('ડિસ્ટિ'ફિટિવ') નથી હાતી. જે લાક્ષણિકતાએ અર્થ સાથે સંકળાયેલી હાય તે જ બેદક હાય છે. આવી વિશિષ્ટ અને બેદક લાક્ષણિકતાએ એાળ-ખવા માટે ઉચ્ચારણમૂલક ધ્વનિવિજ્ઞાનની કક્ષા આપણે છેાડવી પડે.

ભાષાના ધ્વનિ એક સતત રીતે વહેતા પ્રવાહરૂપે પ્રકટ થતા હોય છે. ઋવણમૂલક લાક્ષિણુકતાએ ને આધારે આપણે આ પ્રવાહના ભાગ પાડી ધ્વનિઓને જુદા કરીએ છીએ અને તેવું કરવા જતાં આપણને ધ્વનિનું નાનામાં નાનું ભેદક ઘટક સાંપડે, જેને આપણે ધ્વનિઘટક ('ફાનિમ') કહીએ. ભેદક લાક્ષણિકતાઓના એક સમૂહ તે એક ધ્વનિઘટક. આ લાક્ષણિકતાઓના સમૂહને – ધ્વનિઘટકને – ખાલનાર ખાલતા નથી હોતો, કારણ ધ્વનિઘટક એ ક્રીઈ એક ધ્વનિ નથી પણ શ્રવણમૂલક લાક્ષણિકતાઓના સરવાળા છે. સપિરની જેમ પ્લમ્ફીલ્ડ પણ માને છે કે ઈન્દ્રિયોના હલન–ચલનના ફેરફારા નાંધવાથી ધ્વનિના સાચા અભ્યાસ ન થાય.

ખ્લૂમ્ફીલ્ડે સપિર કરતાં સહેજ જુદી રીતે ધ્વનિઘટકને જોયા. એમણે કહ્યું કે ભાષામાં જે રીતે ખાલનારે ઉપજાવેલા ઉદ્દીપનના સાંભળનારના પ્રતિભાવ સાથે સંખંધ થાય છે તેના અભ્યાસ કરવા જરૂરી છે. ખાલનાર—સાંભળનાર ધ્વનિની અમુક બેદક લાક્ષણિકતાઓ તારવે છે અને એ રીતે ઘટકા એાળખે છે. જેને એક વાર ઘટક ગણવામાં આવે તે ઘટકમાં ભાષાના ખીજા એવા ઘટકા કરતાં જુદા રહી શકવાની શક્તિ— લાક્ષણિકતા— હાેવી જોઈએ. ધ્વનિઘટકનું મહત્ત્વ એના ધ્વનિમાજાંઓએ ઊભી કરેલી એની 'આકૃતિરચના' ('કન્ફિંગ્યૂરેય્શન')માં જ નથી, પણ એક ધ્વનિઘટકની એવી છાપ બીજા બધા ધ્વનિઘટકાની છાપ કરતાં જુદી રહે તેમાં છે. અને

[ ભાષાવિમશ : ૧૯૭૮ : ૩

આવું ખતાવવા માટે શ્રવણમૂલક ધ્વનિવિત્રાનનું ગમે તેટલું સંપૂર્ણ ત્રાન હોય તો યે પૂરતું નથી, કારણ કે એ ભાષાનું ધ્વનિખધારણ ખતાવી શકે નહિ. ધ્વનિખધારણ સમજવા માટે પ્રસ્તુત છે ધ્વનિઘટકાના 'અર્થ'ની મદદથી કરાયેલા અભ્યાસ. ધ્વનિઘટક નક્કી કરવા માટે, ધ્વનિઘટકા વચ્ચે બેઠ પાડવા માટે, ખ્લ્રમ્ફીલ્ડે 'અર્થ'ની મદદ લીધી. કયા ધ્વનિસમૂહાના 'અર્થ' એકસરખા છે અને કયાના નથી તે જોયા પછી જ ધ્વનિઘટકા વચ્ચેના બેઠ શાધી શકાય. એમણે ફરી ફરીને આ કાર્ય માટે 'અર્થ'ને અનિવાર્ય ગણાવ્યા: એટલે સુધી કે એમના મતે જ્યાંસુધી 'અર્થ'ને લગતા અબ્યાસ ભાષાવિત્રાનની સીમા ખહારના ગણવામાં આવે ત્યાંસુધી ભાષાનું પૃથક્કરણ એ માત્ર એક નોંધ જેવું જ રહી જાય!

ખલ્મફીલ્ડના સૈદ્ધાંતિક વિચારા અને એમના અનુયાયાઓએ ઊભા કરેલા કેટલાક અતિ મહત્ત્વના (ધ્વનિઘટક – ધ્વનિસ્વરૂપના અભ્યાસને લગતા) પ્રશ્નો સમજવા અહીં થાડું વિષયાંતર કરીએ. ખ્લૂમ્ફીલ્ડે જે ચીવટાઇથી 'પાસ્ટ્ર્યુલેય્દ્સ' રજૂ કર્યા અને જેવી સ્પષ્ટતાથી વિજ્ઞાનની ભાષા ઉપરના મત રજૂ કર્યા તે જેતાં એમના 'અર્થ' ઉપરના વિચારાની સંદિગ્ધતા નવાઇ પમાડે છે.

એમણે કહ્યું કે પ્રત્યક્ષ ભાષા જ્યારે બાલાય ત્યારે સંકેતર્યે બાલાય છે. બાલનારનું બાલવું અને સાંભળનારના પ્રતિભાવ એકબીજા સાથે શા માટે એટલાં બધાં સંકળાયેલાં છે? બાલનારે વાપરેલા સંકેતા 'અર્થ' 'નિપ્પન્ન કરે છે તે માટે. જો કે કાેઈ શબ્દના 'અર્થ' 'નક્કીપણે કહેવા એ અધરું છે; કારણ, શબ્દના ભાષામાં વ્યવહાર એક જ પ્રકારે થતા છાતો નથી. શબ્દના થતા વિવિધ ઉપયોગામાંથી એક સર્વસામાન્ય એવું અર્થવ્ય તારવવાનું હાય છે. છતાં 'અર્થ' 'ની વ્યાપ્યા આપવાનું કામ ભાષાવિત્તાન માટે શક્ય નથી. તે શક્ય કરવા માટે બીજી વૈત્તાનિક શિસ્તાની મદદ લેવી જોઈ એ. એમના આ આપ્રહ સમજી શકાય એવા નથી. કઈ કઈ શિસ્તાની મદદ લેવી અને કઈ રીતે લેવી તે સ્પષ્ટ થયું નથી. આમ તો એમણે પુસ્તકની શરૂઆતમાં જ કહ્યું કે મનાવિત્તાન ઉપર આધાર રાખ્યા વિના ભાષાવિત્તાનનું કાર્ય કરવું જોઈ એ. કાેઈ પણ જાતની વૈત્તાનિક પ્રવૃત્તિ સ્વાયત્તપણે થાય તે યાગ્ય છે – જેથી મનાવિત્તાનની સંદિગ્ધતા ભાષાવિત્તાનમાં પ્રવેશે નહિ. 'લેંગ્વેજ 'પુસ્તકમાંનું 'મિનિક' નામનું પ્રકરણ વળા વધારે ગૂંચવણ ઊભી કરે છે. આ પ્રકરણમાં પણ એમણે ફરીથી કહ્યું વળા વધારે ગૂંચવણ ઊભી કરે છે. આ પ્રકરણમાં પણ એમણે ફરીથી કહ્યું

लापाविभर्श: १५७८: 3]

છે કે 'અર્થ' 'ની વ્યાખ્યા આપવાનું કામ બીજાં વિજ્ઞાનાની મદદ વડે કરવું રહ્યું! અને 'અર્થ' 'ના આધાર 'વનિઘટક નક્કી કરવા માટે તા લેવા જ પડે! આ 'અર્થ એ શું? 'અર્થ' ' જો મન સાથે સંબંધિત વિભાવનાઓ સાથે સંકળાયેલા હાય તા સ્વાભાવિક રીતે જ મનાવિજ્ઞાનના આધાર લઈ 'અર્થ' 'ની વ્યાખ્યા આપવી પડે. અહીં પાછા ખ્લૂમ્ફીલ્ડ સજ્યા થઈ 'મૅન્ટા-લિસ્ટિક' અને 'મૅકેનિસ્ટિક' મનાવિજ્ઞાનને સમજાવી ' મૅકેનિસ્ટિક' મનાવિજ્ઞાનની પહિતને પસંદ કરે છે. આમ એકંદરે આ બધું એકસરખી રીતે સ્વસંગત લાગતું નથી, અથવા કહા તા સમય રીતે જોતાં એમાં એકતંત્રતા દેખાતી નથી અને તેથી આપણને સહેજ મૂં અવણ થાય છે.

ફરીથી પાછા ધ્વનિધટક ઉપર આવીએ. એમણે કહ્યું કે એક વખત <sup>પ્</sup>વનિઘટક નક્કી થઈ જાય પછી દરેક ઘટક માટે સ્વત<sup>ં</sup>ત્ર એવાં પ્રતીકાે શાધવાં પડે. એક ધ્વનિઘટક માટે એક જ પ્રતીક રહે એવા આયુદ્ધ એમણે રાખ્યા. આ આગ્રહને બે રીતે જોવા પડે: એક તાે એ કે જ્યારે સ્પર્શસંધ્રપી ('એફ્રિકૈય્ટ') જેવા ધ્વનિધટક માટે પ્રતીક આપવાનું હેાય ત્યારે પણ બને ત્યાં સુધી તે પ્રતીક એક જ ઘટકનું બનેલું પસંદ કરવું – જેમ કે ગુજરાતી શ<sup>રુ</sup>દ 'ચાર 'માં પહેલા ધ્વનિઘટક કાંતા 'ts ' અથવા ' ' વડે રજૂ થઈ શકતા હાય ત્યારે ' c' ને પસંદગી આપવી – જો સૈહાંતિક રીતે એમાં કાઈ અડચણ ન આવતી હાય તા. જ્યારે આંતરરાષ્ટ્રીય ધ્વનિમંડળની સંકેતપદ્ધતિ નક્કી થઈ હતી ત્યારે ધ્વનિખંધારણ અંગેના ખ્યાલા એટલા સ્પષ્ટ થયા ન હતા. આથી ખ્લૂમ્ફીલ્ડ એમ કહેવા માંગતા હતા કે આપણે હવે તા બધારણ-મૂલક સંકેતા આપવા રહ્યા. બીજું એ કે દરેક ધ્વનિઘટકનું ભાષામાં આગવું સ્થાન હેાય છે અને તેથી દરેક ઘટક માટે આગવું પ્રતીક પણ હેાવું ઘટે. આમ ળ'ને રીતે જોતાં એમનાે ઉપર્યું કત આગ્રહ સ્વીકાર્ય લાગે. પાછળથી નિરૂપણુપદ્ધતિના પ્રશ્નો ઉકેલવા જતાં આ આગ્રહને એમના અનુયાયીઓએ દુરાગ્રહ ખનાવી મૂકચો અને કેટલીક સૈહાંતિક મુશ્કેલીએ ઊભી કરી, જેમના ઉકેલ તેઓ આપી શકયા નહિ. આની ચર્ચા પછીથી કરીશું.

એક બીજી વાત અહીં મૂકવી જરૂરી લાગે છે. ખ્લૂમ્ફીલ્ડ ઘણા માટા પ્રત્યક્ષેકવાદી – અનુભવવાદી ('ઍમ્પિરિસિસ્ટ') હતા. એમના કેટલાંક 'એમ્પિરિકલ' અવલાકના વિચારવા જેવાં છે. આ અવલાકના એમણે આખરી દાવા તરીકે કે નિયમ તરીકે નથી મૂક્યાં, હતાં તે ઘણાં મૂલ્યવાન છે. ઘણી ઊંડી સમજ અને વિશાળ અનુભવને કારણે આ અવલાકના સ્વાભાવિક રીતે

[ ભાષાવિમશ<sup>જ</sup> : ૧૯૭૮ : ૩

જ ધ્યાન ખેંચે છે. એવું એક અવલાકન અહીં જોઈએ. એમણે કહ્યું કે ભાષામાં સ્વર-ધ્વનિધટકાની સંખ્યા એછી હાય તા એ ભાષાના સ્વર-ધ્વનિધટકાના ઉપધટકા ('ઍલફાન્ઝ')ની સંખ્યા વધારે હાવાની શકચતા ખરી. એમનું આ વિધાન પુરવાર કરવા એમણે સ્પૅનિશ, ટૅગૅલાંગ વિગેરે ભાષાએાના દાખલા આપ્યા છે. આ વિધાન નિયમ ન ખતે તા ય એક ઘણાં મજખૂત વૈજ્ઞાનિક અવલાકન તરીકે એનું સ્થાન રહે જ.

હુવે છેલ્લે આપણા જે મૂળ પ્રશ્ન છે તે પૂછીએ કે ધ્વનિધઢકની વિભાવના સપિર પછી કેટલી વિકસી અને કઈ રીતે વિકસી ! એટલું કહેવું પડે કે ધ્વનિઘટકની વિભાવનાનું ક્લક હવે ઘણું વિશાળ બન્યું. ખ્લૂમ્ફીલ્ડની ધ્વનિઘટકની વ્યાખ્યા કર્યા જુદી પડે છે તે જોવા કરતાં એમના સમગ્ર દષ્ટિકાણ જુદા રહ્યો તેની નાંધ લેવી રહી. એમનામાંના વિજ્ઞાની એટલા જાગ્રત હતા કે એમણે 'પાસ્ટયુલેય દ્રસ ' દારા સરળ ભાષામાં ધ્વનિધટકને સમજાવ્યા, તા સાથે જ ધ્વનિધટક કેમ નક્કી કરવા તે અંગેની પહિત આપવાની શરૂઆત પણ કરી, જે એમના અનુયાયીઓએ પાછળથી વ્યવસ્થિત નિરૂપણપદ્ધતિમાં ફેરવી. ધ્વનિઘટકના ઉચ્ચારણમૂલક મૂર્ત એવા ફેરફારા ( ' માડીફિકેય્શન ')ની સમજણ આપી ઉપઘટકની વિભાવનાની શરૂઆત કરી. અને છેલ્લે બહુ જ મહત્ત્વની એવી ભાષાના ધ્વનિબંધારણ અંગેની પણ વિગતે રજૂઆત કરી. ખંધારણ ('સ્ટ્રક્ચર')ની વાત કરી ભાષાના સમગ્ર એકમમાં ધ્વનિ કઈ રીતે વણાઈ ગયા છે એ હકીકત સ્પષ્ટ કરી. આ બધું જ પાછું એમણે એટલી ખધી વૈજ્ઞાનિક સભાનતાથી કર્યું કે એમની કેટલીક ક્ષતિઓ કેમ થઇ તે પણ આપણે તરત સમજી શકીએ છીએ. પ્લૂમ્ફીલ્ડના આગ્રહ ઘણા કડક હતા, કેમ કે એમના સમયની ભાષાવિજ્ઞાનની પરિસ્થિત<u>િ</u> એવી હતી કે મનાવિત્રાનની લપસણી ભૂમિમાં સહેજે પડાય. એથી તેઓ विशेष કાળજ લેવા ગયા. કાઈ પણ વિજ્ઞાની જયારે પ્રારંભનું કામ કરતા હાય અથવા તા એ ગાળાઓના સંધિકાળમાં કામ કરતા હાય ત્યારે આવી ક્ષતિઓ થવાની જ. આ ક્ષતિઓને કારણે આગળ જતાં કેટલાંક સૈહાંતિક ક્રાયડા ઊભા થાય છે. તે સ્પષ્ટ થાય તે માટે જ આ ક્ષતિઓના નિદે શ કર્યા છે. પ

ing the second of the second o

પ. આ હકતો વાંચતા કદાચ એ સપિર-પ્લુસ્પીલ્ડના વ્યક્તિગત કાળાની નોંધ ુજેવા લાગે. પણ ધ્વનિઘટકની વિભાવના મહત્ત્વના ભાષાવિજ્ઞાનીઓને હાથે જુદીજુદી રીતે કેવી ઘડાતી આવી તે નોંધવું જ રહ્યું.

# **પહેલું :** સ્વતંત્ર, સંયુક્ત અને સમસ્ત ક્રિયાપદ લેખે હરિવલ્લભ ભાષાણી

૧. જરાતી, હિન્દા વગેરે ભારતીય ભાષાઓમાં ' અમુક સ્થિતિ 🥩 હોવી ', 'અમુક કિયા થવી ', 'અમુક કિયા કરવી ' વગેરે સામાન્ય સાદા અર્થ આખ્યાતિક ધાતુંએા, તેમના પરથી સાધિત અંગા કે होतुं, थर्वु, करवुं वाणा शण्दगुन्छ। व्यक्त करे छे, पण् ते उपरांत क्रिया-લ્યાપારાના વિશિષ્ટ પ્રકાર કે અવસ્થાએ (જેમ કે ક્રિયા એકાએક થવી, પૂરૈપૂરી થવી, શરૂ થવી, ચાલુ રહેવી, કરવા ઇચ્છવું વગેરે) કેટલાક સામાન્ય આપ્યાતિક ધાતુઓ રહિલક્ષણાથી વ્યક્ત કરે છે. जवुं, ओववुं, पडवुं, चंडवुं, नाखवुं, राखवुं, रहेवुं, खावुं, चळवुं वगेरे (३ तेमना परेथी साधित અંગા) આ રીતે પણ વપરાય છે. નામ, વિશેષણ કે કિયાવિશેષણ પૂર્વ પદ ત્રીકે હાય તેવા, આ રઢાથ ધાતુવાળા શબ્દગુચ્છ ' સંયુક્ત ક્રિયાપદ ' तरीष्ट्रे अने आण्यातिक इप पूर्वपट तरीके हाय त्यारे 'समस्त क्वियापट ' તરીકે ઓળખાવાયા છે. ગુજરાતી વગેરમાં તેમના અત્યંત વ્યાપકપણ પ્રયોગ થાર્ય છે, અતિ તેમતા વિકાસ અને સ્વર્પવર્ણને ભારતીય-આયું ભાષાઓની અંત્યત કુટ સમસ્યા છે. અનેક અભ્યાસીઓએ જુદોજુદો દર્ષ્ટિ, પહિત અને सैंद्धान्तिक अभिक्षांभेथी आ विषयनी यथी करी है. प्रयोगान आधारे ते ते ક્રિયાપદની વિવિધ અર્થ છાયાઓ જુદી 'પાડવાથી આ વિષયની કેટલીક ગૂંચા ઉકૈલવાની દિશામાં આગળ વધી શકાશે એવી સમજથી અહીં ગુજરાતી पंडेंबुनी साथ सं કળવિલા રહપ્રયાગોને 'તપાસવાના એક પ્રયાસ કર્યા છે. मार्थित के उस के में अध्यान का मार्थित में अध्यान के प्राप्तिकार पंडवुं (१):

पडवું, 'એકાએક અવશપણે, ઉપરથી નીચે, ગતિ થવી; ચ્યુત થવું; આવી લાગવું; ત્રાટકવું.'

ર. પંહેલુંના મૂળ પ્રાથમિક અર્થ છે: કાેઇ નક્કર પદાર્થની પાતાનું સ્થાન કે સ્થિતિ ત્યનાઇ તે, અવશપણું, એકાએક, ઊંચેથી નીચે ઇતિ શ્રેથી; સ્યુત થવું કે સ્યવવું.

के स्थानेथी वस्तु पडे ते स्थान "मांथी "पथी, उपरथी वगेरे वडे-हर्शावाय छे, केम है-

> િભાષાવિમર્શ: ૧૯૭૮ : ૩-જારા જ કાર્યા કર્યા

Aga territorial properties of the contraction of th

કેરી પડી. પાણી પડે છે. લેહી પડયું. પરદા પડશે. પથ્થર પહેચી. અડે તે 'પડે. પડ્યું કે પડશે. (શરીર) પડતું મૂકતું. હાથમીથી પડયું. છાપરેથી પડયું. ઝાડ ઉપરથી પડયું. પંદરમે માળેથી પડયો, ગંજવામાંથી કાંઈક પડયું.

3. ઉપરનાં ઉદાહરણામાં પડવાની કિયામાં મૂળ સ્થાન છોડી દેવાના પણ સમાવેશ થાય છે: એ સ્થાન 'પથી વગેરે વડે દર્શાવાયું છે. પરંતુ સમાન્ય ઊભી સ્થિતિ કે અવસ્થામાંથી આડી સ્થિતિ કે અવસ્થા થઈ – ઢળી જઈ – એકાએક નીચે આવી લાગવા માટે પણ પહર્નું વપરાય છે, જેમ કે-

ઝાડ પડેયું. સંભાળજો, ખાટલા (થાંભલા, કમાટ, ટેમલ, ખુરશી, ગાડું વગેરે) પડશે. ભીંત પડી ગઈ.

જે. આવી રીતે વ્યુત થતી કે હળી જઈ નીચે આવતી વસ્તુ, નીચે કશાકની ઉપર કે અંદર એકાએક આવી લાગે છે તે માટે પણ पड़कुं વપરાય છે. પડવાનું સ્થાન ° प, मां, अंदर, उपर કે पर વડે દર્શાવાય છે; જેમ કે –

કેટલાં બધાં બાર પડ્યાં! પડ્યા ઉપર પાટુ. પડાપડી. પથ્થર ભાંય (માથા, અગાશી, છાપરા, ઝાડ, મારા) ઉપર/પર પડ્યો. પથ્થર પાણીમાં (ખાડામાં, દુકાનમાં) પડ્યો. પૈસા ગજવામાં પડ્યા. અનાજ પેટમાં પડ્યું. કચરા (ધૂળ) માથે પડશે. પથરા કચે ઠેકાણે પડ્યો ? પતંગ કથાં પડ્યો ? દાળમાં મીઠું (ગાળ, હળદર) ઝાઝું પડ્યું છે. પગે પડ્યું. તેના પગ (હાથ) મારા પર પડ્યો.

देह पड़्यों (भृत्यु थयुं). ते युद्धमां पड़्यों (भृत्यु भाग्यों). गढ पड़्यों (लितायों)-अभां पड़्युं भुज्यार्थभों के छ, पण वास्थाना ३६।थीं तात्पर्याथी प्राप्त थया छ

પ. पडवુંના નીચેના જેવા પ્રયોગામાં ઉપરથી એાચિતા, એકદમ, અચાનક નીચે ઊતરી આવવાની, આવી લાગવાની કેલ્લાટકવાની અર્થા હાયા પણ વ્યક્ત થાય છે:

ં કરો, ઝાંકળ, અરફે, વૈરસાદ, વલ, વીજળી, તડેકો, તાપ, પ્રકાશ, અધારું, અજવાળું વગેરેનું પડેલું: માર્ગ્યક કે માર્ગ્યક કે કે માર્ગ્યક

ક્રિયા માટે પહું પાલનું અરીતે વપરાય છે! કર્યા માટે ક્રિયા માટે પહું મહ

ભાષાવિ**મર્શ : ૧૯**૭૮ : ૩ ]

ગરમી (ટાઢ, ઠંડી, ઠાર વગેરે)નું પડવું. ધા (પ્રહાર) પડવા. મત પડવા. ધિક્કાર પડા એના જીવતરમાં. એક ધાલ પડશે. માર પડવો. પડતા બાલ. પડવો બાલ. દુષ્કાળ (આફત, કષ્ટ, ત્રાસ, દુઃખ, વિપત, પસ્તાળ વગેરે)નું પડવું.

સવાર, સાંજ કે રાત पહે છે, પણ મળરકું, ઉષા, મખ્યાદ્ધ, બપાર વાય છે, કારણ, અંધારું કે અજવાળું ઉપરથી નીચે ઊતરતું હાવાની સહજ લાગણી છે.

' દુઃખ થયું', ' દુઃખ આવ્યું ', ' આક્રત ઊતરી ,' આક્રત આવી લાગી ', 'આક્રત પડી'–સરખાવતાં પહલું ની વિશિષ્ટ અર્થ' છાયા તરત ધ્યાનમાં આવશે.

૬. ઉપચારથી પણ આ અર્થમાં પહનું વપરાય છે, જેમ કે– પ્રભાવ પડવા. અસર પડવી. વજન પડવું. પડતી દશા. ચડતી–પડતી. માં પડી જવું. પવન પડી ગયા. ભાવ પડી ગયા. તે રાજના દશ રૂપિયા પાડે છે. તેની પાસેથી કેટલા પૈસા તે પડાવ્યા ?

. **मड वुं २** ' અણુધાર્યુ', અપેક્ષા વિના ઉપસ્થિત થવું; આવી લાગવું.'

છે. અધિકરણવાચક ક્રિયાવિશેષણની સાથે આવી અર્થ છાયા **પ**હનુંના નીચેતા જેવા પ્રયોગામાં મળે છે:

કાને (કાંઠે, ગળ, માથે, વાંસે, પાછળ, પછવાડે, વચ્ચે, મેદાને, પાર, સામે, ઠાંમે, ઠેકાણે, થાળે, નજરે, વરે, ખેધે વગેરે) પડવું. ભાગે / ફાળે પડતું. (ગાં) પહતું. '(ગાં) પહતું. '(ગાં) પહતું.

તે. જેમ કાઇ વસ્તુ અમુક પ્રવાહી વગેરેમાં (જેમ કે પાણીમાં, વમળમાં, જળાશય કે જળપ્રવાહમાં) પડે, અને તેમાં અઠવાય કે ફસાય, તેમ કાઇ વિત્ત, પ્રવૃત્તિ, ઘટના કે પરિસ્થિતિને જથ્થા કે પ્રવાહ તરીકે ગણીને તેમાં અઠવાવાની કિયાને પહેલું ઉપચારથી વ્યક્ત કરે છે એ જ ક્રિયાનું એક સીધું પરિદ્યામ તે 'ડૂબલું', 'મગ્ન થવું,' 'મશગૂલ થવું,' અને એ અથ' છાયા પણ કેટલીક વાર બમાં સાથેના પહેલુંના આ પ્રકારના પ્રયોગને વળગેલી હોય છે; જેમ કે તે દમળાં ਲગનમાં પહેલો છે એટલે કે 'તે હમણાં લગનની પ્રવૃત્તિમાં રચ્યાપચ્યા ને ડૂબેલા છે.'

षड्यુંના ઉપર્યુક્ત અર્થ નીચેના જેવા પ્રયોગામાં પ્રતીત થાય છે : અમે ઉપાધિમાં (ચિંતામાં, મૂંઝવણમાં, શંકામાં, વહેમમાં, ભૂલમાં, ભુલાવામાં ) પડ્યા.

િભાષાવિમર્શ: ૧૯૭૮: **૩** 

કામ ઢીલમાં (વાંધામાં, ઝધડામાં) પડ્યું છે.

ંહું હમણાં કામમાં ( પરીક્ષામાં, લગનમાં, ચૂંટણીમાં ) પડેચો છું.

તે અત્યારે લખવામાં (વાંચવામાં, મકાન બાંધવામાં, નાકરી શાધવામાં)-પડ્યો છે.

पढखुं કિમિકપણા વિના, પૂર્વધારણા કે પૂર્વયોજના વિના, સ્વયં ધ**ડના ધડવી; અણધારી, એકાએક કાેઈ પરિસ્થિતિ** થવી (કે પ્રાપ્ત થવી,.. પ્રગઢવી, પરિણમવી ) '...

૯. નામ સાથેના નીચેના જેવા પ્રયાેગામાં **પ**દ્ધતું આવી અર્થ'છાયા . સાથે મળે છે:

> ચીસ (પાકાર, ખૂમ, રાડ, સાદ, હાક, ધાડ વગેરે) પડતાં... રમેશને ખેંચ (ખાટ, ઘટ, તાણ, તૂટ વગેરે) પડી છે. રમાને ઉપવાસ પડેશે. તેની ગણતરીમાં ફરક ( ફેર, તફાવત, ભૂલ, વાંધા વગેરે) નથી પડતા. તમને મારા ખપ (ગરજ, કામ, જરૂર) પડશે. છૂટી ( મુદ્દત, રજા, હડતાળ ) પડી. ઘંટ પડથો. રમેશને આંટા (ધક્કો, મહેનત) પડશે. નામ પડવું / પાડવું. ફરજ પડવી.

૧૦. પહતુંના ' એકાએક કાઈ લાગણી કે ચિત્તાવસ્થા પ્રગટવી, ઊપજવી, ઉદ્દભવવી, પરિણુમવી ' એવા અર્થાના પ્રયોગા પણ આ જ પ્રકાર નીચે-આવશે. આમાં થવુંની સાથે સંકળાયેલી અવસ્થાંતર કે સ્થિત્ય તરની છાયા પણ કવચિત ભળેલી હેાય છે, જેમ કે : ધ્રાસકો, ફાળ, વહેમ, ઓળખ, એાળખાણ, કળ, ખબર, ગમ, ટેવ, ભાન, સમજ, સમજણ, સંઝ, સઝકા, વિશ્વાસ, આનંદ, મજા, માજ, લહેર, ફિકર, દરકાર વંગેરેનું પડવું<sup>ટ્રાફ</sup>ે मने तारी शुं पडी छें? व क्षेत्रक का विकासीन प्रवासी व

तेने खावानी क्यां पडी छें? अवा प्रयोगीमां दरकार है फिकरने। e engrapes but file o અધ્યાહાર થાય છે.

૧૧. પહલું મું કાંઈક અનપેક્ષિત રીતે, પદાર્થની સપાડી ઉપર કે તેની અંદર, અથવા કાઈ પ્રવૃત્તિ વગેરેમાં કશુંક ક્રમિકતાની જાણ વિના, એકાએક થવું (પરિણમવું, પ્રગટવું, પેદા થવું ).'

ભાષાવિમર્શ: ૧૯૭૮ : ૩ [ gregge to British the S

ત્યા અર્થ વાળા કેટલાક પ્રયોગામાં **પદ્ધવું**ની અર્થ છાયા અંગ્રેજી ' હિવેલપ ' વડે વ્યક્ત કરી શકાય. ઉદાહરણો :

ધારું (ધા, ચાકું, ચાંદું, છાલાં, ઢાલ, કૂલું, કરફાલા, ભાકું, ભમરા, શાપ, સાપા વગેરે) પડવું.

કાર્ણું (કાપા, ખાડા, ખાંચા, ખૂણા, ઘસરકા, ચીરા, છીંડું, તડ, તિરાડ, ફાટ, ફાંટા, ફૂંટ, ભંગ, ભંગાણ, ત્રીંધ, કરચલી, ગાળા, ફ્રોળા, વળ, વળિયાં, વાટા, સળ, ભાગ, વર્ગ, પ્રકાર, પંગત, ફાંફળ વગેરેનું ) પડવું.

અાંટી (કણી, ગૂંચ, ગાંઠ, ગાંઠા, ડગળી, ભૂલ, લચકા, લાચા વગેરેનું) પડવું.

अनोज्ञमां ईयळ पडी. ते ज प्रभाणे कीडा, जीवडां, जीवात, धनेडां, मटकां, मांकड, जू, उंदर, कातरा वगेरे पष्टवां: आभां क्शुंक लक्षारथी आवीने आंदर परवाना ज्यासनी अने आंदरथी पेदा थयाना ज्यासनी सेजसेज छे.

૧૨ નીચેના પ્રયોગામાં पद्धવું (કે पाढवું) (ચિત્ર વગેરે દારવાને પરિણામે કે અકસ્માત્) આકાર પ્રગટવા, અંકાવું, અંકિત થવું (કે કરવું)' એવા અર્થ ધરાવે છે:

અક્ષર (અંકા, કુંડાળાં, ધસરકા, ખાતું, ચકરડાં, ચાકડી, છાપ, જાળા, ડાધ, ડિઝાઇન, ધાર્ણું, પગલાં, ભાત, લીટા, લિસાટા, શેરડા, સેંગા, સાળ વગેર ) પડવા (કે પાડવા).

ચીતર (ઓકળી, છાપાં, છૂંદણાં, ત્રાજવાં, રંગાળી, ફાટા, ગાય, ઘાડા, ઝાડ, વેલ વગેરે), પાડવું.

पॉक पडवों (કે पाडवो), तेळ पडवुं (કे पाडवुं) એમાં પણ ત્ર્મમુક ક્રિયાના પરિણામરૂપે પ્રાપ્ત થવાના અર્થ છે.

ન આવે તેમ અવસ્થાંતર થવું.'

૧૩. વિશેષણુ સાથેના પદ્ધનુંના આવા પ્રયોગની વિશિષ્ટ અથ<sup>જ</sup>ાયા તેને થવું ના પ્રયોગના વિરાધમાં જોવાથી સ્પષ્ટ થશે.

हीलुं (हे ठंडुं, मांदुं, काळुं, खाली) थनुंता विरोधमां हीलुंं (वगेरे) पड्युं.

[ ભાષાવિમર્શ: ૧૯૭૮: ૩

આમાં ક્રિયા એકાએક, અગુધારી, અનુપૃક્ષિતપણે શવાની અર્થ છાયા ગૌણ કે ઉપકારક હાય છે, પણ અનિવાર્ય નથી.

જ્યાં ચેતન કર્તાના સંબંધમાં વાત હોય ત્યાં સ્વેચ્છાવાળા કર્દાતની અર્થ છાયા ધરાવતા શત્તુંના વિરોધે પહતુંમાં ક્રિયા અજાણપણે, અવશપણે ચવાના ભાવ હાય છે.

आ रीते काचुं, हीलुं, नग्म, पोचुं, लपटुं, पातळुं, दूबळुं, मांदुं, मोळुं, धीरुं, धीमुं, ठडुं, टाढुं, इलकुं, हळचुं, कोरुं, फीकुं, शांत, काळुं, पीळुं, पाछुं, छूटुं, एकलुं, उघाडुं, काली, सुनुं, खोटुं, नकामुं पगेरेनी साथ पडवुं पपराय छे, केम है –

हागु पडवुं अने लेता पडवुंभां आ के अर्थ वाणा पडवुं है।वातुं क्षणाय छे.

भोंठा (छोशीला, चाट, मूला) पड्डुंने मेળતાं भोंठा (घणेरे) थड्डुं એવા પ્રયોગા નથી, કેમ કે એ સ્થિત્ય તરો અણુધાર્યો કે અને પેક્ષિત જ હોય છે – તેમાં એકાએક થવાની ભાવછાયા પ્રભળ હોય છે.

पड्डुं, 'એવી ધારણા, ખ્યાલ કે અપેક્ષા વિના (કે તેની વિરુદ્ધમાં), એવી જાણ કે ભાન વિના નીવડવું, નીકળવું<sup>૧</sup>, સરવાળ કે હિસાએ કિંમત લાગવી કે થવું.'

૧૪. ઉપયું કત અર્થ છાયા અંગ્રેજ ' ટર્ન ઓઉટ ટૂબી,, ' વર્ક આઉટ એક 'ની અર્થ છાયાને મળતી છે. પૂર્વ વતી' વિશેષણ (કે કવચિત કિયાવિશેષણ)ની સાથે આ पड્લુંતા પ્રયોગ થાય છે: – દૂં કું પડેલું. લાં પડેલું. (અને તે જ પ્રમાણ) નાનું, મોડું, નીચું, લાંચું, પાતળું, જાડું, સાંકડું, પહેાળું, સીધું, વાંકું, આડું, અવળું, સવળું, અનુકૂળ, પ્રતિકૂળ, આધું, એારું, છેડું,

१. આ नीकळवुं એટલે 'ધાયું' હવું કાંઈ તે નીકળયું કાંઈ '. ' તરખૂચ લાલ નીકળયું કે ધાળું ? ' જેવા પ્રયોગામાંના નીकळव.

<sup>્</sup>રા ૧૯૬૧ કેલ્લા કરો ભાષાવિમર્શ : ૧૯૭૮ : ૩ ]

દૂર, પાસે, નજીક, સહેલું, અધરું, આકરું, ભારે, એાછું, વધુ, વધારે, ઊંધું, સાંધું, માંધું, ઊછું, ઠીક, અબખે, શા ભાવે ? કેમ ? વગેરેની સાથે **પ**હવું, જેમ કે—

આ શર્ટ મને જરા દૂં કું પડે છે. ઝખ્યા માટે આ કાપડ જાડું પડશે. અહીંથી અમારું ધર પાસે પડે છે. પેલા રસ્તા તમને લાંબા પડશે. તમને તેની સાથે શું વાંકું પડ્યું? તમારી માગણી વધારે પડતી છે.

ધઉં શા ભાવે (શી કિંમતે,, કેટલા ભાવમાં, કેટલા પૈસામાં, કેટલામાં, કેમ) પડ્યા ?

साडीना हेटला इपिया पड्या ? तभने घी हेटले शेर पड्युं ? डागणना पैसा पडे छे, भईत नथी आवता. शर्ट टूंकुं थाय छे अने शर्ट टूंकुं पढे छे. केटला पैसा लाग्या (बेठा)? अने केटला पैसा पड्या? अभने सरभावतां पड्युं नी विशिष्ट अर्था ७१४ थशे.

**૧૫.** લગભગ ઉપર્યુક્ત અર્થ છાયા **सાવું**, જારું, खરું, સોટું, हळकું જેવાની સાથે વપરાતું **પહ્યું** ધરાવે છે. અંગ્રેજ 'પ્રુવ ટૂ બી 'ના અર્થ આને મળતા છે. જેમ કે –

અંતે તમે સાચા પડવા. એમાં એ હલકા પડશે, તમારે શું <sup>કૃ</sup> દાખલા ખાટા પડવા.

## ૧૬. ઈકારાંત સંખંધક ભૂતકૃદંત સાથે પહલું :

'અણુધાર્યું', અનપેક્ષિતપણે, અવશપણે (એાચિંતાં, અચાનક, અકસ્માત્ કે સંયોગવશ) કિયા કરવી કે થવી ', 'એ ક્રિયા કરવા કે થવાની ધારણા કે ઇચ્છા ન હોવા છતાં તે કરવી કે થવી ' એવા અર્થના पद्धतું નીચેના પ્રયોગામાં મળે છે :

અટકી પડવું (સરખાવા 'અટકી જવું') અને તે જ પ્રમાણે **પહવું**. નીચેના ધાતુઓના ઇકારવાળા સંબંધક ભૂતકૃદંત સાથે:

[ ભાષાવિમશ : ૧૯૭૮ : ૩

અથડા, આથડ, આવ, ઊખડ, ઊતર, ઊછળ, ઊલળ, કૂદ, ખર, ખૂટ, ગખડ, ઘટ, ચીટક, ચેાંટ, છૂટ, છેડા, જા, જામ, ઝગડ, ઝૂક, ટપક, ઢળ, તૂટ, થા, દડ, નમ, નહા, પટકા, ક્સા, ફસક, ક્સડા, ફાટ, બાઝ, બાધ, ખેસ, ખાલ, ભટકા, ભાંગ, ભેટ, મર, મૃતર, માહ, રંખડ, રઝળ, રડ, રહે, ેરા, રાકા, લય, લટક, લડ, લપસ, લખડ, લળ, લાગ, લે, લેટ, વઢ, વધ, ·વરસ, વળગ, સૂ, હેગ, હેસ વગેરે.

पडवुंने। આ અર્થ ઉપર્યુક્ત पडवुं, ना અર્થથી અભિન્ન જણાય છે. ૧૭. સામાન્ય કૃદંત સાથે પહતું:

પરાણે, અનિચ્છાએ, ન છૂટકે ક્રિયા કરવાના ભાવ તે ક્રિયાધાતુના સામાન્ય કૃદંત સાગે पड्खुंना પ્રયાગથી વ્યક્ત થાય છે, જેમ કે-

' આવવું પડયું ' અને તે જ પ્રમાણે કરવું, કહેવું, જવું, બાલવું, રહેવું, રાકાવું, લખવું વગેરે વગેરે સાથે પહવં.

આ પ્રયાગ અત્યાંત વ્યાપક છે અને ધર્ણા ખરાં ક્રિયાપદા સા**થે પહસું** ચ્યા રીતે વપરાય છે.

આ पड्वुंनी અર્થ છાયા પણ ઉપર્યુક્ત पड्वुं ४ જેવી છે, પણ અહીં ક્રિયા અણુધારી થવાના નહીં પણ અનિસ્છાએ કરવાના ભાવ છે.

#### पडवुं (२)

૧૮. જે નીચે આવી પડેલું છે તેને એ અવસ્થામાંથી હવે ચ્યુત થવાનું ન હેાઇ ને 'રહેલું હેાવું ' કે ' હેાવું 'ના અર્થમાં पड्युं होयुं, पड्युं ( કે पहेलुं) વપરાય છે. આ पड्युं કे पहेलुं એટલે '(અમુક જગ્યાએ) રહેલું, ઉપસ્થિત, વર્તમાન.' અ'ગ્રેજી 'લાઈ'ના જેવી આ અ**ર્થ** હાયા છે.

छे કरतां रह्युं અને रह्युं કરતાં पड्युं કાંઈક વધું સ્થાયીપણું સૂચવે છે. **પહર્નું**માં ક્વચિત અનાદરના ભાવ પણ હાેય છે.

ટેખલ, જો, પેલા ખૂણામાં પડચું.

ધડિયાળ મારા ગજવામાં પડ્યું હતું ને મેં બધે શાધાશાધ કરી મૂકી. દુકાન ખુલ્લી પડી છે.

હું કર્યા પડચો છું તેની તમને કશી ચિંતા છે? કશું આહું પડેલું હાેય તા ખસેડી લેજો.

હજ તા તપેલું ભરીને શાખંડ પડ્યો છે.

ભાષાવિમર્શ: ૧૯૭૮: ૩ ]

ગાડી હજી તો યાર્ડમાં પડી છે. હજી થાડીક ખાંડ પડી છે. તારી સામે વિશાળ જગત (આખું મેદાન) પડયું છે. માટાં માટાં શહેરા પડયાં છે. હજી તા આખું વરસ પડયું છે, જિંદગી પડી છે. એમ કાંઈ પૈસા રસ્તામાં પડયા છે? પડયાં પડયાં ગપાટા મારવા. પડયા રહેવું.

### पहतुं (३)

**૧૯.** નીચેના જેવા પ્રયોગોને આધારે 'સામાન્ય કે સર્વ'સાધારણ સ્થાનેથી આગળ ધસેલું હોવું, તરી આવવું, આગળ ઉપસ્થિત હોવું 'એવા એક વધારાના અર્થ पદ્ધનું માટે સ્વીકારવા પડશે :

એનું ઘર મારા રસ્તામાં જ પડે છે. આ બારી શેરીમાં પડે છે. તેના દાંત આગળ પડતા છે. તેનું નામ આગળ પડતું છે.

२०. छोकरो तेनी मा (तेना बाप) पर पड्यो छे એवा भ्रेयोगमां पड्ड्युं એटले 'અણધાર્યું अतरी आववुं – यहेरामहारा अशुधार्थो अतरी आववे।' अने એटले 'हेणाव, स्वलाव वजेरेना अशुसार भ्रामी आववे।' એ रीते अर्थ धटावी शक्षाय

तेनुं वरस पड्युं, कामना आठ दियस पड्या એવા પ્રયોગોમાં पड्डुंनो 'નાકામું જવું, ખાલી જવું, ગુમાવવું 'એવો અર્થ' છે. તે તેના સામાન્ય મુખ્યાર્થ ઉપરથી પ્રાપ્ત લક્ષ્યાર્થ તરીફે (કાઈ વસ્તુ ઢકવાને કે ખચવાને ખદલે પડે એટલે નકામી થાય, ગુમાઈ જાય એ રીતે) ઘટાવી શકાશે.

पिळाहा (रताहा, काळाहा, परिकाशा) पश्चल એવા પ્રયોગામાં કદાચ 'જેના ઉપર पीळाहा વગેરે પડે છે ' એ रीते अर्थ ઘટાવી શકાય. પછી તેમના સાદરયે खटाहा प्रदुर्तुं 'संदेश ખાટું લાગતું 'નીયજયા, હાય.

આ રીતે पहुचुના (૧) 'લે ગેથી' નીચે (કે લાબી સ્થિતિમાંથી આડા), અવશપણ, એકાએક, એકદમ ગતિ થવી કે આવી લાબેર્ધું ", (૨) રહેલું,

ि सापाविभेशें : १६७८ : 3.

ઉપસ્થિત કે વર્ત માન હોવું ' અને (3) ' આગળ ધસેલું હોવું, તરી આવવું ' એવા ત્રણ મુખ્ય રહાર્થ જુદા પાડી શકાય છે. અને પહેલા અર્થ ઉપસ્થી નિષ્પન્ન (૧) અણધાર્યું, અનપેક્ષિતપણે ઉપસ્થિત થવું કે આવી લાગવું, (૨) અટવાયેલા કે રચ્યાપચ્યા હોવું, (૩) ક્રેમિકપણા વિના અણધારી કાઈ પરિસ્થિત થવી કે પ્રગટની, પરિણમવી કે ઘટના ઘટવી, (૪) સમારી પર કે અંદર એકાએક કશું પેદા થવું, વિકસવું, પ્રકટવું, (૫) અવાંતર ક્રમ ન જણાય તેમ અવસ્થાંતર થવું, (૬) ધારણા વિરદ્ધ થઈ આવવું, નીવડી આવવું, નીકળી આવવું, પરિણામે જણાવું – એવાં છ ગૌણ રહાર્થા (નામ, વિશેષણ અને ક્રિયાવિશેષણ સાથેના રહ પ્રયોગામાં) તારવી શકાય છે.

અટ की पड्યું, આવી પડ્યું જેવાં 'સમસ્ત ' કિયાપદામાં – એટલે કે આખ્યાતિક પૂર્વ ઘટકવાળા શબ્દ ગુચ્છામાં – પડ્યુંની જે વિશિષ્ટ અર્થ છાયા મળે છે, તેના ખુલાસા પૂર્વ ઘટક તરીકે નામ, વિશેષણ કે કિયાવિશેષણવાળા શબ્દ ગુચ્છામાં જે પડ્યું ચુંની અર્થ છાયા જોવામાં આવે છે તેના પરથી સ્પષ્ટપેણું આપી શકાય છે. આ ઉપરથી કલિત થતા એક મહત્ત્વના મુદ્દો એ છે કે 'સમસ્ત ' કિયાપદામાં મુખ્ય કિયાપદ તરીકે વપરાતા અવસ્થાવાચકાના અર્થ ના ખુલાસા તેમના 'સ યુક્ત ' કિયાપદામાં થતા પ્રયાગને આધાર જ આપી શકાશે. આ એ પ્રકારના શબ્દ ગુચ્છાના અલગ અલગ વિચાર કરવા એ પાયાના પહિતિદાષ લેખાવા જોઈ એ.

णीलुं, आमांथी એ पण स्थित थाय छे हे रात थाई अने रात पढ़ी, खाड़ो थयों ने खाड़ो पड़्यों, हीलुं थयुं ने हीलुं पड़्यं, हंकुं थयुं ने हंकु पड़्यं, सामे थयों अने सामे पढ़्यों वजेरे वजेरे सरणावतां अने शुं थयुं, बात थई, थाय तेवा थई ए, रोग थवो, मोहा थवुं, मला थवुं वजेरेमांना थवुंना विविध अर्थो ध्यानमां थेतां पड़्वंना तेम क तेवां अन्य हियापहोना प्रयोजानुं अर्थमूं सह वजी हरण थवुं (तथा आववं, ऊतर खुं, लाग वुं वजेरे) केवां संवह हियापहोना प्रयोजा अने अर्थोंने अर्थापहोना प्रयोजा अने अर्थोंने अर्थाने अर्थाने अर्थोंने अर्थापहोना प्रयोजा अने अर्थोंने अर्थाने अर्थाने अर्थोंने अर्थाने सहिता प्रयोजा अने अर्थोंने अर्थाने अर्थोंने अर्थाने सहिता प्रयोजा अने अर्थोंने अर्थाने अर्थोंने अर्थाने सहिता प्रयोजा

e i lear i han

# पूजानी प्युत्पत्ति भक्षुक्ष्य भेक्षेन्छणे

સંસ્કૃત ભાષામાંના આ શબ્દ નવ્ય ભારતીય ભાષાઓમાં વપરાય છે. संस्कृतमां એ યાસ્ક-પાણિનિના સમયથી વપરાયેલા દેખાય છે (आचार्य-श्चिदिदं ब्र्यात् इति पुजायाम्। 'निरुक्त', १-४; सुः पुजायाम्। ' अष्टाध्यायी ', १-४-५४). पुजा शण्टना सद्दूलन्य शण्टी (' डीर्ग्नेय्ट्स ') બીજી ભારત-યુરાપીય ભાષાઓમાં મળતા નથી, તેથી पूजा શબ્દ સંસ્કૃતમાં ્રાવિડ ભાષાઓમાંથી આવ્યા હાવા જોઈએ એ મત ઘણા જૂના છે. ગુંડેટે (Gundert) ૧૮૬૯માં પ્રસિદ્ધ કરેલ લેખમાં पूजा શબ્દના સંબંધ - તમિળ पूचु (पूशु), કાનડી पूस्त '(તેલ વગેરે) ચાપડવું, લગાડવું,' ' ખરડવું ', 'ભૂંસવું ' સાથે હાેવાનું કહ્યું છે. ધકેટલે ( Kittel ) એમના કાનડી-અંગ્રેજી શબ્દકાશમાં ( પૃ. XLI ) પણ એ જ મતને ટેકાે આપ્યા છે. ૧૯૨૬માં પ્રાે. યાકાખી ( Jacobi )-અભિનંદન-ત્રંથમાં પ્રાે. શાપે -टिअरे (Charpentier) એક વિસ્તૃત લેખ<sup>ર</sup> पूजा શળ્દના અર્થ અને ૈતેની વ્યુત્પત્તિ વિશે લખ્યાે છે. એમના મત પ્રમાણે ભગવાનને સ્નાન કરાવ<mark>લ</mark>ું, ત્યંદન, સિંદૂર પ્રત્યાદિ અંગરાગાયી વિલેપન કરવું એ પૂજાનું વૈશિષ્ટ્ય કહી શકાય. શરીરે લગાડવાનાં વિલેપનાના રંગ સ્તમાન્ય રીતે લાલ અથવા પીળા હાય છે. ભારતીય સમાજના કેટલાક સ્તરામાં દેવદેવતાએાની પૂજા વખતે ( દેવદેવતાએ)માં ઝાડાે, અથવા ઝાડ નીચે મૂકેલા પથરાએોના પણ સમાવેશ છે ) સિંદૂર અથવા ખીજા કશાક લાલ ૬૦યના ઉપયાગ થાય છે. તે પરથી શાપે દિઅરના એવા મત થયા છે કે પૂજાની કલ્પના આર્યોએ ભારત આવ્યા પછી અહીંયાં રહેતા લાકા પાસેથી લીધી અને એ કલ્પનાના વાચક શબ્દ પણ એમણે એતદ્દેશીય ભાષામાંથી લીધો.

ત્રા. થીમ (Thieme) શાર્પ દિઅરના મતમાં માનતા નથી. 3 તેમના મત પ્રમાણે આપણે જો દેવતાઓનું આવાહન, એમને ખેસવા માટે આસન આપવું વગેરે પૂજાનાં અંગા તરફ ધ્યાન આપીએ તા પૂજાનું સ્વરૂપ

[ લાષાવિમર્શ: ૧૯૭૮: 3

१. झेंड डी एम जी, २३, ५२८.

<sup>3.</sup> Ueber den Begriff und die Etymologie von Puja.

<sup>3.</sup> જુઓ, 'Indische Woerter und Sitten', क्षेड डो एम जी, ૯૩, ૧૦૫–૧૩૭, ૧૯૩૯.

અતિથિસત્કાર જેવું છે એ ધ્યાનમાં આવશે. તેથી જ કૈટલીક વાર દેવતાએ! અને પિતૃએા સાથે અતિથિએા પણ પૂજાપાત્ર છે એમ માનવામાં આવ્યું છે:

देवतानां पितृणां च कर्तव्यं विधिपृषेकम्।
प्राप्तानामतिथीनां च नित्यशः प्रतिपृजनम्॥
'राभायणु' २, २८, १४.

પ્રા. થીમના માનવા પ્રમાણે શાર્પે દિઅરે જે લાલ, પીળા રંગના અંગરાગાના ઉપયાગ વિશે લખ્યું છે તેના હેતુ અતિથિની શાભા વધારવી એટલા જ છે. એમાં કાઇ પણ જાતની જાદુ કરવાની ઇચ્છા હાય તેમ જણાતું. નથી. पूज़-ધાતુના અર્થ જોઇએ તેા તે એવા છે : (૧) આવેલાના આદરસત્કાર કરવા; (૨) દેવતાઓના અતિથિની જેમ સત્કાર કરવા; (૩) આયુધા જેવી વસ્તુઓની ગંધ, ફૂલ વડે પૂજા કરવી. એટલે કે સામાન્ય અર્થ 'માન આપવું ',-'સન્માન કરવું' એવા હાેવાથી અને એમાં 'અનાય'' જેવું કંઈ ન હાેવાથી આર્ય ભાષાસામગ્રીમાંથી પણ આના અર્થ વ્યક્ત થઈ શકે. પ્રાે. થીમ આગળ લખે છે કે ગૃહ્યસ્ત્રોમાં જે ઉલ્લેખા આવે છે તે પરથી એમ કહી શકાય કે તે વખતે અતિથિએાને અપાતા આવકારમાં મધુપક એક વિશેષ ભાગ ભજવે છે – એટલી હદ સુધી કે મધુપક આપવા એના અર્થ પૂજા કરવી એમ કરી શકાય. मधुपर्क- શળ્દમાં ઉત્તરપદ -पर्क- છે અને તે पृच्च - ' ભેશું કરવું ', 'એક સાથે કરવું 'એ ધાતુ પરથી બન્યાે છે. એ જ ધાતુના आम्-અંત પ્રયોગ, पृञ्चां फू- જેવા સંસ્કૃત વાહ્યયમાં મળતા નથી એ વાત સાચી. પણ તે વખતની ખાલચાલની ભાષામાં એ ચાલતા હતા એવી કલ્પના કરી-શકાય. पुंचानुं આગળ જતાં पुंजा है अने पृछी पूजा એવું ३५ બન્યું અને યારક–પાણિનિના સમયથી તેના વપરાશ વાહ્મયમાં થવા લાગ્યાે. સંસ્કૃત્ ભાષામાં આવતા अत्रने। ભૂલથી जन જેવા ઉચ્ચાર થઈ જતા હોવાની નોંધ પત જ્જિલિએ લીધી છે તે તરફ પ્રેા. થીમ વાચકાેનું ધ્યાન ખેંચે છે.પ

ઉપર જણાવેલી બન્ને વ્યુત્પત્તિએ – દ્રાવિડ ભાષાદ્દભવ અથવા સંસ્કૃત ભાષાદ્દભવ – એતિહાસિક ભાષાદિષ્ટિએ સ્વીકારી શકાય તેમ નથી એવા મત ડાં. કત્રેએ આપ્યા છે. કે કાઈ પણ ભાષામાં ધ્વનિવિષયક જે ફેરફારા થતા

४. ગુજરાતીની બાેલીમાં આજે પણ पूंजा करवी કહેવાય છે.

प. मञ्चकः मञ्जक इति मा भूत्। 'મહાભાષ્ય,' કીલહોર્નની આવૃત્તિ, ખંડ ૧,-૫. ૧૪.

<sup>&</sup>lt;. 'ઢુ લેકચર્જ ઑન લિંગ્વિસ્ટિક્સ', પૃ. ૩૧ અને આગળ.

ભાષાવિમર્શ: ૧૯૭૮: ૩ ]

ન્તય છે તે સ્થળકાળસાપેક્ષ હેાય છે. તેથી કાેઇ પણ શળ્દની વ્યુત્પત્તિ સૂચવતી વખતે જો કાેઇ ધ્વનિપરિવર્તન મનાયું હાેય તાે તે પરિવર્તન સ્થળકાળની દર્ષ્ટિએ તપાસવું અગત્યનું છે એવું ડાે. કત્રેનું પ્રતિપાદન છે.

ડા. કત્રેના કહેવા પ્રમાણે पृज्ञा શબ્દ દ્રાવિડ\* पृचंई પરથી વ્યુત્પન્ન કરવા અશક્ય છે. पृज्ञा શબ્દ સંસ્કૃતમાં પાણિનિના સમયથી ઉપલબ્ધ છે. અને દ્રાવિડ ભાષામાં મૂળ \*केइ પરથી क्चेइ થયાનું મનાય છે. દ્રાવિડ ભાષાઓમાં થયેલું क > च એ પરિવર્તન બહુ પ્રાચીન નથી, પણ ઘણા પાછળના સમયનું છે. તેથી પાણિનિયુર્વ દ્રાવિડ ભાષાઓમાં "पृचंइ ઉચ્ચાર જ થતા ન હાય, જો તે વખતે એ ઉચ્ચાર \* પૃચેફ જેવા થતા હાય. અને તો પૃकेइ પરથી पृज्ञा શબ્દની વ્યુત્પત્તિ સ્ચવવી યોગ્ય નથી.

ડાં. કત્રે પ્રા. યામએ મુત્રવેલી વ્યુત્પત્તિમાં પણ (\*पृष्टचा>पृज्ञा) માનતા નથી. થામએ મુત્રવેલી વ્યુત્પત્તિમાં બે જતનાં ધ્વનિપરિવર્તના માનવાં પડે છે: (૧) સાનુનાસિક અધાપ વર્ણના ધાપ થવા (\*પૃष्टचा>\*पुञ्जा), અને (૨) સાંયુક્ત વ્યંજનને ઠેકાણે એક જ વ્યંજન રહેતાં તે પૂર્વના સ્વરનું દીધ થવું (\*पુञ्जा>पृज्ञा). ડાં. કત્રેના મંતવ્ય પ્રમાણે આ ખનને ધ્વનિપરિવર્તના પાણિનિની પૂર્વ થયાં હાવાનું માનવા માટે આધાર નથી. આથી પ્રા. થામની વ્યુત્પત્તિ સ્વીકાર્ય ગણી શકાય નહીં. ડાં. કત્રેના મત પ્રમાણે જ્યું>જ્યું એ પરિવર્તનના પહેલવહેલા દાખલા છે. સ. પછાના ત્રીજા સૈકામાં મળી આવે છે. એ ધ્વનિપરિવર્તન ચોક્કસ કથારે શરૂ થયું હશે તે તેમણે જણાવ્યું નથીં. પણ તે પાણિનિ પછીના સમયમાં થયું હાવાથી અને પ્રા. થામના વ્યુત્પત્તિમાં તે પાણિનિની પૂર્વ થયું હોવાનું માનવામાં આવ્યાથી એ ધ્વનિપરિવર્તન ઉપર આધારેલી વ્યુત્પત્તિ સંશયપાત્ર રહે છે એવા એમના દિવા છે.

पूजा શખ્દની દ્રાવિડ વ્યુત્પત્તિ અસિલ છે એમ ખતાવતી વખતે ડેં. કત્રેએ પૂર્વદાવિડ \*pū-kei (>\*pūcei) શખ્દ માની લીધા છે. એ શખ્દમાં પૂલ્ટ એટલે 'કૂલ' અને केइ/चेड्<sup>૧</sup> એટલે 'કરવું' એવા એ ઘટકા

७. ऋ ने। उ थेया ते तरह अही या ध्यान न आधी से ता यादी तेम छे.

For the same reason the reduction of the double consonant of \*pujja with compensatory lenghthening of the initial syllable to puja is also suspect. 7. 33.

૯. ખરા અને એમેના, ' અ દ્રાવિડિઅન એટિમલોજિકલ ડિક્શનરી', કમાંક ૩૫૬૪ . ૧૦. એજન, કમાંક ૧૬૨૮.

છે. આખા શબ્દના અર્થ 'ફૂલ કરવું', એટલે કે 'ફૂલ આપવું, ફૂલ ચઢા-વવું 'એવા છે. પણ पूजा શબ્દની દ્રાવિંડ વ્યુત્પત્તિ ઘણા સમય પૂર્વે સૂચવાઈ હતી એમ જે ઉપર કહ્યું તે पूज्य/पूर्स ' 'શરીરે ચંદન ઇત્યાદિ લગાવવું' એ પરથી હતું.એની સાથે \*પ-केंદ્રના કરેશ સંબંધ નથી. તથી ડા. કત્રેએ પૂजા શળ્દની દ્રાવિડી વ્યુત્પત્તિ વિશે જે વાંધા રજૂ કર્યા છે તે પૂર્ચુ/પૂસ્ પરથી પૂજા વ્યુત્પન્ન કરવાના મતને લાગુ પડતા નથી..

ત્રાે. થીમની વ્**યુત્પત્તિ સામેના ડાે. કત્રેના વાં**ધા પણ માન્યતા પામે તેવા નથી. તેમની વિચારધારા સાચી છે, પણ પ્રસ્તુત વ્યુત્પત્તિમાં તેથી ભાધ आवे तेम नथी. भे स्वर वंद्ये आवेस उच्च > उच्च से घटना धंसवीसनना ત્રીવ્ત સૈકામાં થઈ એવું ડાં. કત્રે માને છે. પણ मञ्चक->मञ्जकनो દાખલા તા યીમએ ' મહાભાષ્ય 'માંથી આપ્યાે છે તેથી એમાં જણાતું ધ્વનિષરિવર્તાન પાણિનિપૂર્વ કાલ જેટલું નંહીં તેા પણ ઈ. સ. પૂર્વે'ની <mark>ખીજી સદી સુધ</mark>ી પાછળ જઇ શકે છે. પાલિ અને અશાકના શિલાલેખામાં –<del>5च्->-ड्</del>ज्-ने। દાખલાે મળતાે નથી એ વાત સાચી, પણ સ્વરાંતરે આવેલા અધાષ વર્ણના ધાષ થયાના છૂટાછવાયા દાખલાએ। – જેવા કે **होक**->**लोग, अचल** – >अजल -, हित-> हिद - ( અશાકના શિલાલેખા ); उत्पात > उपाद, नायक->नाग-( પાલિ ) – જરૂર મળી આવે છે. તેથી સાનુનાસિક च् ने। ज् પાણિનિ–પૂર્વ કાલની બાેલીએામાં પણ થયેલાે હાેવાનું માનીએ તાે તેમાં અઘટિત જેવું કશું નથી. હિસ્વ સ્વરનું દીધ થવું (ક્ષતિપૂરક દીધી કરણ) એ <sup>५</sup>वनिपरिवर्तन ते। संस्कृतमां क दूड**म-, दूणाश-,नीड-** केवा शल्होमां कोवा भणे છે. तेथी पुञ्जानुं पाणिनिपूर्विशणमां पूजा थयुं એમ मानवामां કશા બાધ આવે એમ લાગતું નથી.

પ્રા. ખેયલી(Bailey)એ पूज् ધાતુમાં મૂળ ધાતુ પૂ- માની ज्ञते ઓગમ ('એન્લાજમાટ') ગણ્યો છે. પૂર્ક ધાર્તુના સંખંધ તેઓ ઇરાનિઅન લાષાઓમાં મળતા પો (pau) ૧૨ સાથે છે એમ માને છે. તેથી તેમના મંતવ્ય પ્રમાણે સં. પૂજા શખ્દનું મૂળ ભારત ઇરાનીમાં એઇ શકાયા ૧૩

The state of the s

૧૧, એજન, ૩૫૬૯..

१२. क्म डे ताणारी पौत्, पोत् 'मान आपवु', आहर डरवे।'.

૧૩ઃ 'ધ અડવાર લાય્બ્રેરી ખુલેટિન', ૨૫, ૧–૧૨, ૧૯૬૧,

ભાષાવિમુશ : ૧૯૭૮ : ૩ ]

મતે પોતાને પ્રાે. થીમની વ્યુત્પત્તિ ગમતી નથી. પણ તેનું કારણ તેમ છે ખ્વિનિપરિવર્ત ના કાલકમના ભંગ કર્યો છે એ નથી. પ્રાે. થીમએ વ્યુત્પત્તિ માટે માનેલા પુજી શખ્દ કૃત્રિમ લાગે છે. એવા પ્રયાગ ભાષામાં થતા હતા એમ માનીને પ્રાે. થીમએ પૂ નાની દાવિડી વ્યુત્પત્તિ ટાળી છે, પણ દાવિડી પ્રાણાયામને ટાળી શક્યા નથી. \*પૃજ્ઞાંજ – એ શખ્દપ્રયાગમાં આજે જે કૃત્રિમતા જણાય છે તે કાલે કાઈ નવા ભાષિક પુરાવા મળી આવે અને તે કૃત્રિમતા જતી રહે તા મને પ્રાે. થીમની વ્યુત્પત્તિ માની લેવામાં અડચણ નહીં રહે. તેમ થાય ત્યાં સુધી પૂ ના શખ્દની પૂ નુ/પૃસુ એ દાવિડી વ્યુત્પત્તિ માની લેવા તરફ માટું વલણ રહેશે.\*

<sup>\*</sup> પાલિ પુંજ્-, પુંજ્-, પ્રા. પુંજ્, પુંસ, પુંસ, પુંસ, પુંસ, તથા હિંદી પોંછ,-ગુજ. મૂસ, મૂંસ વગેરે જોતાં મધ્યમ તેમ જ અર્વાચીન ભારતીય-આર્ય ભાષાઓમાં દ્રાવિડી પૂન્ન/પૂંચુ મૂળના અર્થ જેવા જ અર્થમાં આદાન થઈતે: પ્રચલિત ખતેલા હાવાનું જોઈ શકાય છે (જુઓ ટર્નર, 'કે. છે. લેં.', કમાંક ૯૦૧૧ પ્રોચ્છતિ અને ૯૦૧૨ પ્રોચ્છન-.) એટલે પૂજાને દ્રાવિડી પૂન્ન/પૂંચ પરથી વ્યુત્પન્ન કરવાના મતમાં આ હડીકતના પણ વિચાર કરવા પડશે: એક જ મૂળ શખ્દ 'પૂજા'ના અને 'ચાપડવું', 'લૂછવું' એવા પડશે: એક જ મૂળ શખ્દ 'પૂજા'ના અને 'ચાપડવું', 'લૂછવું' એવા બે જુદાજુદા અર્થમાં ભારતીય—આર્થમાં લેવાયા. પુંચ, પુસ વગેરેના પૂન્ન! પૂચ સાથેના સંબંધ જેવા અને જેટલા પ્રતીતિજનક લાગે છે તેવું પૂજાની બાખતમાં નથી લાગતું.

# <del>ચ્યવલાકન</del>

## તત્ત્વજ્ઞાનની ભાષા મધુસૂદન બક્ષી

અતી આવી છે. પરંતુ તત્ત્વજ્ઞાન વિશે છેલ્લાં ત્રીસ વર્ષથી ઠીક ઠીક ચર્ચા અતી આવી છે. પરંતુ તત્ત્વજ્ઞાનની ભાષાના પ્રશ્ન તેનાથી જુદો વિચારવાનું મારિસ લેઝરાવિત્ઝ (Morris Lazerowitz)ને ખૂબ મહત્ત્વનું જણાયું છે. લેઝરાવિત્ઝનું પુસ્તક, 'ધ લેંગ્વેજ ઑવ ફિલાસોફી ' (૧૯૭૭) આ સંદર્ભમાં એક મૌલિક પ્રદાન ગણી શકાય તેમ છે. અહીં આ પુસ્તકના સારપ્રાહી સંક્ષિપ્ત પરિચય આપીએ. આ પુસ્તકમાં નવ લેખાના સંગ્રહ છે, પરંતુ દષ્ટિબિંદુ અને શૈલી એકસરખી હોવાથી એક સળંગ કૃતિ બને છે.

तत्त्वज्ञान विशे विचारतां, क्षेत्ररावित्त्रने थे भाणता जुद्दी तरी आवती हेणाय छे. ओड तो, हिससुईीना दरेड विधान अने सिद्धांत विशे पार वगरने। विवाद प्रवते छे. आ मतलेदना डाई अंत आवशे तेम क्षागतुं क नथी. भीजुं, हिससुई।मां आ मतलेद डे विवाद आंगे डंई चिंता डे अइसे।स जोवा मणता नथी. तेओने जां डे विवाद डांडे पड़ी गया छे. मतलेदा वन्ये पण सह पातपाताना मतने वणगी रहे छे. तेने @डेक्षवानी रीता विशे पण मतलेद प्रवते छे.

આ ખન્ને હેંકી કતોના સ્પષ્ટી કરે શું માટે લે ઝરાવિત્ઝ એક ધારણા રજૂ કરે છે. આ ધારણા મુજબ તત્ત્વજ્ઞાનનાં વિધાના અભાન–મન–પ્રેરિત ભાષાગત ભ્રમણા છે (Philosophy is a linguistically contrived illusion). ફિલસુફો ભાષાનું 'રિએડિટિક્' (પુન:સંપાદન) કરે છે. ફિલસુફોની ભાષા વાસ્તવિકતાનું પ્રતિનિધાન કરે છે અથવા તા ફિલસુફ જગત વિશે જ્ઞાન આપે છે તેવી ભ્રમણા તેમનાં વિધાના ઉપરથી થાય છે. આ ભ્રમણાથી ફિલસુફો પાતે અને તેમના પક્ષકારા સુદ્ધાં અજ્ઞાત છે. ફ્રોઈડે ધર્મ વિશે જે કહ્યું તે લે ઝરાવિત્ઝ તત્ત્વજ્ઞાન વિશે કહે છે. ધર્મની જેમ તત્ત્વજ્ઞાન પણ એક ભ્રમણા છે. અને તેના પક્ષકારા કે ટીકાકારા આ બાબતથી અજાણ છે.

લેઝરાવિત્ઝ કાઈ સંશયવાદી કે નાસ્તિકવાદી પરંપરાના પક્ષ લઈને તત્ત્વજ્ઞાનની ટીકા કરતા નથી. તેમનું માત્ર ખંડનાત્મક દષ્ટિબિંદુ નથી. તેઓ તત્ત્વજ્ઞાનની ભાષાના ઉપયોગનું ખૂબ ઝીણવટભર્યું વિશ્લેષણ કરે છે. તત્ત્વજ્ઞાનના વિવાદોમાં કચારે ય હકીકતા, પ્રયોગા કે નિરીક્ષણાથી ઉકેલ લાવવાના આત્રહ રહ્યો નથી. દલીકા જ સર્વેપરિ મહત્ત્વ ધરાવતી હાય છે.

ભાષાવિમર્શ: ૧૯૭૮ : ૩ ]

તેના ઉપરથી એક એવા બ્રમ થાય છે કે કેવળ સંકલ્પનાઓના વિશ્લેપણથી છેક પરમ તત્ત્વ સુધીનું જ્ઞાન પણ પ્રોગનુભવી રીતે મળી જાય છે. માણસની ઇચ્છા જેમ સ્વ<sup>ર</sup>નામાં કળે છે તેમ ફિલસુફોની સર્વધાહી સાધ્યત જ્ઞાન આપવાની ઈચ્છા ભાષાના પુનઃસંસ્કરણથી કળતી દેખાય છે. ક્લિસક ભાષાને નવા એાપ આપે છે. નવા રાખ્દો ઉમેરે છે. કેટલાક રાખ્દને અમક પરિસ્થિતિમાં લાગુ પાડવાનું તેઓ અટકાવી દે છે; દા. ત. વાસ્તવિકતા ('રિઍલિટી') શબ્દ માત્ર પરમ તત્ત્વ પૂરતા જ રાખવાથી, બાકીની કાઇ **વ્યાપતા 'રિઅલ ' ન**થી તેવું આસાનીથી માત્ર શાબ્દિક રીતેક લિત થાય છે. તેવી જ રીતે કેટલાક એવું ફલિત કરી ખતાવે છે કે 'અચેતન-મન ' શષ્દ-પ્રયોગ અયોગ્ય છે, કારણ કે બધા માનસિક વ્યાપારા સચેતન છે. શાળદક રીતે આ નક્કી થતું હાવાયી ખૂબ સહેલાઈયી કલિત થઈ શકે કે 'અચેતન– મન ' શબ્દપ્રયોગના કોઈ ઉપયોગ નથી. આમ નક્કી કર્યા પછી મતાવૈજ્ઞાનિક પ્રયોગા કે અવલાકના અપ્રસ્તુત બની જાય છે. ગમે તેવી વિરુદ્ધ હુકીકતા સામે પણ ક્લિસક પાતાના મતને વળગી રહે છે, કારણ કે કાેઈ હકીકતા તેના મુતને બદલાવવા પ્રેરી શકે તેવું છે જ નહીં. ફિલસુફો પાતે સર્જેલી ભાષાના જ ભાગ બને છે. ફિલસુફોની ભાષા શાબ્દિક દિવાસ્વધ્નાની બનેલી છે. તેમની સમસ્યાએ માત્ર શાબ્દિક છે; હુકીકતાના ક્રોઇ પ્રશ્નો તેમને માટે પ્રસ્તૃત નથી. તેમ છતાં તેઓ એમ માને છે કે તેઓ ખરેખર હડીકતાનું કે સમય જગતનું વાસ્તવિક જ્ઞાન આપી રહ્યા છે. આ ભ્રમણાનાં મૂળ તેમના અચિતન મનના તર ગામાં રહેલાં છે.

લેઝરાવિત્ઝની દરિએ તત્ત્વચિંતકા વાણીનું 'ઑન્ટાલાજિકલ ફાર્મ' પ્રયોજે છે, પરંતુ હૃકીકતમાં તેમની રજૂઆતા ''શાબ્દિક મનુવિઅરિક્ઝ" હોય છે. વિધાના હકીકતા વિશે હોય કે તદેવાર્થક હોઈ શકે. તદેવાર્થક ('ટાટાલગસ') વિધાના જગત વિશે કશું કહેતાં નથી; દા. ત. '' કાં તા વરસાદ આવે છે કે વરસાદ આવે છે તેમ નથી. '' આ વિધાન ગમે તે પરિસ્થિતિમાં સત્ય છે અર્થાત્ તદેવાર્થક છે. ફિલસુફાનાં વિધાન હકીકતલક્ષા નથી અને તદેવાર્થક હોય તો કાઈ સત્ કે વાસ્તવિકતાના ઉલ્લેખ માટે કામનાં નથી. અને આ બેમાંથી એક ય પ્રકારનાં ન હોય તો એ વ્યાધાતી વિધાના હોય ઘણા મિસ્ટિક લોકા વ્યાધાતી વિધાના દારા પરમ સત્ નું વર્ણન કરે છે. પણ વ્યાધાતી વિધાના પણ તદેવાર્થક વિધાનાની જેમ જગત કે વાસ્તવિકતા વિશે કશું કહેતાં નથી. લેઝરાવિત્ઝના મત મુજબ ફિલસુફોની ભાષા અને તેના વિધાના ''academically retailored piece of terminalology'' તપીકે એનળખી શકાય છે? ફિલસુફોની ભાષા એક સ્તર્બન છે;

[િલાષાવિત્રશિ: ૧૯૭૮ : 3

દિવાસ્વપ્ત જેવી છે. ફ્લિસુકની અચેતન ઈચ્છાઓને તે વાચા આપે છે-ફિલસુફો ભાષામાં પરિવત<sup>ર</sup>ન લાવે છે. મનાવિશ્લેષણુમાં પ્રયાજિત વિશ્લેષણ અને ઉપચારલક્ષી વિશ્લેષણ બન્ને જરૂરી છે, દા. ત. સ્વપ્ન બીમારી નથી એટલે તેનું પ્રયોજિત વિશ્લેષણ થઈ શકે. અને ન્યૂરાસિસ બિમારી છે માટે તેનું ઉપચારલક્ષી વિશ્લેષણ થઇ શકે. ન્યૂરાેસિસના ઉપચાર કરવાના છે; સ્વપ્તાને સમજવાનાં છે. વિદ્ગેન્સ્ટાય્ન ફ્લિસુફીને ભિમારી ગણે છે. લેઝરાવિત્ઝ તેને સ્વ<sup>ા</sup>ન સાથે સરખાવે છે. સ્વ<sup>ા</sup>નને સ**મજવાથી સમસ્યા** ઉકેલાઈ જાય છે. ફિલસુફો શું કહે છે, કઈ ભાષામાં **કહે છે અને** શા માટે કહે છે તેમાં ઊંડા ઊતરવાનું લેઝરાવિત્ઝની દર્ષ્ટિએ જરૂરી છે. ફિલસુકીની સમસ્યાની સમજણ અને ઉકેલ **બન્ને એક જ છે. લેઝરાવિ**જી**ના** પુરતકતું મુખ્ય પ્રતિપાદન એ છે કે ફિલસુફાને એવા ભ્રમ છે કે તેઓ જગત વિશે અને તેની વારતવિકતા વિશે હકીકતલક્ષી ત્રાન આપે છે. **હકીકતમાં** તેઓ ભાષાના ફેરફારા જ કરતા હાય છે. ભાષાના આવા ફેરફારા " semantically idle છે. પામે નિહિઝે પરિવર્ત નને મિથ્યા ગણ્યું, હેરફલાય્ટસે પરિવર્ત નને જ સત્ય ગણ્યું, કાેઇ ફિલસુફે ભૌતિક દ્રવ્યના ખ્યાલને જ સ્વ-વ્યાઘાતી ગણ્યો, તેા કાઈ ફિલસુફે કારણ, દેશ, કાળ, પરિવર્તન આદિ તમામ ખ્યાલા સ્વ–વ્યાધાતા ઠરાવવાના પ્રયત્ન કર્યાં. કૅન્ટે એમ કહ્યું કે આપણું ચિત્ત કુદરતને નિયમા આપે છે. શું ખરેખર આમ છે? "વાયુને ગેસ આપવાથી તે વિસ્તાર પામે છે," આ વિધાનના અર્થ કૅન્ટની ભાષામાં સમજીએ તાે એમ કહેવું પડે કે વાયુને ગરમી મળે ત્યારે આપણું ચિત્ત તેના વિસ્તાર કરે છે. શું આ સ્વીકાર્ય છે <sup>શ</sup> સ્પિનાઝાએ કહ્યું કે " વસ્તુઓ વચ્ચે જે વ્યવસ્થા અને સંકલન છે તેવી જ વ્યવસ્થા અને સંકલન આપણા વિચારા વચ્ચે છે" આના અર્થ તા એવા થાય કે આપણે માત્ર અંતનિ-રીક્ષણથી જો આપણા વિચારા વચ્ચેનાં જોડાણા સમજ શકીએ તા આપણને જગતની વસ્તુઓ વચ્ચેના સંખંધાનું જ્ઞાન થઈ જાય. હકીકતમાં આવું ખનતું. જ નથી. ફિલસુકોએ આ જાતનાં અનેક એવાં વિચિત્ર વિધાના રજૂ કર્યાં છે કે આપણને આશ્વર્ય થાય કે તેઓ સ્વપ્નામાં તા નહીં બાલતા હોય ને !

સામાન્ય ભાષાથી જુદી ભાષા તો વૈજ્ઞાનિકા પણ વાપરે છે, પરંતુ. તેઓ કઠાપિ આવાં વિચિત્ર વિધાના કરતા જ નથી.

તત્ત્વચિતકા સમય્ર જગતનું જ્ઞાન આપવાના દાવા કરે છે. વાસ્તવિકતાના મૂળ સુધી પહેંાંગી અને તેના મમ' પામવાના દાવા કરે છે. હતાં આ સિહિ તેઓ માત્ર દલીલાથી જ મેળવવાના દાવા કરે છે! ક્રાઈ-વૈજ્ઞાનિક અવલાકન,

ભાષાવિમર્શ: ૧૯૭૮: ૩]

તિરીક્ષણ કે પ્રયોગ ફિલસુફીમાં સંભવતા જ નથી, છતાં તમામ વાસ્તવિકતા કે સત્ના સમગ્ર સ્વરૂપને પામી ગયા છીએ તેવા આત્મસંતાય તત્ત્વચિંતકા જ ધરાવી શકે! વૈજ્ઞાનિકા તેની સરખામણીમાં ખૂબ નમ્ન જણાય છે. આમ શા માટે બને છે? માત્ર સંકલ્પનાઓ (વિભાવનાઓ) કે ભાષાનાં વિશ્લેષણ ઉપરથી જગતમાં કે તેની પાર શું છે તે અંગે જાણવાના ફિલસુફોના દાવા તથ્યહીન છે, છતાં જગતના મહાન ફિલસુફો તેને આગળ કરે છે. ફિલસુફોની ભાષા 'કલ્પવૃક્ષ ' જેવી છે. તેમાંથી જે તારવવાની ઇશ્છા હોય તે તારવી લેવામાં આવે છે.

છ. **ઇ. મુ**રે એક 'પૅરડાૅક્સ'ના ઉલ્લેખ કરે છે. ફિલસુફો એવાં વિધાના કરે છે કે જે તેના રાજના વ્યવહાર અંગેની માન્યતાથી તદ્દન ત્વિરુદ્ધ હોય અને છતાં બન્ને પ્રકારની માન્યતાએ તેએ એક સાથે કાેઇ સ કાંચ વગર સ્ત્રીકારતા હાય છે. દેશ–કાળ મિથ્યા છે, જગત આભાસી છે, પરિવર્તન મિથ્યા છે, ખીજા માણસના ચિત્તના અસ્તિત્વ વિશે કશું કહી ન શકાય, જગતના પદાર્થીને ચિત્તથી કાેઈ સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ નથી...વગેરે. <sup>-</sup>ત્ર્યાવાં વિધાના માટે દલીલાે કરનારા ફિલસુફાે તેમની વ્યાવહારિક માન્યતાઐા મ્યા ખધાયી વિરુદ્ધ જવા છતાં જરા પણ ચિંતિત થતા નથી એ જ આશ્રર્ય છે. શું આ કાઈક પ્રકારની અચેતન ઈચ્છા કે સંઘર્ષ કે તરંગ હશે? શૈશવઅવસ્થામાં ઇચ્છા અને વાસ્તવિકતા વચ્ચેના ભેદ હાતા નથી અને ં **ભાળક અમુક અર્થમાં સર્વાત્ર કે સર્વાશક્તિમાન** થવા મથતાે હાેય છે. શું ફિલસુફોના અભાન ચિત્તમાં સજવારાપણ, સર્વદ્રાપણું કે ખાલસહજ અહંકાર-ય્રંથિનું પ્રભુત્વ હશે ? ફિલસુફીના દાવાએાની કડક સમીક્ષા મૂર અને વિદ્-ગેન્સ્ટાય્ને કરી છે. વિદ્ગેન્સ્ટાય્ન મુજબ ફિલસુફીની સમેસ્યાઓના વિલય થવા જોઈએ, તેના કાઈ ઉકેલ જરૂરી નથી. ફિલસુફોની ભાષાને ઉપચારની જરૂર છે. તેઓ ભાષાકીય બિમારીના બાગ બન્યા છે. તેમની ભ્રમણાન મૂળ ભાષા છે. ફિલસુફોની વાત સમજવાની છે, સ્વીકારવાની નથી. લેઝરા-ંવિત્ઝ મુજખ, સમસ્યાએાની સમજણ એ જ ઉકેલ છે.

ફિલસુફીમાં પરમ તત્ત્વના જ્ઞાનના દાવાઓ પડકારવામાં આવ્યા અને મુર જેવા ફિલસુફોએ સામાન્ય ભાષાના વિશ્લેષણ ઉપર ભાર મૂકયો એ આવકારપાત્ર છે. વિટગેન્સ્ટાયને પણ તેમની ઉત્તરકાલીન કૃતિઓમાં સામાન્ય ભાષાના વિશ્લેષણના ઉલ્લેખ કર્યો. પરંતુ લેઝરાવિત્ઝ દર્શાવે છે કે સામાન્ય ભાષાના વિશ્લેષણ ઉપરથી સત્તા વિશે કશું તારવવાના ભ્રમ તા ચાલુ જ રહ્યો છે. પહેલાં ફિલસુફો દેશ–કાળ મિથ્યા છે, પરિવર્તન અસત્ છે. એવાં વિધાના

[ ભાષાવિમરા : ૧૯૭૮ : ઉ

કરતા. અને સામાન્ય ભાષા સાથે આ વિધાનાના મેળ એસતા નથી એમ કહીને બીજા જૂથના ફિલસુકોએ સામાન્ય ભાષા તરફ ધ્યાન આપવાના અનુરાધ કર્યો. પરંતુ તેથી શું ? સામાન્ય ભાષાના શબ્દોથી કશું વાસ્તિવિક સચવાતું નથી તેવું માનનારા ફિલસુકો હજી પણ પાતાનાં મંતવ્યા બદલતા નથી. હકીકતા પોતાનાં મંતવ્યની વિરુદ્ધ જાય તા પણ ફિલસુકો નિશ્ચિંત થઇને પાતાનાં મંતવ્યા ચાલુ રાખે છે એ જ બાબત, લેઝરાવિત્ઝની દષ્ટિએ, મના-વિશ્લેષણ કરવાની જરૂરિયાત દર્શાવે છે. ફિલસુકોમાં એક ભ્રમ તા રહ્યો જ છે કે ભાષામાં અમુક શબ્દપ્રયોગા ઉમેરવાથી ખરેખર કેટલાંક સત્તત્ત્વા જગતમાં ઉમેરાશે અને અમુક શબ્દો બાદ કરવાથી જગતમાંથી અમુક તત્ત્વા દર્શ થશે. સામાન્ય ભાષાથી દૂર જતાં ફિલસુકોના 'પૅરડાકસ 'ના મુરે ઉલ્લેખ કર્યો, પરંતુ સામાન્ય ભાષાના તત્ત્વન્નાના 'પૅરડાકસ 'ના સી. ડી. બ્રાંડે ઉલ્લેખ કર્યો છે. માત્ર ભાષાના તત્ત્વન્નાના 'પૅરડાકસ 'ના સી. ડી. બ્રાંડે ઉલ્લેખ કર્યો છે. માત્ર ભાષાની શ્લેષણથી સત્તત્ત્વો વિશેનું ન્નાન મળે તેવા ભ્રમ આ કારણે જ થાય છે તેમ લેઝરાવિત્ઝ માને છે. પર પરાગત ફિલસુકો જે ઇચ્છતા હતા તે જ ભાષાક્ષદ્ધી ચિંતકા ઈચ્છે છે – વાસ્તિવિક બાળતાનું નાન, જે વિન્નાન સિવાય શક્ય નથી.

પરંપરાગત ફિલસુફી 'ઍાન્ટોલૅાજિકલ' શબ્દશૈલીમાં વાત કરે છેન્ સમકાલીન ફિલસુફી 'લિંગ્વિરિટક' શબ્દશૈલીમાં વાત કરે છે. આ ફિલસુફો શબ્દોની જાદુઈ શક્તિમાં શ્રહા રાખતા હશે કે શું ?

ફિલસુકોએ ભાષાનાં કેવાં પરિવર્તાના કેટલી હૃદ સુધી કર્યાં છે અને તેમ કરવામાં તેમનાં વિધાના કેટલાં બધાં વિચિત્ર અને ન માની શકાય તેવાં. **ખન્યાં છે, તેનું નિરૂપ**ણ ખૂબ રસપ્રદ અને નવીન શ્રૈલીમાં લેઝરાવિત્ઝે કર્યું છે. આ પુસ્તક કેવળ ખંડનાત્મક નથી, તેમાં ફિલસુફો શું કરે છે તે સમજવાની રચનાત્મક રીતાે પણ દર્શાવી છે. આ પુસ્તક ઘણી સરળતાથી ધણા અટપટા પ્રક્ષોની ખૂબ બારીક ચર્ચા કરવામાં સફળ થયું છે. પુસ્તક થાડું ક વિક્ષાભકારક છે. વ્યાવસાયિક ફિલસુકોને આત્મનિરીક્ષણ કરવા અને પાતે પ્રયાજેલી ભાષા અંગે સભાન કરવામાં આ પુસ્તકનું પ્રદાન મહત્ત્વનું છે. તત્ત્વજ્ઞાનના ઇતિહાસ અને તત્ત્વજ્ઞાનની ભાષાને નવી રીતે જોયાની તેમાંથી પ્રેરણા મળા શકે છે. લેખક સાથે સહમત ન થવાથી પણ લેઝરાે-વિત્ઝના એક મત સાચા ઠરે છે કે ફિલસુફો વચ્ચે સહમતિ સ્થપાતી જ નથી અને ફિલસુફોને તેની ચિંતા પણ નથી! તત્ત્વજ્ઞાનમાં ભાષાની ભ્રમણા વિશે વિદ્રગેન્સ્ટાયુનના મત અને અચેતન મનના તરંગાની અભિવ્યક્તિ વિશે ફ્રાયૂડના મતની પાર્ધભૂમિકામાં આલેખવામાં આવેલી તત્ત્વજ્ઞાનની નિષ્ફળતાની કડી ખલ વિગતા આપતું આ પુસ્તક મનાવિશ્લેષણના કાઈ 'કેય્સ–હિસ્દ્રી 'ની જેમ રહસ્યમય અને રસપ્રદ વાચનસામગ્રી પૂરી પાડે છે.

જો રાબ્દના જ્યાતિ સર્વત્ર પ્રકાશતા ન હોય તા આપ્યું ય વિધ અધકારમય બની જાય.



શુલેચ્છક

કનુલાઈ એન્જિનિયર્સ મા. લિલ

૩, મેંગા લેન, **કલકત્તા**-૭૦૦ ૦૦ ો

#### ALWAYS INSIST ON RUSTOM FABRICS

Larger and the state of the state of the state of

- \* "SANFORIZED" Poplins, Checks, Dyed Merc., Patto Shirtings.
- \* Wash & Wear Dyed Poplins & Prints.
- \* Fancy Screen Print, Poplins, Cambrics etc.
- \* Rubia Cambric, Print Voiles etc.
- \* 100% Polyester Printed Shirting and Dress materials



# RUSTOM MILLS

R. B. No. 131, AHMEDABAD - 380 001



Grams: "Uplift"

Tele.: 24327

Telex: 012-489

**& 24428** 

THE PROPERTY OF THE PROPERTY O

## બાલગાવિંદનાં વિશિષ્ટ મકાશના

- સહજ : વાડીલાલ ડગલી રા. ૧૦-૦૦ પરદેશના નિવાસ, અર્થશાસ્ત્રના અભ્યાસ, પત્રકારના વ્યવસાય, દેશ-વિદેશના પ્રવાસ, ગદ્યલેખનના અનુભવ – આ સૌ પરિખળામાંથી 'સહજ 'ની કવિતામાં વૈશ્વિક એવા આધુનિક સંવેદના પ્રગટ થાય છે.
- વિશ્વનું યોવન : નારાયણુ દેસાઈ રા. ૧૨-૦૦ વિશ્વની તરુણાઈનું વાતાવરણુ અને એનું વિશ્લેષણુ એ ખંને વસ્તુ અહીં સુલભ થશે.
- તદ્દભવ : હસિત હ. ખૂચ રા. ૧૫-૦૦ સાહિત્યિક સિદ્ધાન્તા, સમર્થ સર્જકા અને વિશિષ્ટ કૃતિઓ વિશે અહીં ૨૧ વિવેચન-લેખા સંકલિત કરવામાં આવ્યા છે.
- **ઇશુ ભાગવત :** સ્વામી આનંદ રા. ૧-૦૦ સ્વામી દાદાના ગુજરાતી ભાષામાં લખવાના આરંભ ' ઈશુનું બલિદાન ' પુસ્તકથી થયા હતા. તેમના જીવનનાં અંતિમ વરસાના પરિપાકરૂપે ' ઈશુ. ભાગવત ' ગુજરાતને મળે છે
- અધ્યયન-અધ્યાપનની પ્રક્રિયા: મેાહનભાઈ પંચાલ રા. ૧૬-૫૦ શિક્ષણશાસ્ત્ર અને મનાવિજ્ઞાનના સમૃન્વિત સ્વાધ્યાય અહીં ૨૩ પ્રકરણામાં. રજૂ થયા છે.
- સંત સેવતાં સુકૃત વાધે: નારાયણ દેસાઈ રા. ૬-૦૦ લેખકનાં આ સંસ્મરણા કવારેક રેખાચિત્રનું સૌન્દર્ય ધારણ કરે છે.
- પ્ર**ભુના કારણે : ઇ**શ્વરભાઈ પટેલ ફા. ૧૧–૦૦ મૂળ રેવ. ડેવિડ વિલ્કરસનના પ્રેરક લેખાના રસાળ અનુવાદ.
  - ખાલગાવિંદ પ્રકાશન, ગાંધીમાર્ગ, અમદાવાદ-૧

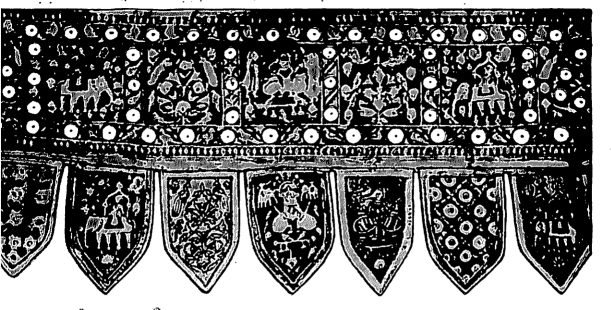
# ગુજરાતી સાહિત્ય પરિષદને અભિનંદન

# મેઅર્સ રાય એન્ડ કંપની

ઃ મૅન્યુકૅક્ચરર્જ : ઇન્ડસ્ટ્રીઅલ સ્ક્રીન્ઝ, ફીલ્ટર્જ ઍન્ડ સ્ક્રીન્ઝ

૧૯–૨૧, અંબાલાલ દેાશી માર્ગ, મુંબઈ– ૪૦૦૦૨૩

#### લોકકલા શ્રેણા – ૫ - સૌરાષ્ટ્રવં લોકભરત



# 

ોરાષ્ટ્રવું લોકભરત એ લોકનારીનો અબૂલો સંસ્કાર છે. ભરતકલાવું હા આગનું સ્વરૂપ સૌરાષ્ટ્રના શ્રૂરવીર કોંબો તેમજ કાંદિયાવરણ હતે વસવાયામાં ખૂબ જ ખીલ્યું છે. કાઠીભરતમાં તોરણ, પછીતપાટી, દિતિયા, ચાકળા, સ્રૂરજ-સ્થાપન વગેરેમાં દેવ, માનવ, પશુ-પંખી સૌષ ચિતરાય છે; જયારે વસવાયા ખેડૂત અને કાંદિયાવરણનાં રતમાં પાન, લાંબોળા, પૂતળા, પશુ વગેરે પ્રાકૃતિક અને ભૌમિતિક હકારો શોભન માટે હોય છે.

ળાં કપકાં પર લાલ ગેરૂ કે વિલાયતી નળિયાને ઘરીનિ સાથે ચોખાના રા પલાળીને તેનો ભૂકો ઘૂંટીને, શાહી કે ઘૂંટેલી મેરાયી પ્રથમ ભાત આલેખાય છે. પછી દોગની સાંકળા વડે આકારોને બાંધવામાં આવે છે. ત્યાર બાદ ભતભતના રંગાના પૂરણાં પૂરાય છે. લોકભરત હીર, આલલાં અને મોતીથી ભરાતું હોય છે. લાલ, લાલો, ગુલાબી અને ભૂરો, – આમ ચાર રંગોનાં હીરનો ઉપયોગ કરાય છે. આલલાં હીરભરતનો એક ઝમકદાર ભાગ છે. મોતાગુંઘણમાં કીડિયાં અથવા ચિંડિયાં મોતી વપરાય છે. પાર્શ્વ ભૂમાં સાંદ્રેદ મોતી અને તે ઉપરાંત પીળાં, લીલાં, જાંબુડિયાં અને આસમાની મોતીનો ઉપયોગ ગુંઘણમાં કરાય છે.

આજે અતુલમાં – તરેહ તરેહના રંગ દ્રવ્યો (ડાઈઝ) રાસાયણિક રીતે તૈયાર થાય છે. આ ડાઈઝની મદદથી સુતરાઉ, રાંણના, ઊનના, રેશમી, આર્ટસિલ્કના તેમજ માનવ સર્જિત સિન્ચેટિક કાપડથી માંડાને ચામ ડું તથા કાગળ પર પણ સુંદર રંગકામ કરી રાકાય છે આ ઉપરાંત અતુલ ડાઈ ઈન્ટરમીડિએટસનું ઉત્પાદન કરે છે, જેની મદદથી ડાઈઝ તથા સફેદને અધિક ઉજ્જવળ કરી દેનાર આપ્ટિક્સ વહાઈટનીંગ એજેટ બનાવી શકાય છે.

"રૂંગે રાસાયબિક, આધુનિક સૌ ચાળે સોહાય, 'અતુક્ષ'ના સર્વાત્તમ રંગે સૌ કોઈ મોહાય."

્ર**ભાવુલ —** વિરાટ રાસાયણિક સંકુલ



ધ્રી અવલુક્ષ પ્રાહકુટસ્ત હિં. પો.ઓ. અતુલ, જિલ્લો વલસાડ. Pin ૩૯૬ ૦૨૦(ગુજરાવ). ફાન : ૧૧, ૧૨, ૧૩, ૧૪ તાર : TULA, અતુલ, ટેલેક્સ : •૧૮ - ૨૪૮

Adroit-1332