# MINATH TO ME

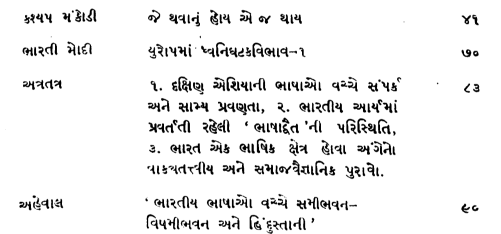
સ'પાઇક : હિરિવલ્લભ ભાયાણી

भुरेतक उ ]

િ અ'ક ર

એપ્રિલ : ૧૯૮૦

( પ્રકાશિત : મે, ૧૯૮૦)





ચુજરાતી સાહિત્ય પરિષદ : અમદાવાદ

# **લાયા** વિમર્શ

- 'ભાષાવિમર્શ'માં ભાષાવિજ્ઞાન તથા ગુજરાતી અને ઇતર ભારતીય ભાષા-એને લગતા મૌલિક સંશોધન-અધ્યયન-લેખા, એમના અનુવાદ, પ્રંથસમીક્ષા વગેર પ્રકાશિત થશે.
- વર્ષનાં ૨૦૦થી ૨૫૦ પૃષ્ઠ, ચાર અંક, અનુક્રમે જાન્યુઆરી, એપ્રિલ, જુલાઇ અને એાકટાળરમાં પ્રકાશિત.
- વ્યક્તિ માટે વાર્ષિક રા. ૧૦–૦૦, સંરથા માટે વાર્ષિક રા. ૧૫–૦૦; છૂટક અંકની કિંમત રા. ૪–૦૦
- લવાજમ, વિનિમય માટેનાં સામયિકા વગેરે માેકલવાનું સરનામું : મંત્રી, ગુજરાતી સાહિત્ય પરિષદ ■ ટે. નં. ૭૭૯૪૭ C/o શ્રી હ. કા. આર્ટ્સ કાેલેજ, આશ્રમરાેડ, અમદાવાદ – ૩૮૦૦૦૯
- લેખા અને અવેલાકન માટેનાં પુરતકા માકલવાનું સરનામું :

#### ડા. હરિવલ્લભદાસ ભાયાણી ૯, હાઇલેન્ડ પાર્ક, ગુલભાઈ ટેકરા, અમદાવાદ – ૩૮૦ ૦૧૫

 પ્રભંધ : વાડીલાલ ડગલી, શિવકુમાર જોશી, રઘુવીર ચૌધરી
 નવા વર્ષનું લવાજમ જેમણે હજુ ન માેકલ્યું હાેય તેઓ તરત જ માેકલી આપે એવી વિનંતી છે.



આ એપ્રિલના અંક માેડા થયા તે ખદલ સંપાદક દિલગીર છે.

પ્રકાશક : રઘુવીર ચૌધરી, મંત્રી, ગુજરાતી સાહિત્ય પરિષદ,

C/o. શ્રી હ. કા. આર્રસ કાલેજ, ર. છા. માર્ગ, અમદાવાદ-૯

મુદ્રક : કાન્તિભાઈ મ. મિસ્ત્રી, આદિત્ય મુદ્રણાલય, અમદાવાદ – ૧ ફાન : 350807

#### HLYLLAHEL GLYLLAHEL

એપ્રિલ, ૧૯૮૦

#### જે થવાનું હાૈય એ જ થાય કશ્યપ મકાંડા

#### ૧. સમસ્યા

આ વખત નવાઈ લાગે એવું કાંઈ બને ત્યારે આપણને થાય છે કે શું થશે એ પહેલેથી જ નક્કી થઈ ચૂક્યું હોવું જોઈએ અને જે થવાનું હાય એ જ થાય છે.

ગઈ કાલે તા. 3 માર્ચ ૧૯૭૮ને દિવસે ભારતની ક્રિકેટીમ એડલેઈડમાં એતરેટ્રેલિયા સામે છેલ્લી ટેસ્ટ—મેંચ હારી ગઈ. પહેલાં તા લાગતું જ હતું કે હારી જશે, કારણ કે આસ્ટ્રેલિયાએ ટાસ છતીને પહેલા દાવમાં રનના કુંગર ખડકથો હતા અને ભારતે કંગાળ બૅટિંગ કરી પરાજય નિશ્ચિત અનાવ્યા હતા. ઑસ્ટ્રેલિયાએ ફાલા-ઑન આપી છેલ્લા દાવમાં બૅટિંગ કરવાનું જોખમ ન ખેડયું અને બીજી વાર બૅટિંગ કરી લગભગ ૫૦૦ રનની સરસાઈ મેળવી. પરંતુ બીજા દાવમાં ભારતના ખેલાડીઓએ સુંદર બૅટિંગ કરી મેંચ અને શ્રેણી જીતવાની આશા જગાડી. એ છેલ્લે સુધી ઝઝૂમ્યા. પણ આખરે જે થવાનું હતું એ જ થયું અને આપણે મેંચ અને શ્રેણી હારી ગયા.

આજે સવારના મારે છ વાગ્યાની ટ્રેન પકડવાની હતી. પરાહિયે ધરેથી એકાદ માઈલ દૂર આવેલ સ્ટૅન્ડ ઉપરથી જ રિક્ષા મળતી હોય છે અને સ્ટૅન્ડથી સ્ટેશન બીજા બેન્ત્રણ માઈલ દૂર છે. એથી મારે ધરેથી એક કલાક પહેલાં જ નીકળી જવું જોઈતું હતું. પણ રાતના માડે સુધી રેડિયા ઉપર કામેન્ટરી સાંભળી હતી એથી ધરેથી નીકળતાં માડું થઈ ગયું અને ટ્રેન છૂડવાને વીસ મિનિટ બાકી હતી ત્યારે છેક હું ધરેથી નીકળ્યો. એથી કોઈ પણ હિસાએ વખતસર પહેાંચાશે એમ લાગતું ન હતું. ત્યાં એક રિક્ષા ઓચિંતી જ ધર પાસે આવીને થાલી. ખાલી થયેલી રિક્ષામાં હું બેઠા અને ટ્રેન ઉપડવાના પાંચ મિનિટના સમય પહેલાં સ્ટેશને પહેાંચી ગયા. ટ્રેન ઉપડી ત્યારે મને વિચાર આવ્યો કે મારા નસીબમાં એ ટ્રેનમાં મુસાફરી કરવાનું લખ્યું જ

आषाविमर्शः १६८० : २ ]

હતું. ગમે તે સંજોગામાં હું વખતસર પહેાંચી જવાના જ હતા, એથી ચમતકાર થયા અને મને રિક્ષા ધર પાસે જ મળી ગઈ.

આપણે કહીએ છીએ, અને ઘણી વખત માનતા પણ હાેઈએ છીએ કે જે થવાનું હાેય એ જ થાય. કરમની ગતિ ન્યારી હાેય. મૂરખને દરભા**રમાં** માન મળે ને પંડિત ભિખારી થઈ તે ફરે. નસીબમાં હોય એ જ મળે. ભાગ્યના લેખ મિ<sup>ટ</sup>યા ન જ જાય. હું છ દિવસનાે થયાે તે દિવસે રાતના **મારા** ધાડિયા પાસે શાહીના ખડિયા અને કલમ મૂક્યાં હતાં અને વિધાત્રીએ આવીને મારા કપાળ ઉપર મારું ભાગ્ય લખી નાખ્યું હતું. પ્રારબ્ધવાદ ' હિટર્મિ'નિઝમ 'તું આખરી સ્વરૂપ ગમે તે હાય: વિધિનું કામ મારાં ' જીન્ઝ ' અને ' ક્રોમસાેમ્સ ' કરે કે મારા સંરકાર અને હું જે વાતાવરણમાં **ઊછર્યો અને જેના**થી **ધડાયા** અતે જે સંજોગામાં ફસાયા છું એના દારા થાય, એના મૂળમાં એ માન્યતા છે કે પ્રકૃતિમાં જે ખતે છે તે પહેલેથી નક્કી થઈ ચૂકયું હાય છે. મારા ' જિનેટિક ' વારસા સહિત મારા ઘડતરનાં બધાં સાધના, મારા જન્મ પહેલેથી અત્યાર સુધી ખતેલી ખધી ધટનાઓ, અને હવે પછી જે ખનવાનું છે એ બધું ય પહેલેથી જ નક્કી થઈ ચૂક્યું છે. જે બને છે તેને હું સમ્છ યા સમજાવી શકું કે નહીં, એ તાે વરસાથી અથવા પ્રકૃતિની શરૂઆતથી જ નક્કી થઈ ગયું છે અને પાડેલી ફિલ્મ જેમ રીલમાંથી ઊતરતી જાય અને પડદા ઉપર દેખાતી જાય એમ ખનતું જાય છે.

જો જે થાય છે એ થવાનું હોય છે એથી જ થાય છે, તે પછી થશે પણ જે થવાનું હશે એ જ થશે તે પછી મારે કાંઇ કરવું જ શું કામ ? જો મને ટ્રેન મળવાની જ હતી તો પછી હું ગમે ત્યારે ઘરેથી નીકળ્યા હોત તો મળી જાત. ટ્રેન છૂટવાના વખત પછી ઘરેથી નીકળ્યા હોત તો પણ મળી જાત. કદાચ થાડા ડખ્ખા પાટા ઉપરથી હોતરી જાત કે બીજી કાંઈ યાંત્રિક ખરાખીને લીધે વિલંખ થાત અને એને દુરસ્ત કરવામાં હું પહોંચી જાઉં એટલા સમય નીકળી જાત. હું ઘરેથી દસ વાગ્યે નીકળ્યા હોત તા પણ મને છ વાગ્યાની ટ્રેન મળી ગઈ હોત. અને ન જ મળવાની હોત તા હું સવારના ચાર વાગ્યે નીકળ્યા હોત તા પણ કદાચ રસ્તામાં રિક્ષાના અકસ્માત થાત અને હું વખતસર સ્ટેશને ન પહોંચી શકત.

યુદ્ધમાં જો દુરમનની એક ગાળી ઉપર માર્ગું નામ લખેલું જ **હશે** તા હું ગમે તેટલા ખચવાના પ્રયત્ન કરીશ, પણ ખચા નહીં શકું. અને જો મને મારવાવાળી ગાળી હજી ખની નહીં જ હાય તા હું દુશ્મનની તાપ-ખંદ્દી સામે આરામથી હાતી ખાલીને ચાલીશ તા પણ મારા વાળ વાંકા નહીં થાય. પણ હમણાં જ્યારે યુદ્ધ ચાલી રહ્યું છે ત્યારે મારે શું કરવું ? સંતાવું કાં તા સાવ વ્યર્થ છે અથવા જરાય જરૂરી નથી. પણ જો જીવલેણ ગાળી બની છે કે નહીં એ મને જીવ ગયા પછી જ ખબર પડી શકે એમ હાય તા તહેમણાં મારે સંતાવું કે હાતી ખાલીને ચાલવું ?

થવાકાળ તો બધું થઈ શકે, પણ જો જે બનવાનું હોય એ નક્કી થઇ ગયું હોય, ફક્ત બનવાનું જ બાકી હોય, તો આપણે કાંઈ ન કરીએ તો ત્યાલે ? પ્રારુપ્ધવાદ આપણેને માર્જા રિકિશારન્યાયની તરફેણમાં ખેંચે છે, પણ વ્યવહારમાં આપણે મહદ્દઅંશે મકે ટિકિશારન્યાયને જ અનુસરતા હોઈ એ છીએ. નહીં તો આપણે હારવાના હોઈ એ તો રમીએ જ શું કરવા ? "જેમ ' હારવાના ' હતા એ નક્કી જ હતું, એમ ' રમવાના ' હતા એ પણ નક્કી હતું. એથી રમ્યા '' એમ કહેવું ભલે સંપૂર્ણ રીતે વાજળી હશે, પણ એમ કહેવાથી સંતાય નહીં થાય. કુંવારા રાંડવા પછીના ડહાપણને શું કરે ? ભલે હું પ્રારુપ્ધવાદમાં માનતા હોઉં, તો પણ મને એમ થયા વગર તો નહીં જ રહે કે સ્ટેશને વખતસર પહોંચવા માટે વખતસર તૈયાર થઈ નીકળવું મારા હાથમાં છે. હું વધારે વહેલા ઊડી એાછા સમયમાં નાહી-ધાઈ, ચા-નાસ્તા પતાવી તૈયાર થઈ શકું છું અને આજે તૈયાર થઈ પણ શક્યો હોત.

મને કાઈ વખત એવા વિચાર આવે છે કે હું ચાલતી માટરમાં ડ્રાઈવરની સીટ ઉપર બેઠાે છું. પણ આગળના કાચ ઉપર કાઈએ કાગળ ચાંટાડી દાધા છે. હું જે રસ્તે આવ્યા એ મને પાછળની બારીમાંથી દેખાય છે અને અમુક ઠેકાણે વળી ગયા હાત તા કચાં પહોંચત એ હું જોઈ શકું છું. પણ ગાડી આગળ ધપતી જાય છે એને હું ઊભી નથી રાખી શકતા કે પાછી નથી ફેરવી શકતા. મને લાગે છે કે હું આવ્યા એ અનેકમાંના એક સ્ત્તા છે, ચીલા વગરનું મેદાન નથી. છતાં મને એમ નથી લાગતું કે ગાડી પાટા ઉપર ચાલતી હાય. હું સ્ટિઅરિંગ ફેરવું છું તા ગાડી વળે છે, ભલે એની જાણ ગાડી વળ્યા પછી જ મને થતી હાય.

એક બાજુ એમ લાગે છે કે જે બનવાનું હોય એ જ બને છે અને આપણું કંઇ ચાલતું નથી અને બીજી બાજુ એમ લાગે છે કે દુર્ધરનાઓ દિનવારવી એ આપણા હાથમાં છે. આપણે ભૂલા ન કરીએ, સરખી રીતે વિચાર કરીને કામ કરીએ તા આક્તા આવતી અટકાવી શકીએ અને ઉત્રતિ કરી શકીએ. આ દિધામાંથી માર્ગ કેમ કાઢવા ? આપણે બધા કાઈ ને કાઈ

- બાષાવિમર્શ: ૧૯૮૦ : ર ]

મુક્તિવાદ વચ્ચેની ચર્ચા દ્રજ્યરા વર્ષથી થતી આવી છે. એ ચર્ચાના ઇતિહાસ-માં ક્રાેેે છે કેાના પ્રભાવથી કચારે શું કહ્યું એ જોવા હું આ લેખમાં નહીં રાકાઉં. માત્ર છેલ્લા થાડા દાયકા દરમ્યાન પ્રચલિત થયેલ ભાષાનિષ્ઠ ('લિંગ્વિસ્ટિક') ફિલસૂફી આ ગૂંચવણના ઉકેલ કેવી રીતે લઇ આવવાના પ્રયત્ન કરે છે તે જોઈશ. પહેલાં લિંગ્વિસ્ટિક ફિલસૂફીનું દર્ષિખંદુ શું છે એ સમજવાની કેશિશ કરીએ.

## ર. 'લિ'િવસ્ટિક ' (ફલસૂફી

વીસમી સદીના પહેલા એ દાયકા દરમ્યાન અંગ્રેજી ફિલસફીમાં એક ક્રાંતિ થઈ. પરંપરાગત ફિલસફીમાં ભાષાના ઉપયાગ માધ્યમ તરીકે થતા, હવે ભાષા ફિલસફીના મુખ્ય વિષય અને તેને સમજવાનું એકમેવ સાધન થની ગઈ. ભાષાનું મહત્ત્વ તા પ્રાચીન કાળથી જાણીતું હતું. ' છાંદાેગ્ય ઉપનિષદ 'માં (૭૨) કહ્યું છે:

"વાણી જ ઋગ્વેદને સમજાવે છે. યજીવે દને, સામવેદને, અથવે વેદને, ઇતિહાસ-પુરાણને, ત્યાકરણને, શ્રાદ્ધકલ્પને, ધનુવે દને, જયાતિઘને, સર્પની, દેવની તથા મનુષ્યની વિદ્યાને, સ્વર્ગને, પૃથ્વીને, વાયુને, આકાશને, પાણીને, તેજને, દેવાને, મનુષ્યાને, પશુઓને, પક્ષીઓને, ધાસ-વનસ્પતિઓને, હિંસક પ્રાણીઓને, કીડા પત ગિયાંને તથા કીડી સુધીનાં છવડાંઓને, ધર્મ તે, અધર્મને, સાચાંને, જ્ઠાંને, સારાંને, નઠારાંને, હૃદયને ગમે તેને અને ન ગમે તેને ય – અધાંને વાણી સમજાવે છે.

જો વાણી ન હોત, તાે ધર્મ કે અધર્મ જણી શકાત નહીં. સાચું કે જે હં, સારું કે નહારું, વહાલું કે અકારું – કાંઇ સમજી શકાત નહીં. વાણી જ એ ખધું સમજવે છે; માટે તમે વાણીની જ (પ્રક્ષ રૂપે) પૂજા કરાે.

જે વાણીને હ્રહ્મ સમજીને પૂચે છે, તે જ્યાં સુધી વાણી પહેાંચ છે ત્યાં સુધીના લાકમાં મરજી મુજબ જઈ શકે છે."

ભાષાની મર્યાદાઓ સમજવાના પ્રયાસ પણ એ પહેલાં કરવામાં આવ્યા હતા. પરંતુ સામાન્ય રીતે આ ક્રાન્તિ પહેલાં ફિલસફીમાં ભાષાના ઉપયાગ એટલા જ " બિનધાસ્ત" કરવામાં આવતા, જેટલા આપણું લખવા માટે પેનના કરતા હાઈએ છીએ. આપણું પેન ઉપર જ નિબધ લખતા હાઈએ અને પેના વિશે વિચાર કરીને એ લખતા હાઈએ છતાં જે પેનથી લખતા હાઈએ છીએ એના તા સહેજ વિચાર કર્યા વગર જ ઉપયાગ કરતા હાઈએ છીએ. પણ ધારા કે આપણું એક કાતરના ઉપયાગ કાગળમાંથી

[ ભાષાવિમર્િ ૧૯૮૦ : ૨ 🗀

; ... i (284).

કાતરની આકૃતિઓ કાપવા માટે કરીએ તો જે કાતરને સાધન તરીકે વાપરીએ છીએ એની અસર જે કાતરની આકૃતિએા કાપીએ છાએ એની ઉપર પડવાની જ. જો કાપવાના સાધન તરીકે વપરાતી કાતર જાડી કે ખુઠ્ઠી હોય તાે એનાથી સ્થૂળ આકૃતિએા જ કપાવાની. બગીચામાં ઝાડ કાપવાની કાતરથી ટપાલની ટિકિટ ઉપર દાેરેલી કાતર નહીં કપાય.

વિમાનને જમીનભેગું કરીને છ્યું પાડી નાખે એમ જે ભાષામાં ફિલસૂફીની રચના થતી એ ભાષાનું હવે પૃથક્કરણ અથવા વિશ્લેષણ થવા લાગ્યું. લિંગ્વિસ્ટિક ફિલસૂફીના મૂળમાં એવા દાવા હતા કે ફિલસૂફીની રચનામાં થતા ભાષાના ઉપયાગ વિચિત્ર છે. માહિતીની આપ-લેમાં કરવામાં આવતા ઉપયાગથી એ સાવ જુદો જ છે. ભાષા સત્યના રૂપને ઢાંકે છે અને અમુક અંશે ખદલાવે છે – જેમ ઝલ્લા કે મેફસી માણસની આકૃતિને અમુક દેકાણે વળગી રહે અને અમુક દેકાણે ઢીલા રહી ઢાંકે છે તેમ અમુક " હકી-કતાં" કે હેકીકતાંને લગતા સવાલા ભાષાની કરામત છે, એની સત્યને મઢવાની રીત છે, સત્ય નથી. તત્ત્વત્તાન કે ફિલસૂફી એ ભાષાની આ ઢીલાશને લીધે થતું એક દરદ છે, જેને ભાષાનું ખરૂં સ્વરૂપ સમજીને રાકી-શકાય છે. What can be said at all can be said clearly, and what we cannot talk about we must pass over in silence. (જે કહી જ શકાય તેમ હાય તે સ્પષ્ટપણે કહી શકાય તેમ હાય છે, અને જેના વિશે આપણે વાત ન કરી શકતા હાઈ એ તેને મૂંગા મૂંગા છોડી દેવું જોઈ એ.)

ભાષાના માહિતા આપવા લેવામાં થતા ઉપયાગ (જેના સર્વોચ્ચ નમૂના વૈજ્ઞાનિક ભાષા છે) અને તેના તત્ત્વજ્ઞાનની રચનામાં થતા ઉપયાગ વચ્ચે મૂળમાં જ કરક છે. આપણે પૂછીએ કે "ઈ ઢાણીના અર્થ શું ?" કે "ઈ ઢાણીના અર્થ શું ?" કે "ઈ ઢાણીના ઉપયાગ શા ?" તા એના અમુક સાધાસાદા જવાબ છે, જેનાથી પૂછનારનું અજ્ઞાન ઘટે છે. પણ આપણે પૂછીએ કે "જીવનના અર્થ શું ?" કે "જીવનના ઉપયાગ શું ?" તા એ વાજબી લાગતા પ્રશ્નના ફાઈ સીધા માહિતા આપતા જવાબ નથી. પહેલા પ્રશ્ન પૂછવામાં ભાષાના બ્યાવહારિક ઉપયાગ થયા છે, જેમ દારડાના ઉપયાગ અંધા કે ખેંચવા માટે થયા હાય. બીજો પ્રશ્ન પૂછવામાં ભાષાના ઉપયાગ એવી રીતે થયા છે, જેમ એ જ દારડાના ઉપયાગ ગૂંચ પાડવામાં કે ગૂંચવણમાં કસાઈ જવા માટે કરવામાં આવ્યો હાય. જે પ્રશ્નોના સીધા જવાબ નથી, જેનાથી કોઈ

રસપ્રદ કે નવીન માહિતી નથી મળતી અને જેના જવાબ બાબત સહેમતી' નથી હોતી, એવા પ્રશ્નો પૂછવા શું કામ જોઈએ ?

જો ફિલસફીની ગૂંચવણા ચાલુ ભાષાની ખામીઓને લીધે થતા એક રાગ હાય તા આ રાગ થાય જ નહીં એ જોવા માટે એક એવી આદર્શ ભાષા ન રચી શકાય જેમાં ચાલુ ભાષાની ખામીએ ન હાય અને એથી ગૂંચવણા થવાના સંભવ પણ ન રહે? એવી આદર્શ ભાષામાં ફિલસફી લખી જ ન શકાય કારણ કે એમાં ગૂંચવણને સ્થાન જ ન હાય, માત્ર સહમતી સાધા શકાય એવી માહિતીની આપ-લે સચાટ રીતે થઈ શકે. રાજકીય ક્રાંતિના ફાયદાએાને કાયમી બનાવવા માટે જેમ નવું બંધારણ લખાય, તેમ ફિલસફીની આ ક્રાન્તિ પછી એક એવી વૈજ્ઞાનિક ભાષાનું વ્યાકરણ રચત્રાના પ્રયાસ કરવામાં આવ્યા, જે સત્યના રૂપને છેલ્લે સુધી વળગી રહે. આવી ભાષામાં વાસ્તવિકતા કે હુકાકત વિશે જ વિધાના થઈ શકે, અને એમાં સંદિગ્ધતા કે 'રિડંડન્સી '(ફાલતુંપણું )ને સ્થાન ન હેાય. ં આદર્શ ભાષાના શખ્દોનું વગી કરણ પૂરેપૂરું હકોકતલક્ષી હોવાથી ' ઇંઢાણી ' અને ' જીવન ' એ જુદા વર્ગીમાં હોય અને ''—ના અર્થ' / ઉપયોગ શા ? '' જેવા પ્રયોગમાંથી ' જીવન 'વાળા વર્ગને બાકાત રાખવામાં આવ્યા હાય, જેથી એક જાતના શબ્દોના બીજી જાતના શબ્દોની જેમ વપરાશ થવાને લીધે ઉદ્દભવતા ગૂંચવણભરેલા સવાલા પૂછી જ ન શકાય. દાખલા ત<sup>રીકે</sup>, "માણુસ મરી ગયા પછી એના શરીરના નાશ થાય છે તેમ એના મન કે ચ્યાત્માના પણ નાશ થાય છે કે નહી<sup>:</sup> ?"

આવી ભાષામાં શખ્દોની જેમ પ્રયોગોને પણ સ્પષ્ટ રીતે છૂટા પાડવામાં આવ્યા હોય, જેથી (દાખલા તરીકે) "—ના અર્થ શા ?" અને "'—'ના અર્થ શા ?" એ સાવ જુદા પ્રયોગો હોય. આવી આદર્શ ભાષાના વ્યાકરણની રચના જો થઈ શકે તા હંમેશ માટે જે કહી શકાતું હોય એ એવાખી અને સચાટ રીતે કહી શકાય, અને જે ન કહી શકાતું હોય એ કહેવાની લાલચ કે શંકચતા જ ન રહે. પરંતુ આવી આદર્શ ભાષા રચવાના પ્રયાસા ખાસસફળ ન થયા, કારણ કે જો એમાં ફક્ત હુક કતાલક્ષી વિધાના જ કરી શકાય એવી શરત હોય તા સૌથી પહેલા પ્રશ્ન તા એ ઊના થાય કે હુક કત શું. છે? આવી ભાષાનું શખ્દભંડાળ કેવું હાય? એમાં "મને જોઈ મારા કૂતરાએ રાજી થઈ પૂંછડી પટપટાવી" એમ કહેવાની છૂટ મળે કે ફક્ત "પૂંછડી પટપટાવી" એમ કહેવાની છૂટ મળે કે ફક્ત "પૂંછડી પટપટાવી" એમ કહેવાની શ્ર્ય ના શિવાના ('મન્ટલિસ્ટિક')

[ ભાષાવિમર્શ : ૧૯૮૦ : ૨

હોવી જોઈએ કે વર્તનવાદી ('બિહેય્વ્યરિસ્ટિક')? પરંતુ 'વર્તનવાદ સાચા છે કે ચિત્તવાદ?' જેવી અંત વગરની ફિલસફીની ગૂંચવણાના કાયમ માટે અંત લાવવા માટે જો આદર્શ ભાષા રચવી હાય, પણ એ અને એના જેવા બીજા અનેક સવાલાના નિકાલ કર્યા સિવાય એની રચના શક્ય ન હાય, તા આદર્શ ભાષા રચવાના પ્રયાસા નિષ્ફળ જ થવાના.

આગળ જતાં લિ<sup>.</sup>ગ્વિસ્ટિક ફિલસ્ફીના બીજા ત**ળક્કામાં બીજી એક** ઋંખેશ શરૂ થઇ : સામાન્ય ભાષાની ફિલસૂફી. આ ફિલસૂફોનું કહેવું એમ હતું 🕏 સામાન્ય ભાષાને સુધારવાની કે આદર્શ ભાષા રચવાની કાઈ જરૂર 💉 નથી. આપણા સામાન્ય વ્યવહારને માટે એ પૂરતી છે. ફિલસ્ફીના રાગ ત્યારે જ થાય છે જ્યારે આપણે ભાષા પાસેથી વધારે કામ લેવા માગીએ છીએ. જ્યારે ભાષાના ઉપયોગ ફિલસૂફી માટે થાય છે ત્યારે જરૂર કાઈ ને કાઈ શબ્દ કુ શબ્દો ઉપર અત્યાયાર કરવામાં આવે છે, અને એ સામાન્ય રીતે ઉપાડી શકે એનાથી અનેકગણા વધારે ભાર એના ઉપર લાદવામાં આવે છે. જો ભાષાતા ઉપયાગ સમજપૂર્વક કરવામાં આવે અને શબ્દો પ્રત્યે માણસાર્ધભરેલું વર્તન કરવામાં આવે તાે એનાે દુરુપયાગ ન થાય અને ફિલસ્ફ્રીનાે રાગ થાઈ જ ન શકે. ભાષા પાસેથી વધારે પડતી અપેક્ષા ન રાખવી જોઈએ **અ**તે એતા ઉપયાગ એતું છૂપું સ્વરૂપ સમજીતે થવા જોઇએ. 'ઍંબ્સલ્ય્ડ કુઝ તુક્તિસ ' (નિરપેક્ષ ચાેકસાઇ) જેવું કાંઇ છે જ નહીં, અને સામાન્ય ભાષાની અસ્પષ્ટતા, સંદર્ભાળહતા અને વિચિત્ર ખજારુ રીતા એના 'કાંડ ' (સંકેતસંહિતા) માટે ઉપયોગી ભલે ન હોય, પણ હાનિકારક પણ નથી. માણુસને પાણીમાં ડૂબકી મારવાના હક્ક છે એટલા જ વિચારમાં ડૂબવાના 🚱, ક્રક્ત ભાષા વમળમાં ન પાડી દે એટલું ધ્યાન રાખવાનું છે.

ધારા કે આપણે બે ઘડી માટે કખૂલ કરીએ કે ફિલસફીની ગૂંચવણ અને તત્ત્રતાનની ચર્ચાએ ભાષાએ ભુલાવેલી ભીંત છે, નવરી ભાષાએ વાળેલું તખ્ખાદ છે, તો શું થાય ? ધારા કે આપણે અનુશાસનપર્વમાં સરકારને એવા નિયમ કરવા દઈએ કે કાઈએ દોરીથી માંડીને રાંઢવા સુધી કાઈ પણ રસ્ત્રીના દુરુપયાગ ન કરવા. બાંધવા, વીંડવા, ખેંચવા, વણવા વગેરે માટે રસ્ત્રી છૂટથી વાપરી શકાય, પણ કાયદા પ્રમાણે તે સિવાય કાઈ પણ કામ માટે કાઈ પણ પ્રકારની રસ્ત્રીના શુંગારિક, ધાર્મિક, સાંસ્કૃતિક કે બીજ રાટે તે નકામા ઉપયોગ ન થઈ શકે. ઉપયોગ સામાજિક કે આર્થિક રીતે કામના છે કે નકામા એ ઠરાવવાની સત્તા સરકારની રહે – તા શું થાય !

<del>લા</del>ષાવિમર્શ : ૧૯૮૦ : ૨ ]

•

આવા કાયદાનાં ઘણાં સારાં પરિણામ આવે. દોરી, રસ્સી વગેરેના પર પરાગત પ્રકારા અને તેમના પ્રમાણભૂત પ્રયોગા કયા તે નક્કી થાય; ભાવા બધાય, વપરાશ વધે અને ગ્રાહકોની છેતરામણી ઓછી થાય. રસ્સીના બગાડ થતા અટકે. કદાચ રિઝર્વ બે કની પરવાનગી લઇને અમુક વાજબી શું ગારિક પ્રયોગાની છૂટ પણ આપવામાં આવે; દાખલા તરીકે ગળામાં પહેરવાના હાર કે માળા માટે કે ક્મતાં બાંધવા માટે. પરંતુ સાથે સાથે ભરતગૂં થણ કે છોકરાંઓ આંગળીમાં દોરી પરાવીને 'ઘાડિયું ' કે 'મારના પગ ' વગેરે બનાવવાની રમતા રમતાં હોય છે એવા ઘણી પ્રવૃત્તિઓ પણ ભુલાઈ જાય. આ પ્રવૃત્તિએા નકસાનકારક તા નથી હોતી, શીખવાલાયક પણ હોય છે, અને એમાંથી નવા પ્રકારના ટાંકા કે નવા પ્રકારની ગાંઠી લેવાના નિયમા સમજી શકાય છે, જે ઉપયોગી નીવડી શકે છે. ભાષાના સામાન્ય વ્યાવહારિક અને તેના નકામા પ્રયોગાને જુદા પાડવાની ભાષાનિષ્ઠ ફિલસફોની ધગશ નીચે અને કોતિકારીની સ્વાભાવિક અસહિષ્ણુતાની મદદથી ફિલસફોની ધગશ નીચે અને કોતિકારીની સ્વાભાવિક અસહિષ્ણુતાની મદદથી ફિલસફી નહીં તો પણ વગર વાંકે કચડાઈ જવાના સંભવ રહે છે.

"... the pursuit of analysis...naturally tended to give rise to the idea that the business of philosophy is clarification and not discovery; that its concern is with meaning, not with truth; that its subject-matter is our thought or language, rather than facls." (9. ચ્યાર્ધ. વાર્નોક-Warnock : ' ઇંગ્લિશ ફિલાસાફી સિન્સ ૧૯૦૦ , ૧૯૫૮) જવાય કરતાં સવાલનું મહત્ત્વ વધી ગયું અને ફિલસૂફીમાં એક એવી વૃત્તિ પેસી ગઈ કે ફિલસફીવિષયક ગૂંચવણના કાળા નાગ જે હજારા વર્ષોથી वियारवंत क्षेत्रिने उरावता आव्या हता से भात्र हेरिडां क छ सेवुं पुरवार ચવું જોઈ એ. ક્રાંતિની શરૂઆતમાં ક્રાઇડના મનાવિશ્લેષણની યાદ તાછ હતી અને એથી એક એવી આશા જન્મી કે જેમ 'ન્ય્રાહિક સિન્ડ્રોમ્ઝ'નું મૂળ કારણ શાધી કાઢવાથી એ અદશ્ય થઈ જાય છે એમ ફિલસફીવિષ્યક ગૂંચવણનું મૂળ જાણવાથી એ પણ નષ્ટ થઈ જશે. ફિલસૂફા માનવા લાગ્યાં કે તેમનું કામ માત્ર ગૂંચવણના ભૂતવળગાડ હાય એને કાઢનાર ભૂવાનું જ છે. ક્ષિતિજ ધકેલવાથી જન્મેલા ઉલ્લાસ અને હિંમતને લીધે એવી પરિસ્થિતિ આવી ગઈ કે આભ પડે તા પણ ચણીમાર જ પડ્યુ છે એમ ખતા**વવા** ફિલસફો તૈયાર થઈ ગયા. ફક્ત ફિલસફીના સવાલોના અભ્યાસ કરવા અને

જવાએ પ્રત્યે દુર્લક્ષ રહેવું એની વ્યર્થતાના ખ્યાલ રસેલ જેવા મૂળ ક્રાન્તિને માખરે રહેલ ફિલસૂકને પણ આવ્યા હતા. રસેલ પાતાના 'પોટ્રે'યૂ દ્રસ ક્રામ મમરી 'માં રમૂજી રીતે એની નોંધ લે છે. રસેલને ખૂખ ચાલવાના શાખ હતા. એ એક વખત ભૂલા પડી ગયા. ત્યારે એણે એક દુકાનદારને પૂજ્યું કે વિન્ચિસ્ટર જવાના દૂંકામાં દૂંકા રસ્તા કયા ? દુકાનદારે અંદરના આરડામાં એઠેલ કાઈ વ્યક્તિને પૂજ્યું : "આ ભાઈને વિન્ચિસ્ટરના દૂંકામાં દૂંકા રસ્તા કયા એ જણાવશા ?" તે પછીના સંવાદ આ પ્રમાણે હતા એમ રસેલ કહે છે:

અંદર બેઠેલાે માણસઃ " વિન્ચિસ્ટર ? "

દુકાનદાર : " હા." " વિન્ચિસ્ટર જવાના રસ્તા ?"

" હા."

" વિન્ચિસ્ટર જવાના દૂંકામાં દૂંકા રસ્તા ?"

" હા."

" ખત્રર નથી"

કાઇ પણ સારી વસ્તુના અતિરેક સારા નથી હાતા એ ખરૂં છે, પણ લિંગ્વિસ્ટિક ફિલસૂફીના જે એ દાવા છે કે ગૂંચવણનું મૂળ ભાષા છે અને મૂળ શાધી કાઢવાથી ગૂંચવણ પણ નષ્ટ થશે, એના વધારે વિસ્તારથી અભ્યાસ કરવા જોઈએ. આ એ દાવાઓને ચકાસવા માટે પ્રારબ્ધવાદની જૂની અને જાણીતી ગૂંચવણના દાખલા લઇ એના ઉદેલ ભાષાનિષ્ઠ ફિલસ્સફે કેવી રીતે કરવાના પ્રયત્ન કરે છે એ હવે આપણે જોઈએ.

### 3. એ પરસ્પરિવરા**ધી દ**ષ્ટિભિ'દુ

શું જે થવાનું હોય એ જ થાય છે? આજે સવારે હું કેટલા વાગે ઊડીશ એ શું પહેલેથી નક્કી થઇ ચૂક્યું હતું? મેં કાલે રાત્રે નક્કી કર્યું હતું કે સવારે ચાર વાગ્યે ઊડી જઇશ. ચાર વાગવા આવ્યા ત્યારે હું જાગતા હતા અને ઊઠવાના સમય થઇ ગયા છે એ જાણતા હતા, છતાં ઊઠવા ઇ છતાં ન હતા. પથારીની દ્રંફ છાડવી ગમતા ન હતા. સઇ રહેવા નહોતા માગતા છતાં ઊઠી પણ શકતા ન હતા. શું હું ધારું ત્યારે ઊના નહોતા થઈ શકતા? હું ઊઠવાનું નક્કી કરીશ એટલે ઊના થઈ જઇશ એ હું જાણતા હતા. પણ હું ઊઠવાનું કચારે નક્કી કરવાના હતા?

હું પાંચ વાગ્યે મારી મેળે ઊઠી જાઉં છું. મને લાગે છે કે મેં ઊઠવાનું ત્તાક્કી કર્યું અને ક્રોઈ જાતના ખંધન વગર મારી ઇચ્છાશક્તિ અને મારા

·ભાષાવિમર્શ: ૧૯૮૦ : ૨ ]

નિશ્ચયના ખળથી જ ખરાખર પાંચ વાગ્યે ઊભા થઈ ગયા. પરંતુ જો પહેલેથી નક્કી હોય, એટલે કે ગયે શુક્રવારે કે ઈ. પૂ. ૧૫૦૦ માં પણ જો એ વિધાન સાચું હોય કે તા. ૪ માર્ચ ૧૯૭૮ને દિવસે કરયપ મંકાડી સવારના પાંચ વાગ્યે ઊઠશે તા મારા માટે ૪–૫૫ કે ૫–૦૫ વાગ્યે ઊઠશું અશક્ય ખને. મારે શું કરવું એ નક્કી કરવાના મારા હક્ક, મેં ધાર્યું હોય એ પ્રમાણે વર્તાવાની મારી શક્તિ અને મારા વર્તાન માટેની મારી જવાળદારી, બધું મારા મનના એક વહેમમાત્ર ખની રહે. હકીકતમાં તા ધારું એ કરવાનું અને મારી ઇચ્છા પ્રમાણે વર્તાવાનું મારું સ્વાતંત્ર્ય ત્રાજવાના ભારે પલ્લા તરક ઝૂકવાના સ્વાતંત્ર્યથી જુદું ન હોય. હું ધારું ત્યારે ઊઠી ભલે જઈ શકતો હોઉં, પણ હું કચારે શું ધારીશ એ મારા હાથમાં ન હોય. કેન્ટના શાબ્દોમાં કહીએ તા પથરા પોતાને જે હાથે ફેંકથો છે એને ભૂલી જાય તા હવામાં પાતે મુક્ત વિહાર કરે છે એમ અનુભવે.

પ્રારખ્ધવાદના બે અભિગમાં છે: એક તા સાચા પ્રારખ્ધવાદ ('પ્યાર ડિટમિંનિઝમ') અને બીજો એનાથી પરિણુમતા માર્જારકિશારન્યાય (ફેય્ડન્લિઝમ). સાચા પ્રારખ્ધવાદ માત્ર એટલું કહે છે કે જે બને છે એનાં કારણ હાય છે; કારણ વગર કાંઈ બનતું નથી. અને જો કાંઈ પણ બનવાને કારણ હાય તા એ બને જ છે; સિવાય કે બીજાં કાંઈ કારણ એને બનતું રાકે. જો ખેદી ચાક્કસ દિશા અને લંબાઈ નક્કી કરીને અમુક 'રિપન' અને 'ફ્લાય્ટ' આપીને દડા ફેંકે તા આંગળીમાંથી છૂટવા પછી દડાની 'ટ્રજિફ્ટરી' સંપૂર્ણપણું નિયત થઈ ગઈ હાય અને હવાના પ્રતિરાધ અને પીચની પરિસ્થિતિની ગણતરી કરીને એ ચાક્કસ કર્યા જશે, એ પહેલેથી જાણીશકાય છે. સારું સંગણક્યંત્ર હાય તા પહેલેથી કહી આપે કે અમુક વખતે હડા કયાં હશે. પણ શું બેદી કેવા દડા ફેંકશે એ પણ અને બેટ્સમન એ દડાને કેવી રીતે રમશે એ પણ એટલું જ ચાક્કસપણું નિયત થઈ ગયું હશે કૃપરતી માહિતી સંગણક્યંત્રને આપવામાં આવતાં એ પણ જાણી શકાય કે ખેદી ક્યારે 'ટાપ રિપનર' નાખશે અને 'બેટ્સમન' ક્યારે બીટ થશે કે

આપણે માનતા હાેઇએ છીએ કે અચેતન જગત છેલ્લે સુધી નિયમ-બહ્દ છે. દડાને હાથમાંથી છૂટ્યા પછી કથાં જવું એ નક્કી કરવાના હક્કઃ નથી. કાેઇ પણ ઘડીએ જગતમાં શું બની રહ્યું છે એ, એ પહેલાંની ઘડીએઃ જગતની સ્થિતિ કેવી હતી એના ઉપર નિઃશેષપણે અવલ બિત છે. હવે જો મારા વિચારા, લાગણીએ અને મારા નિર્ણયા મારા મગજ અને શરીરનીઃ

[ ભાષાવિમર્શ : ૧૯૮૦ : સ્ટ

પરિસ્થિતિને દર્શાવતા કાંટાઓ જ હોય, તો મારા જડ શરીરની નિયમભહતા મારા ચેતનને પણ લાગુ પડશે. જો ફેંકેલા દડાની 'ટ્રેજિફ્ટરી' નક્કી હોય, તો શું મારી આખી જિંદગીની 'ટ્રેજિફ્ટરી' પણ નક્કી નહીં થઇ ગઈ હોય? હું શું કરીશ અને મને શું ચશે એ શું ફક્ત મારા અજ્ઞાનથી જ ઢંકાયેલું છે? એક જમાનામાં ધૂમકેતુ, ગ્રહણ, વાવાઝોડાં, ધરતીકંપ અને દરિયાનાં ભરતી-એટ અને મોર્જા શેનાથી થાય છે એ ખબર ન હતી. વિનાશકારી શક્તિઓની ધૂન પ્રમાણે પ્રકાપ થાય છે એમ મનાતું. આજે આપણે દરિયાના 'કન્વેફ્શન' પ્રવાહો, મોર્જા, ભરતી-એટ અને પ્રવાહોને સમજીએ છીએ. શું આવતી કાલે આપણે માનવનિષ્પાદિત લાગતી ખૃહત ધટનાઓની નિયમભહતા નહીં જોઇ શક્યોએ?

પ્રકૃતિની નિયમખહતાના અભ્યાસ કરી ભવિષ્યમાં શું થશે એ વિશે આગાહી કરવાનું જેમનું કામ છે એવા વૈજ્ઞાનિકા પાસે આપણું માર્ગદર્શનની આશા રાખી શકીએ; પરંતુ વૈજ્ઞાનિકાનાં મંતવ્યો વિસંગત અને ચાક્કસ ફલિત વગરનાં જણાય છે. દાખલા તરીકે જોન સ્ટયુઅર્ટ મિલનું કહેવું હતું કે સમાજ-શાસ્ત્રને એક સંપૂર્ણ ચાકસાઇવાળું વિજ્ઞાન બનાવી શકાય જેમાં સમાજનું ભવિષ્ય એના ચીલામાંથી કેવી રીતે ઘડાય છે એ નિયમા દારા ખતાવી શકાય પરંતુ પ્રારખ્ધવાદીની લાક્ષણિક વિસંગતતા અને ' ઇરેશનેલિટી' ( સુદ્ધિ-પ્રતીપતા ) સાથે મિલે એત્રી પણ ભલામણ કરી હતી કે સમાજશાસ્ત્રના આ નિયમોના અભ્યાસ કરવા જોઈએ, જેથી સમાજનું ભવિષ્ય સુધારી શકાય. ઍરિસ્ટાંટલે કહ્યું હતું કે અલગ અલગ પ્રત્યેક વસ્તુના ખુલાસો આપી શકે એવા દરેક વખતે નિયમ હાવા જ જોઈએ એવી માન્યતા બેઠ્ઠી છે.

ફિલિપ વીલરાય્ટ કહે છે:

"It is a postulate of acientific methodology that every particular is related to some other particular according to some uniform law. This postulate expresses the ideal of the more exact sciences...but its employment in these sciences is precisly what makes them so abstract and (however useful and even indispensable) so ultimately limiting in their impingement upon human experience...the exact sciences have stripped the particulars with which

ભાષાવિમર્શ: ૧૯૮૦ : ર ]

•

they deal of more and more of the concrete familiar meanings, since concrete meanings have always an irreducible element of disorder. The events with which pure physics, the most exact of the empirical sciences, is equipped to deal are not things big with meaning like a showstorm or a war of a momentous decision, but n-dimensional abstractions unintelligible except to technicians." (' એ ક્રિડિકલ ઇન્ડ્રડફ્શન ટૂ એશિક્સ', ૧૯૪૯ની આવૃત્તિ, પૃ. ૩૯૩)

ખીજ બાજુ સર જેયુમ્ઝ જન્ઝ કહે છે:

"...there can be no question that all our conscious experiences of inanimate nature, which are limited to the man-sized world, show that determinism does prevail here...Before the era of modern physics it was a simple matter to define what we meant by causality and free-will. We supposed the world to consist of atoms and radiation; we imagined that precise positions could be assigned, in principle, to every atom and to every element of radiation, and the question of causality was simply whether, knowing these positions, it was possible in principle to predict the future course of events with certainty. The question of free-will was whether it was still possible to predict this course when consciousness and human volitions intervened in the picture.

But modern physics shows that these formulations of the questions have become meaningless. It is no longer possible to know the exact positions of particles or of elements of radiation, and, even if we could, it would still be impossible to predict what was going to happen next. So far as the inanimate world is concerned, we may picture a substratum below space and time in which the springs of events are concealed, and it may be that the future already lies hidden, but uniquely and inevitably determined, in this substratum...

At least the new physics has shown that the problems of causality and free-will are in need of a new formulation... The classical physics seemed to bolt and bar the door leading to any sort of freedom of the will; the new physics hardly does this; it almost seems to suggest that the door may be unlocked – if only we could find the handle. The old physics showed us a universe which looked more like a prison than a dwelling place. The new physics shows us a universe which looks as though it might conceivably form a suitable dwelling-place for free-men, and not a mere shelter for brutes – a home in which it may at least be possible for us to mould events to our desires and live lives of endeavour and achievement."

કદાચ આ ખે વિધાના વચ્ચેના સંધર્ષ ઉપર-ઉપરના જ હાય અને એ જુદાં અને આપસમાં મેળ ન ખેસે તેવાં (ઇન્કમ્પૅટિબલ) લાગવાનું કારણ 'સિમેન્ટિક' હાય, કારણ કે 'માણસના માપની દુનિયા' ('મેન-સાયઝ્ડ વર્લ્ડ') અને 'અર્થ' સભર ચીજો ' ('શિન્ઝ બિઝ વિથ મિનિક') એ ખે સાવ જુદા જ વસ્તુ હાય. સર જેય્મ્ઝ જીન્ઝની માણસના માપની દુનિયામાં એ નિર્જીવ પ્રકૃતિની જ વાત કરે છે એ યાદ રાખવું જોઈએ. એમના માટે માણસના માપની દુનિયા એટલે સદ્ભમદશે ક યંત્રની પેલે પારની અને ખંગાળ-કક્ષાની વચ્ચેની ભૌતિક વિદ્યાનીની દુનિયા, માણસની ચેતના કે એષણાઓથી ખનેલી દુનિયા — એવા એમના અનિવાર્યપણે અર્થ ન કરી શકાય. આ દુનિયામાં એમના કહેવા પ્રમાણે સાચા પ્રરુધવાદ એટલે 'હિટિમિનિઝમ' દેખીતી રીતે પ્રચલિત છે. દસ કિલાના પથરા અમુક જાડાઈના કાચ ઉપર અમુક વેગથી કે કવામાં આવે તો કાસ ત્રી જ જવાના, એમાં પસંદગી આ મુક વેગથી કે કવામાં આવે તો કાસ ત્રી જ જવાના, એમાં પસંદગી

العروس

કે અપવાદ ન હાઇ શકે. ત્યારે બીજી બાજુ વીલરાયૂટની આચારશાસ્ત્રની દુનિયાની 'અર્થ' સભર ચીજો ' એટલે શું એ જોવા માટે આજનાં ગુજરાતી છાપાંના પહેલા પાના ઉપર પ્રિન્ટેડ સાડીઓના ડિસ્કાઉન્ટ સેલ અને હરસમ્મસા વગર ઓપરેશને મટાડનાર હુકીમની જાહેરખખર સાથે જયાતિષીઓની જાહેરખખરમાં જે યાદીઓ છે એ ઢાંકવી પડશે: (સહેજ વિષયાન્તર કર્વું તા આજે તારીખ રહ ફેબ્રુઆરી ૧૯૮૦ છે – આ લેખ જે લખવાની શરૂઆત માંડ પકડેલી ટ્રેનમાં થઈ હતી એ બરાબર ત્રેવીસ મહિના સુધી કદાચ પૂરા થયા વગરના જ રહેવાના હશે!)

·<sup>46</sup> ૧. ભાગ્યના ભેદ જાણવા છે?

સાંસારિક સુખ, લગ્નમાં વિધ્ન, પ્રેમમાં નિરાશા, પુત્રસુખ, મુસાક્રરી, શત્રુ, દુશ્મની કરણી, નડતર, ઘરક્લેશ, કીર્તિ, યશ, ન કહેવાય ન સહેવાય તેવા જીવનમાં મું ઝવતા ખાનગી પ્રશ્નોના ઉકેલ ને ઉપાય. ૪૦ વર્ષના જૂના, વિશ્વવિખ્યાત ભવિષ્યવેત્તાને આજે મળા. ખાતરી કરા. દરેક કામનું નિવારણ ને પરિણામ ૨૪ કલાકમાં જ જુઓ…

વ. ભાગ્યાદય

જીવનમાં ભાગ્યાદય વિના ગમે તેવા પુરુષાર્થ કરવા છતાં પણ યશ મળતા નથી. માટે જ કાઈ પણ શુભ કામ તેમ જ નવીન ધ'ઘા કરતા પહેલાં આપનું ઉજ્જવળ ભાવિ અગાઉથી જાણી સાવચેત રહેા. સ'તાન, પ્રેમ, લગ્ન, કાર્ડ-કચેરી, દુશ્મનદાવા ઇત્યાદિ, બજારભાવની સચાટ રૂખ માટે રૂખરૂ મળા...

- 3. શ્રી ગણેશાય નમ:. ૭૦ નમઃ શિવાય. હસ્તરેખા-જન્મકુંડળી તથા આધ્યાત્મિક પ્રેરણાથી ભૂતકાળ, વર્તમાનકાળ તથા સાચા ભવિષ્યકાળ નભાવા મળા. ધારેલી મનાકામના પૂર્ણ કરવા ચાગ્ય માર્ગકર્શન તથા લેખિત ગેરંદીથી કપાય કરી આપશું. સફળતા ન મળે તા તે અંગેના ખર્ચ પાછા...
- ૪. તમારા ભાવિને જ્યાતિષના આયનામાં અક્ષર-શઃ જુએ. જ્યાતિષશાસ્ત્રનું વિપુલ જ્ઞાન ધરાવનાર, અમેરિકા, યુરાપ, આદ્રિકાના ભવિષ્ય-વેત્તાની, ધારેલી મનાકામના પૂર્ણ કરવા, ભાગ્યાદય, નવીન ધ'ધા, ધનલાલ, રાજકીય ઉન્નતિ, વિદેશગમન, સ'તાન, કાંઈ વગેરે માટે સલાહસ'મતિ લેશો....
- ય. તમે દુઃખી શા માટે ?…" વગેરે વગેરે. વધારે કહેવાની જરૂર ખરી ?

#### ४ प्रारण्धवाद : तेना प्रधारी

છેલ્લાં બે-અઠી હજાર વર્ષો દરમ્યાનના આ પ્રશ્ન ઉપરનાં લખાણા જોતાં એક વસ્તુ ચાપ્પ્પી દેખાય છે કે લોતિક વિજ્ઞાની હોય કે ફિલસફ્રન

ભાષાવિમર્શ: ૧૯૮૦: 4

সাহত্ঘবাহী हो। है मुक्तिवादी हो। हो। सेने सत्य में जुं नथी – हरें हे पेतानी णातरी सिवाय सत्य शुं हो। शहे अवे। ज प्रश्न पूछ्यों छे. पछी लंदी पेताना मतने पुरावा तरीहे रक्ष हथें। हो। हे। विश्वास तरीहे. सर केंय्रें छन्ज हहें छे: "It is neither abstract physics nor concrete experience that thrusts determinism upon us, but rather the inability of our minds to imagine anything other than determinism." हहाय अथी ज हेहात, रिपनां आ, साय्िनत्स, लें। ह, ह्यूम, हेन्ट, हेंगेस, मिस, ॲसिग्आन्डर वंगेरे धणा परा इसिस् हें। अपारण्धवाहना हावानुं आहर्षण हथ्य हथें छे, पछी लंसे हेहात स्थाने हेंन्ट मुक्तिवाही अनवा ह्यूमणा हो। स्थान समक्तवानी होशिश हरता ह्यूम पोताना प्रारण्धवाहने समक्तवानी अने समक्तवानी होशिश हरता हो। अने भिसनी केम रिपनां आ अने ॲसिग्आन्डर पूरेपूरा पण विसंगत प्रारण्धवाही हो।

પ્રારુષ્ધવાદ, નિર્ધારણવાદ, ડિટમિંનિઝમ: તત્ત્વસાનના એ સિહાંત ક્રે જે-તે અમુક શરતે ખતે છે અને જો એ શરતા હાય તા એના સિવાય ખીજું કરાં ન જ ખને, તેને પુરવાર કરવા માટે ઘણી જુદી જાતની દલીલા રજૂ કરવામાં આવી છે. પ્લેટાવાદીઓનું કહેવું હતું કે સ્વાતંત્ર્ય એટલે શિવ-તું ગૂડ ')થી નિયત ખતેલા સંકલ્પ. ડાય્ડારસ, ક્રાનસ અને સ્ટાયુકા<del>નું</del> કહેવું હતું કે તર્કશાસ્ત્ર ખતાવી આપે છે કે બધું પહેલેથી નક્કી થઈ ચૂક્યુ હોય છે અને એને કાઈ બદલાવી શકતું નથી. જે તાર્કિક પુરાવા સ્ટાયકોએ રજૂ કર્યા એને 'તેતિ ઉમ નાન દેતુર' (= 'તૃતીયમ ન દત્તમ્') કહેતા -એના અર્થ એવા થાય કે દરેક વિધાન કક્ત સાચું અથવા જૂઠું જ હાેઈ શકે, ત્રીજી કાેર્ઇ શકચતા ન હાેય. જો દરેક વિધાન ફક્ત સાચું અથવા જુઠું જ હોય તા ભવિષ્ય વિશનાં વિધાના કે કાેઇ માણસ ભવિષ્યમાં શું કરશે એ વિશેની આગાહી, અથવા ન કરવામાં આવી હોય એવી આગાહી પણ સાચી અથવા જૂઠી જ હાઈ શકે, અને એથી ધારે એમ કરી શકવાની શક્તિ ક્રાઈ પાસે ન હાેઈ શકે. ઍરિસ્ટાટલે ' દે ઇન્તેપિ'તાતિઓને 'માં આની ચર્ચા કરી છે. એનું કહેવું છે કે અમુક માણસ ફ્લાણી સ્વૈચ્છિક ક્રિયા કરશે કે નહીં એ વિશેનાં વિધાના એ માણસ એમ કરે કે ન કરે ત્યાં સુધી સાર્ચા શ્ર્યવા જૂઠાં નથી હોતાં. ઍરિસ્ટાેટલની પ્લેટાેવાદીઓના આચારવિષયક નિર્ધારણવાદ સામેની દલીલા 'ઍાંષ્ઝર્સ્ડ ઇન્ક્રોન્ટિનન્સ ' ઉપર રચવામાં

ભાષાવિમર્શ: ૧૯૮૦: ૨]

આવી હતી તેમ જ એની સ્ટ્રેક્યુકોના તાર્કિક મારખધવાદ સામેની દલીલા પણ નિરીક્ષણ ઉપર જ રચવામાં આવી હતી કે કેટલાક માણસા કેટલીક વાર ફ્લાણું કરવું કે નહીં એવા વિચાર કરતા હાય છે. આ દલીલ ચુસ્ત પ્રારખ્ધ- વાદીને ગળે ઉતારે એવી નથી, કારણ કે પાતે શું કરવું એ વિચાર કરવાવાળા સાલાન કે અભાન મુક્તિવાદી એમને તા શક્ટના ભાર તાણવાવાળા શાન જેવા જ લાગશે. પરંતુ ભવિષ્ય વિશેનાં વિધાન સાચાં કે ખાટાં હાઈ શકે કે નહીં એ મુદ્દો અત્યંત મહત્ત્વના છે. અને એની ચર્ચા આપણે થાડી વારમાં કરીશું.

પ્રારખ્ધવાદના ધણા જુદા પ્રકારા છે. સુરત તાર્કિક પ્રારખ્ધવાદ એટલે એવા દાવા કે દરેક ઘટના કે વ્યાપારની દરેક વિગતનાં બધાં કારણા અને પરિણામા પહેલેથી સંપૂર્ણ રીતે નક્કી થઈ ચૂક્યાં હોય છે અને કાેઇ જાતની પસંદગીને એમાં અવકાશ નથી હાેતાે. તદ્દઉપરાંત દરેક ઘટનાનું નિર્ધારણ તે પહેલાં બનેલી ખીજી ઘટનાને લીધે થયું હોય છે, કાેઈ અંતિમ લહ્ય કે **પ્ર**યોજન ( ' ટેલેાસ ' )ને લીધે નહીં. આ જાતના પ્રાર**ે**ધવાદની તરફેણમાં એક તા નિગમનાત્મક દલીલ છે કે જે ગઈ કાલે કુદરતી પ્રકાેપને કારણે **ખ**તે છે એમ મનાતું એનાં કારણા જેમ આજે આપણે જાણીએ છીએ એમ જે આજે આપણને પહેલેથી આગાહી ન કરી શકાય તેવું અને મુક્ત પસંદગી-વાળું લાગે છે એ કદાચ આવતી કાલે આપણને એનાં કારણા સમજાય પછી, પહેલેથી જ નક્કી થયેલું છે એમ સમજાશે. ખીજી દલીલ 'આ પ્રીઓરી ' છે, જે ધટનાની શરૂઆત હાય એનું કારણ હોવું જ જોઈ એ, અથવા એ પાત જ એનું કારણ હોવું જોઈ એ. પણ જો એ પાત જ એનું કારણ હાય તા એ પાતાની શરૂઆત પહેલાં પણ અસ્તિત્વમાં હાવી જોઈએ, જે અશક્ય છે. એથી જેની શરૂઆત હાય એનું કારણ ખીજું કાંઇક હાવું જ જોઈએ. આ દલીલ કદાચ આજે આપણને થાડી વિચિત્ર લાગે. ત્રીછ દુલીલ ત્રાનમીમાંસાશ્રિત છે: પ્રકૃતિની નિયમખહતા (એટલે કારણ અને, યરિણામ વચ્ચેના અટળ સંખંધ) જો સ્વીકારવામાં ન આવે તા ગમે તેવી વિચિત્ર, ચમત્કારિક કે ઢંગધડા વગરની ધટનાએા બની શકે.

જેને આપણે 'માર્જરિકશારન્યાય 'કહ્યો છે, એ પ્રારખ્ધવાદ 'નિયત-પરિષ્ણામ પ્રારખ્ધવાદ ' પણ કહેવાય છે. તેનું કહેવું છે કે સાવ પસંદગી નથી એવું નથી. સાધન અને વિગતની ખાખતમાં શું કરવું એ નક્કી કરવું શક્ય હોય તા પ્રશુ છેવટે પરિશામ તા પહેલેથી અફર રીતે નક્કી થઈ ગયેલ હોય

[ ભાષાવિમર્શ : ૧૯૮૦ : ૨ 🔔

છે. આતા એક સારા દાખલા છે. સિસરાની એવી દલીલ કે માંદા માણસને ડાંકેટરની જરૂર નથી, કારણ કે એ કાં તા મરી જવાના છે અથવા માંદગીમાંથી સાજો થઇ જવાના છે. એટલે ડાંકેટરને ખાલાવવા કાં તા વ્યર્થ છે અથવા મિનજરૂરી છે.

આપણે જોઇ ગયા તે પ્રમાણે ઍરિસ્ટાેટલ કારણગત અનિર્ધારણવાદની તરફેણ કરે છે. આ જાતના યાગાનુયાગવાદ કહે છે કે વિશ્વમાં અમુક ભિન્દુ-એાએ અમુક પ્રકારના યાદચ્છિક બનાવાનું અસ્તિત્વ હાય છે. હાય્ઝન્બર્ગ પાછીનું ભૌતિક વિજ્ઞાન આ દાવાને પ્રભળ કરે છે. શુદ્ધ મુક્તિવાદનાં દાવા સાધારણ રીતે દલીલા વગર, વિશ્વાસને આધારે કરવામાં આવે છે. વિલિઅમ જ્યુમ્ઝ કહે છે: "મુક્ત સંકલ્પમાં માનવું એ મારા મુક્ત સંકલ્પનું પહેલું કાર્ય હશે. " કદાચ પાતે મુક્ત છે એમ માનનારા એમની શ્રહાને લીધે વધારે મુક્ત બની શકે એવું પણ બની શકે. સાર્ત્રના પાતાની મુક્તિમાં જે વિશ્વાસ છે એ અપ્રતિમ છે. સાર્જ કહે છે: "Far from being able to modify our situation at our whim, we seem unable to change ourselves. I am not 'free' either to escape the lot of my class, of my nation, of my family or even to build up my own power or my fortune or to conquer my most insignficant appetites or habits. I am born a worker, a Frenchman, an hereditary syphilitic or a tubercular. The history of a life, whatever it may be, is the history of a failure... Much more than he appears "to make himself", man seems "to be made" by climate and the earth, race and class. language, the history of collectivity of which he is a part, heredity, the individual circumstances of his childhood, acquired habits, the great and small events of his life.

This argument has never greatly troubled the partisans of human-freedom.

...the empirical and popular concept of 'free-dom' which has been produced by historical, political and moral circumstances is equivalent to

ભાષાવિમર્શ: ૧૯૮૦: ૨]

પહ

the ability to obtain the ends chosen.' The technical and philosophic concept of freedom, the only one which we are considering here, means only the autonomy of choice. It is necessary, however, to note that the choice, being identical with acting, supposes a commencement of realization in order that the choice may be distinguished from the dream and the wish. Thus we shall not say that a prisoner is always free to go out of prison, which would be absurd, nor that he is always free to long for release which would be an irrelevant truism, but that he is always free to try to escape (or get himself liberated)..." (સાત્ર, 'બીઇક ઍન્ડ નચિક્નિસ', ૧૯૬૬, પૃ. ૫૭૧)

હું સાર્ત્રના પક્ષ સમજી શકવાના દાવા કરી શકું એમ નથી; દાખલા તરીકે સાર્ત્રનાં આ વાકચોના અર્થ શું થાય (કે થાય કે નહીં!) એ દું નથી કહી શકતા: "Causes and motives have meaning only inside a projected ensemble which is precisely an ensemble of non-existents. And this ensemble is ultimatley myself as transcedence; it is Me in so far as I have to be myself outside of myself" (એજન, પ-પ૩૪). સાર્ત્ર જેને "મુક્ત" કહે છે એ આપણી ચર્ચા માટે પ્રસ્તુત છે કે નહીં એ પણ પ્રશ્ન છે; સરખાવા એનાં પ્રખ્યાત વાકચો: "I am condemned to be free. This means that no limits to my freedom can be found except freedom itself or, if you prefer, that we are not free to cease being free." (એજન, પૃ. પ૩૭)

"The world in which a person lived is his own personal project and he is responsible for whatever happens in it... Even when we cannot get what we want, we are free to change our desires or to persist in them." ( 2) 74)

[ ભાષાવિમર્શ : ૧૯૮૦ : 3

હું ભલે સમુદ્રમાં તરતા સડેલા અને પાણીથી તરખાળ લાકડાના કટકા તહેાઉં અને માજાં, લહેરા અને તરંગાના ઝાકના સામે તરવાના મારામાં -શક્તિ ન હાય, પણ તે છતાં હું મુક્ત છું, કારણ કે સમુદ્ર અને મારા તરખાળ સડા ભગવાને નથી બનાવ્યા, મેં બનાવ્યા છે. એના કર્તા છું અને એના માટે હું જવાબદાર છું. મને જે પ્રવાહા આડા-અવળા ફેંક્યા કરે છે, એની સાથે એકરૂપ થવાને હું મુક્ત છું, અને જો હું એકરૂપ ન થઈ શકતા હાઉં તા આત્મહત્યા કરીને મારી આપી સૃષ્ટિના વિનાશ કરવા હું સમર્થ છું, સાર્જ કહે છે.

#### પ. મધ્યમ માગ<sup>૧</sup>

લાલકની જેમ આપણે સિસેરા અને સાર્ત્રના આત્યંતિક અને યાદચ્છિક ્વિચારા વચ્ચે અંત વગર ઝૂલ્યા કરીએ એવું લાગે છે. પણ સામાન્ય સમજ આપણને આ બન્નેની વચ્ચે કાેઈ જાતનાે સુદ્ધિસંગત રસ્તાે શાધવા પ્રેરે છે. અસ્તિત્વવાદીની જેમ ''આ દુનિયા મારી જ સજે'લી છે અને તેમાંના .દરેક ભૂખ્યા બાળક, દરેક શાષિત અને રંજાડવામાં આવેલ માણસ, તેમ જ આજના યુદ્ધ અને આવતા કાલના ભૂખમરા માટે હું જ અંગત રીતે જવાખ-દાર છું " એ સ્વીકારતાં હું અચકાઉં છું. ખીજી ખાજુ આત્ય તિક માર્જારકિશારન્યાય મને તદ્દન અહેતુક અને શરાસ્તભર્યો લાંગે છે. મારા ધરને આગ લાગી હાય તા હું ખેસી રહી શકતા નથી, ખચવાનું હશે તા ખચશે એમ માનીતે! "હું દોડાદોડ કરી મૂકવાના જ હતા, એથી આગ ત્લાગી ત્યારે મેં દોડાદોડ કરી મૂકી" એમ કહેવાથી સતાવ નથી મળતા. કારણ કે મારે હમણાં શું કરવું જોઈએ એ સવાલ છે. શું થવાનું છે અને મારે શું કરવું જોઈ એ એ જાણવાની પ્રયાજનવત્તા ('માટિવેય્શન ') 'નૈતિક ' -છે. હું જો મુક્ત કર્તા ન હોઉં તો હું મારાં કૃત્યા માટે જવાબદાર નથી. એથી મારે હું મુક્ત કર્તા છું કે નહીં એ જાણવું છે. એ જાણવા માટે પ્રારખ્ધવાદ સાચા છે કે મુક્તિવાદ એ પ્રશ્ન વિશે જિજ્ઞાસા થાય છે. પણ ્રેએ પ્રક્ષના વિચાર કરતાં કાં તા વિશ્વયુદ્ધની જવાબદ્વારી મારે અંગત રીતે સ્વીકારવી પડતી હોય એમ લાગે છે, અથવા " મારા ઘરને આગ લાગવાની જ હતી, હું એથી દોડાદોડ કરવાના જ હતા; તે છતાં દોડાદોડ ન કરી હોત ેતા શું થાત એ વિચાર આવવાના જ હતા અને 'હવે મારે શું કરવું જોઇએ ' એ પ્રશ્ન ઊભા થવાના જ હતા; આ પ્રશ્નના સાચા જવાયની શાધમાં મને પ્રારુપ્ધવાદ સાચા કે મુક્તિવાદ એ નક્કી કરવું પડશે એમ લાગવાનું જ ્રહતું; એ નક્કી કરવા માટે કાં તાે મારે વિશ્વયુદ્ધની જવાયદારી પણ સ્વીકારવા

. ભાષાવિમર્શ: ૧૯૮૦: ૨]

તૈયાર રહેવું પડશે; અથવા એમ માનવા તૈયાર રહેવું પડશે કે 'મારા ઘરતે આગ લાગવાની જ હતી…'વગેરે…વગેરે. " એવા અંત વગરના વિચારના વમળમાં – અનવસ્થામાં વધારે ને વધારે ઊંડા કસાતા જવું પડે છે.

છોકરાંઓને રમાડવા માટે અમુક ગીતા હોય છે એ યાદ આવે છે: I know a man named Michel Finnegan, He grew whiskers on his chin-negan, Along came the wind and blew them in negan, Poor old Michael Finnegan - begin, I know.....etc.

ફરક એટલા જ છે કે એવાં ગીતા ગાવાનું આપણે ધારીએ ત્યારે બધ કરી! શકીએ છીએ. જ્યારે ફિલસુફીની ગૂંચવણ આપણને પાગલ બનાવી શકે છે. તા ગૂંચવણમાંથી કેમ માર્ગ કાઢવાે ? દરદના અનુભવ કર્યા, ડાકટરની ઓળ-ખાણ કરી, હવે આપણે ભાષાનિષ્ઠ ફિલસુફીની દવા શું છે એ જોઈએ.

સૌથી પહેલાં ભાષાનિષ્ઠ ફિલસુફી આપણું ધ્યાન એ તરક ખેંચે છે કૈ પહેલાં જ્યારે 'શું જે **થવાનું હાૈય એ જ થાય છે** ? 'એ સવાલ પુછાયે**ા** ત્યારે ખીજા પણ ઘણા સવાલા પુછાયા હતા; દાખલા તરીકે દરિયામાં ભરતી અને એાટ શું કામ આવે છે ? અને તેના જવાળ બાબત હવે સહમતી સધાઇ પણ ગઈ છે. પરંતુ એ પહેલા પ્રશ્નના સૌને માન્ય ઉત્તર હજી નથી મળ્યા અને મળી શકશે પણ નહીં. એ એવા પ્રક્ષ છે કે જેના જવાબ આપી શકાય એમ નથી અને છતાં જવાળ આપ્યા વગર ચાલે એમ પણ નથી, એથી એ પ્રશ્ન પૂછવામાં જ ભૂલ થાય છે, કારણ કે પ્રશ્ન પાતે જ વિચિત્ર છે. એના જવાય મેળવવાની કાશિશ કરવી એ માયાજાળમાં કસાવા જેવું છે. આની માયાજ્તળમાંથી બહાર નીકળવા માટે કાેઈ એક બારહાં નથી હાેતું, પણ એમાંથી છુટવા માટે આખી માયાજાળ હટે ત્યારે જ રસ્તાે મળે છે. જેમ કાૈઈ પણ શળદને એકસરખાે ઉચ્ચારવાથી **બુ**હિ બહેર મારી જાય છે ('અર્થ-પરક અતિતૃષ્તિ ') એમ ક્લિસફીના પ્રક્ષોના વિચાર કર્યા કરવાથી માયા-જાળમાં કસાઈ જવાય છે. માટે જેમ અર્થપરક અતિતૃષ્તિમાંથી છૂટવા માટે જે શબ્દના વારંવાર ઉચ્ચાર કર્યા હાય એને બીજા શબ્દોની સાથે વાકચમાં વાપરવા પડે. એવી જ રીતે જો આપણા મૂળ પ્રશ્નને પણ ખીજા પ્રશ્નોની સાથે એના સાચા સંદર્ભમાં પૂછીએ, તાે પ્રશ્નની માયાજાળ તૂટા જાય અને ખુદિને ખાલી ચડી ગઈ હોય એ ઊતરી જાય.

[ ભાષાવિમર્શ : ૧૯૮૦ : ૨

'શું જે થવાનું હેાય એ જ થાય?' એ સત્રાલની બે ખૂખી છે. પહેલી ખૂબી એ કે એ સવાલ એક અનિવાર્ય દબાણભરી દિધા ( coercive dilemma) ઉત્પન્ન કરે છે. કાેઈ વખત આપણને લાગે છે કે ખરેખર જે ચવાનું હતું એ જ થયું અને કાેઈ વખત એમ લાગે છે કે આપણે ધારીએ એમ કરી શકીએ છીએ. પણ આપણા સવાલ આપણને એમ માનવાની ુકરજ પાડે છે કે કાં તાે જે થવાનું હાેય એ જ થાય અને આપણે સાવ લાચાર હોવા જોઈએ અને પ્રારખ્ધ એક જાતની માનસિક નખળાઈ હોવી જોઈએ. એટલે આપણા સવાલના ન્યાય 'લડ કે લડનાર આપ' એવા છે. એની બીજી ખૂબી એ છે કે એ વધારે પડતા વ્યાપક છે. હંકીકતમાં એ વધારે પડતા વ્યાપક છે એથી જ એ અનિવાર્ય દળાણભરી દિધા ઉત્પન્ન કરે છે. જો હંમેશાં દરેક વાતમાં જે થવાનું હોય છે એ જ થાય છે એ સાચું હોય તા આપણે કાયમને માટે લાચાર રહેવું પડે, અને જો એ ખાટું હાય તા બધું આપણા હાથમાં હોવું જોઈએ અને આપણે ધારીએ તા સૂરજને પણ ડૂખતા અટકાવી શકીએ. એથી ચક્કર આવે એટલી વ્યાપક ઊંચાઈ એથી આ સવાલ પૂછવાને બદલે એને હાથ પહેંચે એવી કક્ષા . ઉપરથી પૂછવા જરૂરી છે.

ખરી રીતે વધતી જતી વ્યાપકતાના ત્રણ સ્તરેથી આપણે સંગત સવાલો પૂછી શકીએ. પહેલા સ્તર ઉપર સૌથી નક્કર સવાલો હોય; દાખલા તરીકે મને ચા કે સિગરેં પીવાનું વ્યસન છે એ હું ધાંવું તો છોડી શકું કે નહીં ! શિયાળામાં ઠંડા પાણીયા નાહી શકું કે નહીં ! ચાર મિનિટની અંદર એક માઈલ દાંડી શકું કે નહીં ! ચરમા નાક ઉપરથી ઉતારી શકું કે નહીં ! ચરમાના નંબર ઉતારી શકું કે નહીં ! વગેરે વગેરે. આમાંના અમુક સવાલના જવાબ વિશે મતબેદ હોઈ શકે, પણ આ જાતના સવાલ આપણેને ભુલભુલામણી જેવા નથી લાગતા, પ્રમાણમાં સીધા લાગે છે. ખીજા સ્તર ઉપર એવા સવાલ પૂછી શકાય કે અત્યારે શુદ્ધ સ્વૈચ્છિક ક્રિયાઓ, દેખીતી પૂર્વ નિયત ઘટનાઓ અને આગાહી ન કરી શકાય તેવી ઘટનાઓની વચ્ચે કથાં સીમારેખા દોરી શકાય ! સરજને ડૂખતા ન રાેકી શકાય, ચરમા નાક પરથી ઉતારી શકાય. અમુક જહેરખબર પ્રમાણે વી. પી. પીથી સાહિત્ય કે સામગ્રી મંગાવીને, તે પ્રમાણે કરી મારી ઊંચાઈ હું વધારી શકું ! રનાયુઓ વધારી શકું ! ટાલ પડી ગઈ હોય કે વાળ ધાળા થઈ ગમા હોય તો તેને બદલે ભરાવદાર કાળા વાળ ઉગાડી શકું ! વખત જતાં અમુક

વસ્તુ ખીજા કે ત્રીજા વર્ગમાંથી પહેલા વર્ગમાં આવી શકે, તો એથી અત્યારે એ ત્રણ વર્ગ વચ્ચેની સીમા કચાં છે એ જોવું મહત્ત્વનું છે. દાખલા તરીકે, અમુક વરસ પહેલાં દાંત વાંકાચૂકા હાંવાની સ્થિતિ ખદલાવી શકાય એવીન હતી, જ્યારે આજે દંતનિષ્ણાતના ઉપચારથી એ સીધા થઈ શકે છે. એ જ પ્રમાણે ખીજી ખાડખાંપણ પ્લાસ્ટિક શસ્ત્રક્રિયા સુધારી શકે છે. અથવા તો કેટલાં બાળકા હાવાં એ આપણા હાથ બહારની વાત ગણાતી એ આજે સંતિનિયમન અને 'એન્ડાેકોનાલજી'માં થયેલી પ્રગતિને લીધે આપણે નક્કી કરવાના સવાલ બની જાય છે. અવારનવાર સંભળાય છે કે વૃદ્ધાવસ્થા અને કદાચ મૃત્યુ પણ કાે કિ દિવસ વૈજ્ઞાનિક ઇલાજથી રાષ્ટ્રા શકાશે. ધૂમકેતુની કે પ્રહણની આગાહી પહેલાં ન થઈ શકતી, હવે થઈ શકે છે. તેમ જ ધરતી-કંપની આગાહી પણ હવે કરી શકાશે. લાેટરીમાં કઈ ટિકિટને ઇનામ મળશે એ જાણી શકાય? દરરોજ ટ્રાફિક અકસ્માતમાં કેટલા લાેકા મરશે એ કહી શકાય? આમાંના ઘણા સવાલ ઊંડા અને કપરા છે પણ ત્રીજ સ્તર ઉપરતા આપણા મૂળ સવાલ છે : 'શું જે થવાનું હાેય એ જ થાય છે?' એની અને પહેલા બન્ને સ્તરાના સવાલોની વચ્ચે જમીન-આસમાનના ફરક છે.

આ બન્ને જાતના સવાસાની વચ્ચેના મુખ્ય કરક એ છે કે પહેલાં બન્ને સ્તરના સવાલાની બાબતમાં ગમે એટલા મતબેદ હાય તા પણ એ સિહાંતમાં નિર્ણય છે જ્યારે 'શું જે થવાનું હાય એ જ થાય?' એ અનિર્ણય પ્રશ્ન છે. એનું એક કારણ એ છે કે પહેલાં બન્ને સ્તરાના સવાલ અમુક ચાક્કસ કાર્યકર્તાના કે ચાક્કસ સ્થળકાળના સંદર્ભમાં કે માળખામાં પુષ્ઠાયેલા છે. યમરાજ સત્યવાનને ફરીથી જીવતા કરી શકે છે? ના. યમરાજ સત્યવાનને પુત્રા થાય એવું વરદાન આપી શકે છે? હા. એથી સત્યવાન પાછા જીવતા થઈ શકે છે? હા. સેમસન કેવી રીતે વર્તાશ એની ચાક્કસ આગાહી હિલાઇલા કરી શકે છે? હા, એથી એ પાતાના પ્યાલામાં ધેનની દવા નાખી સેમસનને બીજો પ્યાલા ધરે છે અને સેમસન પાતાને ઝેર ન પાઈ દે એની ખાતરી કરવા પાતાના પ્યાલા હિલાઇલાને આપે છે અને એના પ્યાલા પાલા કરી જાય છે\* અને એને ધેન ચડે છે એટલે દુશ્મના પાતાને બાજો ખાતરી કરવા પાતાના પાલા કરી થી તેને ધેન ચડે છે એટલે દુશ્મના સેમસનની જબરદસ્ત શક્તિનાં મૂળ એના વાળ કાપી નાખે છે. બીજી બાજી થોડાક વિચાર કરતાં જણાશે કે જે થવાનું હોય એ જ થાય કે નહીં એ જાણતું અશક્ય છે.

આ પલ્લવન ફિલ્મમાં કરેલું છે, 'ઓલ્ડ ટેસ્ટામૅન્ટ'–'જજીઝ'-૧૬માં નથી.

<sup>[</sup> ભાષાવિમર્શ: ૧૯૮૦ : ૨

જો જે થવાનું હોય એ જ થાય એ નક્કી કરી શકાતું હોત તો તેમ કહેવાનાં જરૂરી અને પૂરતાં કારણા કયાં ? સૌથી પહેલાં કાઇએ કહ્યું હોવું જોઈએ કે ભવિષ્યમાં આમ થશે અને દર વખતે એમ જ થતું આવવું જોઈએ. જે થવાનું હોય એ નક્કી થઈ ગયું હોવું જોઈએ. અને શું થશે એ ચોક્કસ રીતે જાણવું શક્ય હોવું જોઈએ. તે પછી જે થવાનું હોય એથી વિરુદ્ધ કાંઈ પણ કરવું કાંઈ માટે તર્ક દૃષ્ટિએ શક્ય ન હોવું જોઈએ કે એમાં કાંઈ જાતની અદ્યાતપૂર્વ આકરિમકતા વચ્ચે આવી પડવી ન જોઈએ. ધારો કે એમ નક્કી હોય કે ફલાણે દિવસે અમુક વાગ્યાથી અમુક વાગ્યા સુધી હું જમણા પગ ઉપર ડાળા પગ ચડાવીને ખેસીશ, તા પછી એ સમય દરમ્યાન મારાથી ડાળા પગ ઉપર જમણા પગ ચડાવીને ખેસીશ, તા પછી એ સમય દરમ્યાન મારાથી ડાળા પગ ઉપર જમણા પગ ચડાવીને ખેસીશ, તા પછી એ સમય દરમ્યાન મારાથી ડાળા પગ ઉપર જમણા પગ ચડાવીને ખેસી નાંકળવું તાર્કિક ફલિત પ્રમાણે અશક્ય હોવું જોઈએ. તેમ જ અચાનક કાંઈ મધમાખીને મારા પગ ઉપર કરડવું કે કાંઈ વીંછીને મારા પગ પાસેથી નીકળવું અશક્ય હોવું જોઈએ, જેથી મારા નક્કી થયેલ અંગવિન્યાસમાં ખલેલ ન પડે. આ બન્ને જરૂરિ-યાતાના – ચોક્કસ આગાહી અને તેના તાર્કિક પરિણામરૂપ અશક્યતાના – હવે આપણે વિગતવાર વિચાર કરીએ.

સાધારણ રીતે આપણા અનુભવ છે કે ભૃગુસં હિતામાં લખ્યું હોય કે ત્રીસમે વરસે તમારે ભાગ્યાદય, પુત્રજન્મ કે વિદેશગમનના યાગ છે, તા મૂર્યાસં હિતામાં એ ચાળીસમે વરસે હોય. માણસાને પજવતા હોય એવા પ્રશ્નો વિશે આગાહી કરવાના જેમના ધંધા છે એવા જ્યાતિષીઓ હંમેશાં સહમત નથી હોતા. તદ્ ઉપરાંત એમના પ્રારખ્ધવાદ પણ તેવી આવશ્યકતાને કારણે સગવડિયા અને નખળા હાય છે, કેમ કે એમાંના ધણાખરા નસીખ જોવાનું જ નહીં પણ તેને સમારવાનું કામ પણ કરતા હોય છે. ભવિષ્ય જોઈ શકાતું હાય તા સુધારી કેમ શકાય અને સુધારી શકાતું હોય તા જોઈ કેમ શકાય ? તે સિવાય જયાતિષની આગાહી આપણે ઉપર ડાંકી એવી અમુક પ્રકારની જ સાધારણ રીતે હોય છે. કોણ, કચારે, કયા પગ, કયા પગ ઉપર ચડાવીને બેસશે એ વિશે સાધારણ રીતે જયાતિષશાસ્ત્ર પાસેથી આપણને જાણવા નથી મળતું. પણ આ બધા વાંધા પ્રમાણમાં અપ્રસ્તુત છે, કારણ કે જેમ આજના ધંધાદારી ડાંક્ડરા ચાર કે ખૂનીથી પણ વધારે માડા સમાજશત્રુઓ અલે હાય પણ એથી તખીખી વિદ્યાન ખાડું સાખિત નથી થતું એમ પ્રારખ્ધ- વાદના ધંધાવાળાઓની ખામીઓને લીધે પ્રારખ્ધવાદ ખાટા નથી ઠરતા.

ખરા પ્રારખ્ધવાદી કહેશે કે ભલે ઘણીખરી આગાહીઓ ખાંડી ઠરે કે વિસંગત હાેય કે જોઈએ એટલી વિગતા કે વિશિષ્ટતાવાળા ન હાેય; એથા

ભાષાવિમર્શ: ૧૯૮૦ : ૨ ]

શું થયું! આજથી એક હુજાર વરસ પહેલાં ભલે કાઈએ આગાહી કરી ન હતી કે કરી હતી એ અસ્પષ્ટ કે ખાટી હતી. પણ જો કાઈએ આગાહી કરી હાત કે તમે એક હજાર વરસ પછી અમુક વખતે આવી રીતે પગ ઉપર પગ ચડાવીને ખેસશા. તા તે ખરી હાત. અને તમારા માટે ખીજી કાઈ **રીતે** એસવું અશકવ હાત. પણ આતા અર્થ શા ? અમુક ધાડા આ રેસમાં ઉતર્યો હોત તા છતા જાત એમ કહી શકાય, પણ રેસમાં ન ઊતરેલા ઘાડા ઇના**મ** જીતી શકે ? આગાહી કરી હતી એ સાચી પડી એમ કહેવું અને આગાહી કરી હાત તા સાચી પડત એમ કહેવું એમાં ઘણા કરક છે. કરી રેસના મેદાનના જ આશરા લઈએ તાે, એમ કહી શકાય ખરું કે ફ્લાણા ધાેડા ઉપર જેણે પૈસા મૂકવા એને આટલા મળ્યા, પણ ફલાણા ધાડા છતી ગયો, જેના ઉપર પૈસા નહોતા મૂકચા (પણ મૂકી શકચો હોત) એને કેટલા મળ્યા ? આગાહી સાચી ઠેરે ત્યારે આપણને આશ્ચર્ય લાગે છે, પણ આગાહી કરવામાં આવે ત્યારે જ સાચી હોય છે ? લૉટરીની ડિકિટને ઇનામ લાગે ત્યારે આનંદ ચાય છે, પણ જ્યારે ટિકિટ છપાય ત્યારે જ છતવાવાળી ટિકિટ કર્ઇ એ જ્યાઈ ગયું હોય છે? 'જે થવાનું હશે એ જ થશે' એમ 'લૉટરી જે જીતવાના હશે એ જ જીતશે.' પણ કાેેેે જતવાના છે <sup>?</sup> જેમ ધૂમકેતુ કચા**રે** દેખારા કે સૂર્યગ્રહણ કચારે થશે કે ઉનાળાની ગરમી કચારથી શરૂ થશે એ કહી શકાય છે એમ લાંટરી કાેણ છતરો એ કહી શકાતું નથી, કારણ કે લાંટરીનું પરિણામ જાહેર થયા પહેલાં, જો એ પ્રામાણિકતાથી ચલાવવામાં મ્યાવી હોય તો, કાેં છત્ર એ નક્કી જ નથી હોતું, એથી પરિણામ જાહેર ચયા પહેલાં " ફલાણા છતશે " એમ કહેવું ખરું પણ નથી હાતું અને ખાંહું પણ નથી હાતું. બલકે ખરું કે ખાંહું એ નક્કી થઈ શકે એવું નથી હોતું. એવી જ રીતે આગાહી કરવામાં આવે ત્યારે તે સાચી કે ખાંડી નથી હોતી.

# ભાષાનિષ્ઠ ફિલસૂફીના અભિગમ

ભાષાનિષ્ઠ ફિલસફીની આટલા અધૂરી નિરૂપણથી જ આપણને કદાય આપણા સવાલની માયાજાળ કે માહ નખળા થયેલાં લાગશે. જે થાય છે એ થવાનું હતું એ પહેલેથી જ સાચું હોય તા જે થવાનું હશે એ જ થશે અને જે થયું એમાં ફેરફાર ન કરી શકાત. આપણે આના પૂર્વાર્ધના તપાસ ભૂત અને ભવિષ્ય વચ્ચેની અસમરેખતાની એક છેલ્લી નાંધ લઈ પૂરી કરીએ અને પછી એના ઉત્તરાર્ધના વિચાર કરીએ. હું અમુક વખતે એક પગ

ળીજા પગ ઉપર ચડાવીને ખેઠા એ સાચું છે અને આજથી એક હજાર વરસ પછી પણ સાચું હશે કે હજાર વરસ પહેલાં કલાણા અમુક રીતે ખેઠા હતા. જો એ વિધાન સાચું હાય કે 'ભૂતકાળમાં અમુક થયું હતું', તા ભૂતકાળમાં એવું ખન્યું હાયું જરૂરી છે. આમાં આશ્ચર્ય પમાડે એવું કાંઈ નથી. 'જે છે એ હંમેશાં રહેશે', એમ કહેવામાં આશ્ચર્ય શું કામ નથી લાગતું અને 'જે છે એ હંમેશાં થવાનું જ હતું, એથી આપણે કાંઈ નથી કરી શકતા 'એમ કહેવામાં કેમ લાગે છે ? ધારા ભાગી ગયા પછી તખેલાનું ભારાશું બધ કરતું વ્યર્થ છે, અથવા જરૂરી નથી એમ કહેવાથી એક જાતની મૃંત્રવણ શું કામ થાય છે?

આ પ્રશ્નોના જવાય મેળવવા માટે તાર્કિક અશકવતાના વિચાર કરવા પડશે. આપણે જોયું કે શું થવાનું છે એ જ્યારે નિયમબહ ચાક્કસ આગાહી કરી શકાય એવી ઘટના નથી હાેતી (એટલે કે કદાચ ઘણીખરી વખત), ત્યારે શું થશે એ જાણવું શકય નથી હાેતું, અને આગાહી સાચી પણ પડે તા એ કરવામાં આવે ત્યારથી સાચી જ હાય એમ માનવાને કારણ નથી હોતું, 'બલ્કે આગાહી સાચી પાંડે છે. અને જયારે આગાહી કરવી શક્ય પાછા હાય છે – દાખલા તરીકે, એ મૂં ઝવણમાં પડયો હશે કે કંઇક યાદ કરવાની ક્રોશિશ કરતાે હશે ત્યારે માથું ખંજવાળશે; અધીરા થયાે હશે તાે ટેબલ ઉપર આંગળીથી તખલાં વગાડશે; ગભરાઢ અનુભવશે તા ખેઠાખેઠા પગ હલાવશે; ખાંદું બાલતાં પકડાઈ જવાની બીક હશે તાે ઘૂંટણના સાણસા ભીડશે કે બધા કાઈ પણ સંમેલનમાં સૌથી મહત્ત્વની વ્યક્તિ તરફ વધારે વાર જોશ – ત્યારે પણ આપણને સ્વાભાવિક રીતે લાગે છે કે એમ થયા વગર છૂટકા નથી એવું નથી હોતું. શું થવાનું છે કે માણસા કેમ વર્ત વાના છે ઐના નિયમા અપ્રતિરાધ્ય ('ઇતેક્ઝારેખલ') નથી હોતા. દાખલા તરીકે, જે નિયમા મૂઢને બાંધે છે એ જ્ઞાનીને બાંધવામાં હંમેશાં સફળ નથી થતા. જેના પ્રભાવ સાધારણ માણુસને જીવલેણ નીવડે એની યાગી ઉપર અસ**ર** સુધ્ધાં નથી થતી એવું આપણે ઘણી વખત માનતા હાેઇએ છીએ.

પણ માર્જિરિક શારન્યાયની દલીલમાં એ દાવા છે. હું અમુક રીતે એસવાના હતા એ હજાર વરસ પહેલાં પણ સાચું હતું. એથી (૧) મારા માટે બીજી કાઈ રીતે એસવું એટલું જ અશક્ય છે, જેટલું એ ગસ્ટ પછી ડિસેમ્બરનું આવવું અને (૨) 'હું અમુક રીતે એસીશ 'એ સાચું હતું. એથી મારા માટે બીજી કાઈ રીતે એસવું અશક્ય છે. મેં નાનપણમાં એક

ભાષાવિમર્શ: ૧૯૮૦: ર]

ફિલ્મ જોઈ હતી જેમાં ગારા નાયક અને એના સાથીઓને જંગલી હખસી-એાએ પકડથા છે અને એમને કોઈ ભયંકર સજા થવાની છે, કદાચ સૂપ **ય્યનાવવા માટે તેમને ઉકાળવામાં આવનાર છે. નાયક ઘડિયાળ સામે જુ**એ. છે; એને ખબર છે કે અમુક વખતે સૂર્યંત્રહણ થવાનું છે. એથી એ હળસી-ચ્યાના મુખીને કહે છે કે અમે તા ગારા ભગવાન છીએ, અમને પકડવામાં તમે પાયાના ભૂલ કરી છે, અને અમે ધારીએ તાે તમને શાપ આપી તમારા નાશ કરી શકાએ, પણ અમે તમને શાપ નથી આપવા માંગતા. પણ અમે કહીએ છીએ એ સાચું છે એ પુરવાર કરવા અમે તમને ચમત્કાર કરી. **બ**તાવીશું. જુએા, અમે કહેશું ત્યારે સૂરજ ઢંકાઈ જશે. મતે યાદ છે ત્યાં સુધી નાયકની તરકીય સફળ થાય છે અને ફિક્મ પૂરી થતાં પહેલાં બીજનં પણ ધુણાં રસપ્રદ પરાક્રમા જોવા મળે છે. પણ જેમ નાયકના કહેવાથી ગ્રહણ નથી થતું – નાયક, એના સાથીએા, હુળસીએા, ફિલ્મના દિગ્દર્શક અને બધા પ્રેક્ષકા ખૂમા પાડીને કહેત કે સૂરજ ઉપર પડછાયા નહીં પડે તાે પણ પ્રહણ થવાનું હેાત તેા થાત જ – એમ, કરવામાં આવી હેાય એવી કે કરી શકાઈ હોત એવી આગાહીને લાધે કાેઈ ઘટના તર્કળહ રીતે સ્વયં આવરી નથી લેવાતી. નાયકની ધડિયાળ ધીમી હેાત તેા ગ્રહણ માેડું થાત કે ઇમેન્યુઅલ વૈલિકાવ્સ્ક્રીની ' કૅટેસ્ટ્રોફિક ક્રાસ્માગાની ' પ્રમાણે કાઇ ધૂમકેતુ આવીને ચન્દ્ર <mark>સાથે ભ</mark>ટકાયાે હાેત અને એનું સ્થાન ફેરવી નાખ્યું હાેત તાે ત્રહણ ન પણ થાત. પણ ક્રોઈ પણ ઘટનાને બનવા કે બનતી અટકાવવા પૂરતાં ઘણાં કારણા હાેય છે, એમાં કાેઇએ કરેલી આગાહીને સ્થાન ન હાેઇ શકે.

" કલાણાનાં બધાં છાકરાંઓને ખાટું બાલવાની ટેવ છે" એમાં 'ફલાણાને છાકરાંઓ છે'એવું પૂર્વ ગૃહીત થાય છે અને તેમા " ફલાણાના માટા છાકરાને ખાટું બાલવાની ટેવ છે" એના સમાવેશ થાય છે. પણ આ તાર્કિક સંબંધો વિધાનાની વચ્ચે જ હાઈ શકે. " ફલાણાનાં બધાં છાકરાંએાને ખાટું નથી બાલવાની ટેવ છે અને ફલાણાના માટા છાકરા કાઈ દિવસ ખાટું નથી બાલતા ટેવ છે અને ફલાણાના માટા છાકરા કાઈ દિવસ ખાટું નથી બાલતા" એ તાર્કિક દષ્ટિએ અશક્ય છે. પણ હજાર વરસ પહેલાં કરેલી કાઈની આગાહી મારા ડાબા પગ ઉપાડી જમણા પગ ઉપર ન મૂકી શકે કે ડાબા પગ જમણા ઉપર ચડાવ્યા પછી મને સ્ત ભિત ન કરી શકે કે મારા માટે એમાં ફેરફાર કરવા તર્કતઃ અશક્ય થઈ પડે, જેમ ફલાણાના છાકરાને સાચું જ બાલવું મુશકેલ થઈ પડે. હું કેમ બેસવાના છું એ બાબત કાઈએ આગાહી કરી હાત તા એ સાચી પડત, પણ આગાહી સાચી પડન

વાની હતી એથી મારે એમ બેઠા વગર છૂટકા નહાતા એમ કહેવું વિચાર કરતાં વિચિત્ર લાગશે. લિંકનને કાેઈએ પૂછ્યું હતું કે માણસના પગ કેટલા લાંબા હાેવા જોઈએ, તાે એણે કહ્યું કે જમીન સુધી પહેાંચે એટલા. આ બન્ને વચ્ચે ઘણું સામ્ય છે.

ભાષાનિષ્ઠ ફિલસ્ફી 'જે થવાનું હાય એ જ થાય' એ ખાટું છે એમ પુરવાર નથી કરવા માગતી. આરાપી સાચા છે કે ફરિયાદી એ પ્રશ્ન સાથે એને સ્નાનસતકના સંખંધ નથી રાખવા; જેને આપણે ન્યાયાલય માતીએ છીએ એ ખરેખર પાગલખાનું છે એમ એ ખતાવવા માંગે છે. 'શું જે થવાનું હાય એ જ થાય ?' એ સવાલ વધારે પડતા વ્યાપક, આપણને ફુરજિયાત દ્વિધામાં નાખવાવાળા અને અનિર્ણય છે. એના સાચા જવામ મળી શકે નહીં, કારણ કે સાચા જવાય છેજ નહીં એમ ભાષાનિષ્ઠ ક્લિ-સુરીનું કહેવું છે. એથી એ સવાલને ખીજા એવા નામચીન સવાલાની સાથે તડીપાર કરવા જોઈએ – જેવા કે 'આપણે જોતા નથી હોતા તે વેળા આ **ટે**ખલ ગુમ નથી થઇ જતું એ કેમ જાણી શકાય <sup>?</sup> ' હું એકલા જ ખરેખર અસ્તિત્વમાં છું અને તમને બધાને મેં કેવળ કલ્પ્યા નથી એ હું કેમ જાણી શકું ? ' આખી દુનિયા પાંચ મિનિટ પહેલાં જ તૈયાર સ્મૃતિઓની સાથે અસ્તિત્વમાં નથી આવી એ કેમ જાણી શકાય ?' વગેરે વગેરે. "We as it were turned a knob which looked as if it could be used to turn on some part of the machine; but it was a mere ornament, not connected with the mechanism at all." (विटगेन्स्टाय्न, 'हिलासाहिडल धन्वेस्टिगेय्शन्स , ૧. યૃ. ૨૭૦)

માર્જા રિકેશાર-યાયની ફરજિયાત દિધાની ચર્ચા ગિલ્મર્ટ રાય્લે કરી છે જે ભાષાનિષ્ઠ ફિલસફીના એક સુંદર નમ્નો છે. રાયલ પૂછે છે: "How is it that in their most concrete, ground-floor employment, concepts like will be, was, correct, must, make, prevent and fault behave, in the main with exemplary docility, but become wild when employed in what are mere first-floor generalizations of their ground-floor employments? We are in very little danger of giving or taking the wrong logical change in our daily

ભાષાવિમર્શ: ૧૯૮૦: ર ]

marketing uses of 'tomorrow' and 'yesterday'. We know perfectly well how to make our daily sales and purchases with them. Yet in the general case, when we try to negotiate with 'what is', 'what is to be', 'what was' and 'what was to be' we very easily get our accounts in a muddle. We are quite at home with 'therefore' and all at sea with 'necessary'. How is it that we get our accounts in a muddle when we try to do wholesale business with ideas with which in retail trade we operate quite efficiently every day of our lives?'' ('ઇટ વાંઝ ટૂ બી' એ લેખ, 'ડાય્લેમઝ', ૧૯૬૦, પૃ. ૩૦-૩૧)

ભેટલા પુરતી ભાષાનિષ્ઠ ફિલમફી આ સવાલ પછે છે તેટલા પુરતી એ એક મહત્ત્વના ફાળા આપે છે. પણ જ્યારે એ એક પગલું આગળ જઈ એમ કહે છે કે શખ્દા વાપરવાની અમુક રીતા જ સાચી છે અને અમુક ખાટી છે, જ્યારે એ એક 'સખ્સ્ટ'દિવ ડાંકૃદ્રિન ' ખની જ્યા છે, ત્યારે એ લાકશાહીને ખચાવવાને ખહાને લાકશાહીના હક્કો છીનવી લેનાર સરમુખત્યાર જેટલી જ ખતરનાક ખને છે. જ્યારે વિચારાના ઇતિહાસમાંના આ એક મહત્ત્વના નવા પ્રવાહ એક સ્થાપિત મતાયહ ('ડાંગમા') ખની જવાની શક્યા લાગે, ત્યારે આપણે 'શ્રુતિ' શું કહે છે એ યાદ રાખવું જોઈએ: "For we can avoid ineptness or emptiness in our assertions only by presenting the model as what it is, as an object of comparison – as, so to speak, a measuring rod, not as a preconceived idea to which reality must correspond. (The dogmatism into which we fall so easily in doing philosophy.)

We want to establish an order in our knowledge of the use of language: an order with a particular end in view; one out of many possible orders; not the order. To this end we shall constantly be giving prominence to distinctions which our ordinary forms

[ ભાષાવિમર્શ: ૧૯૮૦: ૨

of language easily make us overlook. This may make it look as if we saw it as our task to reform language.

Such a reform for particular practical purposes, an improvement in our terminology designed to prevent misunderstandings in practice, is perfectly possible. But these are not the cases we have to do with. The confusions which occupy us arise when language is like an engine idling, not when it is doing work...

The real discovery is the one that makes me capable of stopping doing philosophy when I want to the one that gives philosophy peace, so that it is no longer tormented by questions which bring itself in question..." ( એજન, યુ. ૧૩૧–૩૩)

નવી ફિલસફી ઊંઘની ગાળી જેવી હોવી જોઈએ, જે જરૂર પહે. ત્યારે લઈ શકાય – શીતળાની રસી જેવી નહીં, જે બધાને ફરજિયાત — આપવી જ પડે.

# યુરાેપમાં ધ્વનિધ**૮કવિભાવ–૧** ભારતા માદી

#### પ્રાસ્તાવિક

**િ.લિતકલા** અને વિજ્ઞાનના વિષયોના અજ્યાસ કરવા માટેના -દષ્ટિકાેણુ જુદા હાેય. પાતાના સમાજ અને કાળનાં પરિ**ખ**ળાની અસર **નીચે** ેંહાેવા છતાં કાેઈ મહાન કલાકારની સર્જુનકૃતિ બીજા કલાકારાેથી સ્વત**ંત્ર** રીતે રહીને જન્મી શકે. જ્યારે વિજ્ઞાનના વિષયમાં એવું શક્ય નથી. ક્રો**ઇ** પણ विज्ञाननी विचारसरणी गमे तेटली आगनी હाय ता य विज्ञानना स्वीकृत ુઅને સ્થાપિત સિદ્ધાંતાના જ્ઞાન ઉપર તેની માંડણી થયેલી હે<sub>!</sub>ય છે: અ**ર્થાત્** આવા વિચારક વિદ્વાન હાય જ. એના વિચારા એક વિષ્યુના વિકાસ**ના** અતિહાસની આગલી કડી ખને છે – એક પગલું આગળ જાય છે. વિજ્ઞા**નના** ાવિષયના વિકાસ કાલબહ – ઇતિહાસબહ આપાેઆપ જ બને છે. આ હુ**ડીકત** સ્વીકારીએ તાે એટલું તરત સમજાઈ જાય કે વિજ્ઞાનના વિકાસની કડીએ! જોડવા માટે આપણે જુદેજુદે સ્થળે દાેડવું પડે. અમેરિકામાં થયેલા ધ્વનિઘટક / <sup>પ</sup>વનિસ્વરૂપ-વિત્રાનના વિકાસનાે સહેજ ખ્યાલ આપ્યા પછી હવે આ**પણે** યુરાપ તરફ નજર ફેરવવી પડશે. પાશ્ચાત્ય સાંસ્કૃતિક અને વૈત્રાનિક ઇતિહાસમાં યુરાપનું સ્થાન અદિતીય છે. યુરાપ પાસે બૌદ્ધિક વારસાે છે, તાત્ત્વિક વિચારપ્રવાહેાની પરંપરા છે. ૧૮મી ૧૯મી સદીમાં ભાષાના વ્યવસ્થિ**ત** અભ્યાસની પ્રવૃત્તિએ ત્યાં એક નવા મરાેડ લીધા અને પરિણામે ઇતિહાસલક્ષી ભાષાવિજ્ઞાનને આકાર મળ્યાે. ૨૦મી સદીની શરૂઆતમાં – બીજા વિશ્વયુદ્ધ પહેલાંના ગાળામાં – તાે ભાષાવિજ્ઞાનની પ્રવૃત્તિએ જેતેમાં ચાલતી હતી. સોશૂર અને એની અસર નીચે આવેલા કેટલાંક રૂસી તથા ચેક ભાષા-વિજ્ઞાનીઓના ધ્વનિસ્વરૂપવિજ્ઞાન ઉપરના વિચારાે તપાસવા પડે. આ ગાળા**માં** આ વિષયના જે ગતિએ વિકાસ થયા એ જોતાં કહી શકાય કે જો વિશ્વયુદ્ધને

[ ભાષાવિમર્શ : ૧૯૮૦ : ૨

કારણું એમાં વિચ્છેદ ન પડયો હોત તો આ વિષયમાં એટલી બધી પ્રગતિ સધાઈ હોત કે અમેરિકામાં પ્લૂમ્ફીલ્ડીય ગાળા જુદી રીતે ધડાયા હે ત. આથી આપણું પહેલાં સાશૂરના ધ્વનિઘટકને લગતા વિચારા જોઈશું અને પછી પ્રાગસંપ્રદાય , બ્રિટિશ સંપ્રદાય વગેરેના વિચારા જોઈશું.

#### સાશૂરનું પાયાનું કાય<sup>°</sup>

આ હફતામાં આપણે સાેશૂરથી શરૂઆત કરીને પ્રાગ-સંપ્રદાયના પાયાના વિચારા સમજીશું. પ્રાગ-અભિગમમાં ધ્વનિસ્વરૂપવિજ્ઞાનમાં ત્રુખેત્સ્કાયના અનન્ય ફાળા છે. આથી એમને સ્વતંત્ર રીતે સમજવા પડશે.

ખ્યનિવિજ્ઞાનના વિકાસ ૧૯મી સદીની આખરમાં અને ૨૦મી સદીની શરૂઆતમાં ઘણા ધ્યાન ખેંચે એવા રહ્યો. આ વિકાસની સાથે ધ્વનિસ્વરૂપ-विज्ञाने क्यें व्यवस्थित शिस्त तरीडेने। आडार धारण डेर्यो. धतिखासवसी ભાષાવિજ્ઞાનની ધ્વનિ-ધ્વનિ વચ્ચેના સંખંધાની વિદંગ્ધ રીતે થયેલી ચકાસણી-એ પણ પશ્રાદ્ભૂમિકા તરીકે કામ કર્યું. સાશૂર જેવા વિચારકને એટલું સમજતાં વાર નહીં લાગી કે ધ્વનિના માત્ર ઇતિહાસલક્ષી અભ્યાસ અપૂર્ણ ગણાય. દરેક તત્કાલીન ભાષામાં રહેલી ધ્વનિવ્યવસ્થા જોવી જરૂરી છે. ૧૯મી સદીથી ૨૦મી સદી સુધી, ભાષાવિજ્ઞાનના અભ્યાસના દષ્ટિકાેણમાં થયેલા આ ફેરફાર માટે સાેશૂર જવાબદાર <mark>છે. એમના પુસ્તક</mark> ' ક્રાૅસ પુત જતરલ લિંગિવસ્ટિક્સ 'ને ' કાપર્નિ' કન ક્રાંતિ ' તરીકે ગણવામાં આવ્યું છે. ર યુરાપના બધા ભાષાવિજ્ઞાનીઓ એમના વિચારાથી પ્રભાવિત થયા હતા. એમનું આ પુસ્તક અંગ્રેજમાં ઘણું માડું અનૂદિત થયું એટલે કદાચ અમેરિકાના કેટલાક ભાષાવિજ્ઞાનીઓને સાશૂર અંગે માહું જાણવા મળ્યું હાય. સાશૂરે તા પાતાના પુસ્તકની શરૂઆતમાં જ અમેરિકન વિદ્વાન હુવિદ્નીને ભારપૂર્વ'ક નાંધ્યા છે. હ્વિદ્નીએ એ જમાનાના શબ્દ-વ્યુત્પત્તિ-શાસ્ત્રના ક્ષેત્રમાં પ્રવતી રહેલી જડ, રઢ પહિતઐાને કારણે ઊભી થતી અપૂર્ણતાઓ તરફ ધ્યાન ખેં ચ્યું અને કહ્યું કે આ પહિતિઓ ભાષાના કાઈ પણ સ્તર ઉપર પ્રકાશ નાખવા અસમર્થ છે. સાેશૂર હ્વિદ્ની સાથે સહમત હતા. પરંતુ અમેરિકન ભાષાવિજ્ઞાનીએ સોશૂર અંગે માહા સભાન બન્યા.

વિદ્વાન રસી અને ચેક વિચારકાના વિચાર-વિનિમયને કારેલું આકાર પામેલા અભિગમ 'પ્રાગ-સ'પ્રદાય' તરીકે આળખાય છે.

ર. પી. એ. વર્સું ( Verburg ), 'લિંગ્વા ', ર, ૧૯૫૦

રૂલન વેલ્સે ૧૯૪૭માં સોશૂરની ભાષાવૈજ્ઞાનિક વ્યવસ્થા ઉપર લેખ લખ્યા. ગડેલે સાશૂરના પુસ્તકની હસ્તપ્રતના મૂળસ્ત્રોતા ઉપર એક પુસ્તક લખ્યું. માર્ટિન જૂઝે 'રીડિંગ્ઝ ઇન લિંગ્વિસ્ટિક્સ 'માં કદ્યું કે સાશૂરના વિચારા ભાષાવિજ્ઞાનીઓની વિચારધારામાં એટલે તાે ભળી ગયા છે કે આંગળી ચીંધીને "આટલું સાશૂરને લીધે છે " એમ કહી શકાય નહીં ઊલડું આખા વિચારના વળાંક એમને લીધે છે એમ કહેવું પડે.

એમના 'લાંગ' (langue) અને 'પારાલ' (parole) ના દંદની વિભાવનાએ એટલા બધાનું ધ્યાન ખેંચ્યું છે કે કેટલીય ભાષાઓમાં એ શખ્દો એવા ને એવા જ વપરાતા થયા છે, અને એટલા બધા સંદર્ભોમાં આ શખ્દો વપરાયા છે કે એ શખ્દોના અર્થાસ્વરૂપના જ એક ઇતિહાસ રચાયા છે. યુરાપમાં સાશૂરને સમજ્યા સિવાય આધુનિક ભાષાવિજ્ઞાનમાં પ્રવેશ કર્યો ન કહેવાય એ એક સ્વીકૃત હઇકત થઇ ગઇ છે.

#### ઉચ્ચારણમૂલક અને શ્રવણમૂલક અભ્યાસ

હવે સાેશૂરના ધ્વનિસ્વરૂપ ઉપરના વિચારા જોઈએ. સાેશૂર માને છે **કે આ**પણી ભાષાપ્રવૃત્તિ અને ધ્વનિ વચ્ચે સંબંધનું મહત્ત્વ કેટલું તે જોવું **જોઈ** એ. આપણા ઉચ્ચારિત અક્ષરાે એ કાન વડે ગ્રહણ કરાયેલી શ્રવણ મૂલક છાપ છે. પરંતુ ધ્વનિનું અસ્તિત્વ તાે ઉચ્ચારણ માટે ઉપયાગી ઇન્દ્રિયા ઉપર આધાર રાખે. 'ભાષા' એ માત્ર ધ્વનિ અથવા તા ઉચ્ચારિત ધ્વનિખંડા – એવું આપણાથી કહી શકાય નહીં. એવું કહીએ તાે એક જાતનું અપકર્ષણ થાય. સાથે જ ઉચ્ચારણ માટેની ઇન્દ્રિયોના હલનચલનનું વર્ણન **શ્રવ**ણમૂલક છાપતે લક્ષમાં લીધા વિના કરાય નહીં. આમ ધ્વનિ એટલે ઉચ્ચારિત-શ્રાવ્ય એવું ઘટક, જે 'વિચાર' સાથે જોડાઈ અત્યંત સંકુ<sup>લ</sup> એવું શારીરિક-માનસિક ઘટક ખને છે. વાણીને વ્યક્તિગત અને સમાજ<sup>ગત</sup> એવાં એ પાસાં છે, અને એ બન્તે વગર એને ચાલે નહીં. 'વાચા ' <sup>એક</sup> સ્થિતિ પણ છે અને સતત વિકસતી પ્રવૃત્તિ પણ છે. સ્થિતિ અને પ્રગ<sup>તિ</sup> એક બીજા સાથે સંકળાયેલા છે અને તે આપાઆપ ભાષા એક 'ઇતિહાસ ' હોય એવી સ્વીકૃતિ કરાવે છે. સોશૂર ભાષાને 'વાચા 'થી વેગળી રાખે <sup>છે.</sup> ભાષા એક સંકેત-વ્યવસ્થા છે. એ વ્યવસ્થામાં ઉચ્ચારણાનું – ધ્વિતનું – મહે<sup>ત્વ</sup> એાછું છે. શખ્દોનાં સ્થૂળ અને ભૌતિક પાસાં સાથે ધ્વનિના સંબંધ છે, એમનાં આંતરિક પાસાં સાથે નહીં. સાશૂરની દષ્ટિએ ધ્વનિતા અવ્યાસ

[ ભાષાવિમર્શ: ૧૯૮૦: ૨

ભાષાવિજ્ઞાનની ખહારના વિષય છે. આમ ધ્વનિના અભ્યાસને એમણે ગૌજ ગણ્યાે, છતાં પણ એમણે ધ્વનિ અંગે જે કહ્યું તેને લીધે 'ધ્વનિ-સ્વરૂપ **'**-વિજ્ઞાનમાં નવી વિચારસરણી પ્રવેશી. એમણે કહ્યું કે ધ્વનિના માત્ર ઉચ્ચારણ-લક્ષી અભ્યાસ પૂરતા ન કહેવાય. ધ્વનિની શ્રવણમૂલક છાપનું મહત્ત્વ ઘણું છે. ઉચ્ચાર માટે થતા ઇન્દ્રિયોના હલનચલનના આપણને ખ્યાલ આવે તે પહેલા શ્રવણાત્મક છાપ આપણા મગજમાં સંત્રહાયેલી હોય છે. આ છાપતે લીધે જ આપણે સ્પષ્ટપણે કહી શકીએ છીએ કે અમુક શબ્દમાં અમુક સંખ્યામાં અમુક ધ્વનિ આવે છે. આપણે જે સાંભળીએ છીએ તે એ ધ્વનિશ ખલા છે. એમાં આવતા દરેક ધ્વનિના હસ્વત્વ કે દીર્ઘત્વનું માપ એકસરખું નથી દ્વાતું. આથી જ્યારે આપણે ધ્વનિને સાંભળાએ છીએ ત્યારે ધ્વનિખંડા છૂટા પાડીને નહીં, પણ ધ્વનિઓની સાંકળની એક સુસંબદ્ધ છાપ ઊભી થાય છે અને પછી એના એક સંકલિત એકમનું આપણે ત્રહેણ કરીએ છીએ. ધ્વનિઓનું ઉચ્ચારણલક્ષી વગી કરણ સમજાવ્યા પછી તેઓ કહે છે કે આવું વગી કરણ ગમે તેટલું વિગતવાર થયું હાય તા પણ આવી વિગતાનું સ્વતંત્ર એવું કાઈ મૂલ્ય નથી. ભાષાવિજ્ઞાની કાઈ રીતે એટલેથી સંતાષ પામે નહીં. એણે તા ષ્વિનિ ધ્વનિ વચ્ચેના સંખંધા તપાસવા રહ્યા. જયારે આપણે એ ધ્વનિ એક ક્રમમાં બાલીએ ત્યારે ઇન્દ્રિયાના હલનચલન ઉપર આપાઓપ એક જાતનું ખુધન આવે છે. આથી ' કાૅમ્ખિતેય્ટરી ' ધ્વનિવિજ્ઞાનના અભ્યાસ થવા જર્રી છે. ' ધ્વનિઘટક 'ની વિભાવના સોશૂર જુદી રીતે સમજવે છે. એમનું કહેવું છે કે આપણે માટે એક ધ્વનિ ખીજા ધ્વનિથી ભિન્ન કઈ રીતે ખને છે તે નોવું જરૂરી છે. કઈ વિશિષ્ટતાઓને કારણે આ ભિન્નત્વ શક્ય **ખને છે** તે શાધવું રહ્યું. એક રીતે આ 'નકારાત્મક ' અભિગમ છે, પણ એવા અભિગમ ક્રેળવવા જ રહ્યો, કારણ એક ધ્વનિ ખીજા ધ્વનિ સાથે શું સામ્ય ધરાવે છે ત શાધા 'સરખાપણાવાળા ' ધ્વનિસમૂહોનું વગી કરણ કર્યે થી 'ધ્વનિ-લટક 'ના ખ્યાલ જન્મી જ ન શકે. આથી ધ્વનિ ધ્વનિ વચ્ચેનું ભિન્નત્વ – ભેદકત્વ – આપણા અભ્યાસ માટે જરૂરી છે. એમના આ વલણની પ્રાગ-ભાષા-વિજ્ઞાનીઓ ઉપર ઘણી અસર પડી તે આપણે પછી જોઈશું. ખાકી આંગળી ચા'ધાતે " આ સાેશ્<sub>ર</sub>નું ધ્વનિસ્વરૂપવિજ્ઞાન " એવું તાે કહી શકાય એમ નથા. એમણે તા ભાષાના સમગ્રતયા વિચાર કર્યો અને પાયાના મુદ્દાઓની તાત્વિક ચર્ચા કરી ભવિષ્યના ભાષાવિજ્ઞાનને એક માર્ગદર્શન આપ્યું – જે જુદેજુદે સમયે જુદાજુદા ભાષાવિજ્ઞાનના વિચારપ્રવાહાને દોરતું રહ્યું. આ સ્થિતિમાં 'સાશરના ગાળા કરા ?' એવા પ્રશ્ન પૂછીએ તા એમ કહેવું પડે

ભાષાવિમર્શ: ૧૯૮૦: ૨]

કે એમની ટૂંકી જિન્દગી પછી કેટલાંય વર્ષો સુધી – આજ સુધી એમના તાત્ત્વિક વિચારાના ધાગા ખેંચાતા રહ્યા છે. એમણે સંક્ષેપમાં એટલું ખર્ધું કહ્યું છે કે એમાંથી નવા કૃણગા કૂટતા રહ્યા છે. આવા વિસ્તરેલા સાશર આયી વ્યક્તિ મટીને એક 'વિલક્ષણ ઘટના' ખની જાય છે.

#### પ્રાગ-સ'પ્રદાય

હવે આપણે પ્રાગ-ભાષાવિત્તાનીઓ તરફ વળીએ. ધ્વનિસ્વ**રૂપના** અબ્યાસમાં સૌથી ધ્યાન ખેંચે એવી પ્રવૃત્તિ પ્રાગમાં થઈ, જેનાં સુ**રળ** આજે પણ આપણે ચાખી રહ્યા છીએ. એક તદ્દન અનૌપચારિક સભામાંથી એક સબળ-સફળ વિચારધારાના જન્મ કેવી રીતે થયા તેની થાડી અતિ-્ર **હા**સિક ભૂમિકા અહીં અસ્થાને નહીં ગણાય. ભાષાવિજ્ઞાનમાં જે 'પ્રાગસ્કૂ**લ** ' (L' E'cole de prague) તરીકે સ્થાપિત થઇ તેની શરૂઆત \$ ઍાક્ટોબર ૧૯૨૬ ને દિવસે, મેથેસિયસ, તૃન્કા, યાકાળ્સન, એકર, હાવાનેક અને યાનરિપ્કા એમ છ વિદ્વાન વિચારકાની અનૌપચારિક સભાથી થ**ઇ.** નિયમિત રીતે મળતી આ સભાએા ભાષાવિજ્ઞાન માટે જરૂરી બૌદ્ધિક **અને** ગ'ભીર વાતાવરણ ઊભું કરી શકી. મુકારાવ્સકી, ત્રુખેત્સ્કાય, કારચેવ્સકી વગેરેએ આ સભાગ્યામાં નિયમિત ભાગ લેવા માંડવા. આંતરરાષ્ટ્રીય સંમેલનામાં પાતાના વિચારા રજૂ કરી દસ વર્ષના ટૂંકા ગાળામાં એક સ્વતંત્ર, વિશિષ્ટતા ં ધરાવતા વિચારસંપ્રદાય તરીકે એ લાેકાએ પાતાનું આગવું સ્થા**ન પ્રાપ્ત** કરી લીધું. રૂસી વિદ્વાના કાર્તાની અને શ્રેબાના વિચારાને અપનાવી આ જૂથ ' ફ ફશનલિઝમ ' અને ' સ્ટ્રક્ચરલિઝમ 'ના પાયા નાખ્યા. આ લાેકાેએ એક કપરું સાહસ ૧૯૩૦માં કર્યું. એમણે આંતરરાષ્ટ્રીય પ્વનિસ્વરૂપ-વિજ્ઞાનના ્સંમેલનની પૂર્વ'તૈયારી રૂપે નિમંત્રિતાનું એક મિલન ગાઠવ્યું જેમાં પ**ંદર** જેટલાં ખહારના વિદ્રાનાએ હાજરી આપી. એમની આ પૂર્વતૈયારી**ને લીધે** ૧૯૩૧માં ભરાયેલા સંમેલનને જખરી સફળતા મળી. આ ઉપરાંત એ**મએ** ્રુખેત્સ્કાયના પ્રમુખપદે ' આંતરરાષ્ટ્રીય પ્વનિસ્વરૂપવિજ્ઞાન મ**ંડળ** 'ની **સ્થાપના** અને ત્રુખેત્રકાય કાત્°ની અને શ્રેખાની અસર નીચે આવ્યા હ**તા. આ</mark>થી** મેથેસિયસે કહ્યું તેમ ધર્ણાએ એવી ટીકા કરી કે પ્રાગ-સ'પ્રદાયમાં આગલું કેશું નથી, બધું રસી અનુકરણ છે. પણ આવી ટીકા સ્વીકારી શકાય તેમ નથી. પ્રાગ-વિચારધારા રૂસી વિચારધારાને કારણે પુષ્ઠ બની એવું *જરૂ*ર કહેવાય, પરંતુ એથી પ્રાગ-વિજ્ઞાનીએાની સિહિએા નાની ખની જતી તથી.

[ ભાષાવિમર્શ : ૧૯૮૦ : ર

્રસી વિદ્વાનાના સંસર્ગમાં આવતાં પહેલાં જ મેથેસિયસે 'નીઓ-ગ્રામેરિઅન ' વિચારપ્રણાલિના ખુલ્લા વિરાધ કર્યા હતા અને મુકારાવ્સ્કાએ સાહિત્યની ભાષાના વ્યવસ્થિત અભ્યાસ શરૂ કરી દીધા હતા. 'નીઓ-ગ્રામેરિઅના 'ના વિરાધ કરી દ્રતકાલીન ભાષાના અભ્યાસ ઉપર ભાર મૂકવાનું કાર્ય પ્રાગ-સંપ્રદાયે શરૂ કર્યું હતું અને મેથેસિયસે ભાષાકીય વિશિષ્ટતાએ કેવી હાય તે અંગે સ્પષ્ટતા કરી હતી.

#### ્ભાષાની અસમતુલાના પ્રતિકારની શક્તિ

સાેશૂરનાં ધ્વનિ અ'ગેનાં મંતવ્યાેથી આ લાેકા પ્રભાવિત થયા હતા. આપણ જોયું કે સાશૂર ધ્વનિની 'ભિન્નતા ' ઉપર ભાર મૂકે છે. તે માને 🕉 કે પ્વિન એની પ્રત્યક્ષ લાક્ષણિકતાઓને કારણે નહીં પણ 'ભિન્નત્વ 'ના ાણને કારણે સૂચક બને છે. આ વિચારા પ્રાગ–ભાષાવિત્રાનીઓ સ્વીકારે ્રું પરંતુ સાેશૂરના 'લાંગ ' અને 'પારાલ 'ના દાંદ સાથે યાકાેળ્સન પૂર્ણ-પણ સ'મત નથી. સાશુરના કહેવા પ્રમાણે ' પારાલ 'ના સ્તર ઉપર દેખાતા ફેરફારાતે કે વિવિધતાને 'લાંગ 'નું સ્તર સ્વીકારે નહીં; જ્યારે યાકાેખ્સનનું ્રું હુવું છે કે ' લાંગ 'નું સ્તર પણ એક જાતની પ્રવાહિતા સ્વીકારે, એક જાતની વિવિધતાની શકચતાના સ્વીકાર કરે જ. યાકાખ્સને ભાષામાં રહેલી પ્રતિકારક શક્તિની વાત કરી છે. ભાષામાં સ્થળ-કાળ અનુસાર જે ફેરફાર<u>ો</u> -થતા હાય, જે પરિવર્તાના થતાં હાય અને તેને કારણે જે બધારણાત્મક અસમતુલા ઊભી થતી હાય તેના ઉપચાર કરવાની પ્રતિકાર કરવાની (( ઉપચારસાધક ) શક્તિ ભાષામાં હોય છે. અસમતુલાનું નિવારણ કરવા ભાષા કાેઈક ખીજી જાતનું પરિવર્તન સમાવી લે છે! આ પ્રક્રિયા માત્ર ્રુવનિપરિવર્તાન પૂરતી સીમિત નથી. ભાષાના ક્રાેક પણ સ્તરે ફેરફારા થતાં, ચ્યા 'પ્રતિકારક સમતુલા 'ની શક્તિ ખીજાં પ્રતિ ફેરફારા નિપજાવે છે ્રસ્પતે ળ ધારણતે સુત્રથિત રાખે છે. યાકાેબ્સને એમના આ વિચારાેને રસી -ભાષાના ધ્વનિસ્વરૂપની તપાસમાં લાગુ પાડવા.

પ્રાગસંપ્રદાય આમ ભાષાના ખધારણમાં કોઈ ક્ષતિ હોય અર્થાત્ ખધારણીય અસમતુલા હોય એના સ્વીકાર કરે છે. આપણે કોઈ તત્કાલીન ભાષાવ્યવસ્થાને તપાસીએ ત્યારે આપણેને જણાય છે કે એની વ્યવસ્થામાં ≟એવાં કોઈ તત્ત્વાે હોય છે જે અદશ્ય થઇ રહ્યાં હોય છે અને સાથે એવાં પણ તત્ત્વાે હોય જે નવાં ઉમેરાઈ રહ્યાં હોય છે. આથી તત્કાલીન ભાષાના

ત્સાષાવિમર્શ : ૧૯૮૦ : ૨ ]

અભ્યાસ ('સિન્ક્રોનિક') એટલે સ્થગિત ભાષાના અભ્યાસ નહીં. કાે પણ લાધાનાં વ્યવસ્થા / બંધારણ સંપૂર્ણ હાેય જ નહીં. ભાષાનાં સ્તરાનાં ઉપ-સ્તરા હાેય અને એમના પણ પાછા બંધારણીય પ્રશ્નો હાેય. ભાષા આ સ્તરાના સરવાળાધ, બનતી વ્યવસ્થા નથી. ભાષા એક એવું એકમ છે, એવું સ્તર છે જેમાં આ બધાં સ્તરા એકળીજ સાથે સુત્રચિત બનીને સમાય છે. આથી ભાષા એટલે 'વ્યવસ્થાઓની વ્યવસ્થા'.

આ મંતવ્ય પ્રાગસ પ્રદાયને બ્લૂમ્ફીલ્ડીય પ્રણાલી કરતાં કચાંય દૂર મૂકી દે છે. આપણે જોયું હતું કે ખ્લૂમ્ફીલ્ડીય પ્રણાલીમાં તાે દરેક સ્તર જુદું રાખવાના આગ્રહ હતા અને એક સ્તરને બીજા સ્તર કરતાં જુદું રાખવા માટે એમણે 'મારફેફિાનીમ'નું કૃતક સ્તર ઊભું કર્યું. બીજા એક એવા જ સુક્ષ્મ અને તાત્ત્વિક મુદ્દા પર આ લાકા ખ્લૂમ્ફીલ્ડીય પ્રણાલી કરતાં વિરુદ્ધ રહ્યા છે. આપણે જાણીએ છીએ કે ખ્લૂમ્ફીલ્ડે ભાષાના અભ્યાસને વિજ્ઞાન ખનાવવાના હેતુથી તેને કાેઈ પણ જાતની સંદિગ્ધતાથી દૂર રાખ્યા. સંદિગ્ધતાથી દૂર રહેવાના એમના આ આગ્રહને 'ઍન્ટિમેન્ટલિઝમ' (ચિત્તવિરાધી વાદ) તરીકે ઓળખવામાં આવે છે. આ આગ્રહ *ખ્લૂમ્ફોલ્ડીય* ભાષાવિજ્ઞાનમાં દુરાગ્રહનું રૂપ ધારણ કરે છે. 'અર્થ' 'ની મદદ લીધા વિના ' ધ્વનિઘટક 'ના ( અને બીજા' સ્તરાના પણ ) અભ્યાસ કરવામાં ખ્લૂમ્ફીલ્ડીય ભાષાવિજ્ઞાની વ્યસ્ત બની જાય છે. જ્યારે ભાષાના સમય્રપણે વિચાર કરવાની અને એક સિહ્ધાંત રજૂ કરવાની નેમ રાખનારા પ્રાગ-ભાષાવિજ્ઞાનીએાએ પહેલેથી જ ' અર્થા ' ( content–મજકૂર, વસ્તુતત્ત્વ) ઉપર ભાર મૂકથો. છેક ૧૯૨૫ના ગાળાથી એ લાેકા ચાેક્કસપર્ણે વસ્તુતત્ત્વને મહત્ત્વ આપતા આવ્યા. એ લાકા સમજ્યા હતા કે ભાષાના શબ્દ અને એનું વસ્તુતત્ત્વ સમાંતર રહી શકતા નથી. એક જ શબ્દના જુદા-જુદા ઉપયાગ કે કાર્ય ('ફંફશન') હાય અને એક જ પ્રયાજન માટે જુદાજુદા શખ્દા હાય. આમ 'સ'કેત' એકસાથે એકાયી ('હામાનિમસ') અને અનેકાથી ('સિનાનિમસ') બની શકે છે. સંકેત અને વસ્તુતત્ત્વ – 'શખ્દ' અને 'અર્થ' વચ્ચે ખેંચતાણ ચાલુ રહે છે. બન્ને વચ્ચે એક જાતની અસમાંતરતા ઊભી થાય છે. ભાષામાં એક સતત સંધર્ષ ચાલ્યા કરે છે. આ જાતની વિરાધિતા એ ભાષાનું બળ છે. 'બંધારણ ', 'વિરાધિતા ', 'સમન્ તુલા '. ' ઉપયોગ ' વગેરે તાત્ત્વિક વિભાવનાઓ વડે પાતાના સિદ્ધાંતાને સ્થિર કરવામાં પ્રાગ-વિદાનાએ કાળા આપ્યા. આવી મજબૂત પશ્ચાદ્ભૂમિકા ઉપર એમના ધ્વનિસ્વરૂપવિજ્ઞાતની માંડણી થઇ.

[ ભાષાવિમશ : ૧૯૮૦ : સે

#### પ્રાગ-સંપ્રદાયનું ધ્વનિસ્વરૂપવિજ્ઞાન

એમણે કહ્યું કે ધ્વનિસ્વરૂપ ('ફોનાલજ') એટલે ભાષાવિજ્ઞાનના એવા વિભાગ જે ધ્વનિધટકનું ભાષામાં કઈ રીતનું પ્રયોજન, મહત્ત્વ અને કર્ત વ્ય છે તે સમજાવે. અંગ્રેજીમાં 'ફોનાલજ' શબ્દ ધ્વનિના ઇતિહાસલક્ષી અભ્યાસ માટે વપરાતા હતા. અમેરિકામાં બીજો શબ્દ 'ફાનિમિક્સ' પણ વપરાશમાં આવ્યા. જોકે પલ્મ્ફીલ્ડીય ભાષાવિજ્ઞાનમાં સાધારણપણ 'ફાનિ-મિક્સ' એટલે ધ્વનિધટકના અભ્યાસ કરવાની નિરૂપણપહિત અને 'ફાનાલજ' એટલે ભાષાના ધ્વનિસ્વરૂપના અભ્યાસ. જોકે પ્રાગમાં તા 'ફાનાલજ' શબ્દ જ વપરાયા અને દઢ બન્યા.

યાકાળ્સને અને ત્રુખેત્રકાયે ધ્વનિવિજ્ઞાન અને ધ્વનિસ્વરૂપવિજ્ઞાનની વચ્ચે એક સ્પષ્ટ ભેદ પાડચો અને ધ્વનિવિજ્ઞાનને ભાષાવિજ્ઞાનમાં ગૌણ સ્થાન આપ્યું. તૃન્કાએ આ બેદને આમ સમજાવ્યા : " ધ્વનિવિજ્ઞાન અને ધ્વનિ-સ્વરૂપવિત્તાન એ બે એક બીજાયા સ્વતંત્ર શિસ્ત છે કે નકી એ જ મુખ્ય પ્રશ્ન છે. જોકે એ બે એમની નિરૂપણપદ્ધતિઓમાં એકબીજાથી જુદી પડતી હૈાવા છતાં જો અભ્યાસની શરૂઆત પ્રત્યક્ષ ધ્વનિઓથી થાય અને પછી विज्ञानी व्यमूत नियमे। शाधवामां प्रवृत्त थाय ते। ये ध्वनिस्वरूपविज्ञानना પ્રદેશમાં પ્રવેશે. અને જો અભ્યાસ અમૂર્ત નિયમાથી શરૂ થાય અને પછી · ધ્વનિના પ્રત્યક્ષ સ્વરૂપ સુધી પહેાંચે તેા એ ધ્વનિવિજ્ઞાનના પ્રદેશમાં પ્રવેશે. આ ખન્ને વિજ્ઞાન એકબીજાનાં પૂરક છે, છતાં ખન્નેની ભિન્ન જાતની વાસ્તવિકતા સાથે નિસ્ખત હેાવાથી તે બે જુદી જ શિસ્ત રહે. પ્રસક્ષ ધ્વનિઓના સર-વાળા કરવાથી કાેે આપાનું ધ્વનિસ્વરૂપ હાથમાં આવે નહીં અને ધ્વનિધટકાના ષ્વિનિએાનું કાઈ દિવસ પૂર્ણતયા પ્રત્યક્ષીકરણ થઈ શકે નહીં. આટલું જો આપણે પ્યાનથી સમજવાના પ્રયત્ન કરીએ તાે એક વાત બહુ ચાે ખ્**ષા થઈ** જાય છે કે ખ્લૂમ્ફીલ્ડીય ભાષાવિત્તાની જે કારણે ' બાય્યુનિકૃનિસ' ની શરતમાં કસાઈ ગયા હતા તે કારણાને લીધે પ્રાગ-ભાષાવિજ્ઞાનીઓ ફસાય એવું ન હતું. ખ્લૂર્ફીલ્ડીય ભાષાવિજ્ઞાની તાે ધ્વનિખંડા અને ધ્વનિધટકાને એવા જડ સંબંધામાં જોડવા માગતા હતા કે એને આવી શરત મૂકવા વિના ચાલે

લાષાવિમર્શ: ૧૯૮૦: ૨]

<sup>3.</sup> ખ્લુમ્રીકડીય ભાષાવિજ્ઞાનીની શરત અંગે આગળના હક્તામાં નિર્દેશા આવી ગયા છે. એમની શરત હતી કે કોઈ પણ ધ્વનિખંડ ઉપરથી એ કયા ધ્વનિ-ઘટકમાં સમાય તે માલૂમ પડેલું જ જોઈએ અને કોઈ પણ ધ્વનિઘટક ઉપરથી એતું પ્રત્યક્ષીકરણ કયા ધ્વનિખંડામાં થાય તે પણ તરત જણાવું નાઈએ.

એમ ન હતું. એમની આ શરત કેટલી બૂલભરેલી છે તે અંગે ચામ્સ્ડાએ પછીથી ચર્ચા કરી છે. પરંતુ અહીં આપણે જોઈ શકોએ છીએ કે પ્રાગ ભાષાત્રિજ્ઞાનીએ ભાષામાં ધ્વનિના વ્યવહાર એટલી સહજતાથી સમજયા હતા કે આજે આટલા લાંત્રા ગાળા પછી પણ એમની દષ્ટિની ગહનતા **ચ્યાશ્ચર્ય પ**માડે છે. *ખ્લૂમ્*ફીલ્ડીય ભાષાવિજ્ઞાની કેમ આવી શરતામાં ગૂંચવાયા એના લાંબા વિચાર કરતાં જણાશે કે એ એના સમયના બાેગ બન્યા હતા. મિશનરીઓની ધ્વનિઘટકીય વર્ણવ્યવસ્થા શાધવા માટેની ગડમથલ, માનવ-વિજ્ઞાનીએાની રેડ-ઇન્ડિયન ભાષાએા સમજવા-શીખવા માટે દેાડાદેાડ, ' ગ્રીષ્મશાળાએા'માં અપાતી વ્યવહારાપયાેગી નિરૂપણપદ્ધતિ સુધારવા-મઠા-રવા માટેની તાલીમ વગેરે એ ગાળાની જરૂરિયાતા હતી અને ખ્લૂમ્ફીલ્ડીય ભાષાવિજ્ઞાનને ક્રમનસીએ એ જરૂરિયાતા પૂરી પાડવાની જવાબદારી આવી હતી. દાઈ वैज्ञानिक विषयना सैद्धांतिक विकास જરૂરિયાताने संताषवा જતાં ન થાય. વિષયતું સાંગાપાંગ જ્ઞાન મેળવી વિષય ખાતર વિષયની સમજણ વિકસાની સિલ્લાંતા રજૂ કરવા અને પછી નિરૂપણપલિત રજૂ કરવી એવા ક્રમ વિજ્ઞાનને વધુ અતુરૂપ નીવડે છે તેના પુરાવા પ્રાગ-ભાષાવિજ્ઞાનીએ આપે છે.

#### <sup>દ</sup>વનિઘટકની વ્યાખ્યા

પ્રાગ-ભાષાવિજ્ઞાનીઓએ ' ધ્વનિઘટક 'ની વ્યાખ્યા કેવી રીતે વિકસાવી' એ પણ ધ્યાન ખેંચે એવી બીના છે. ૧૯૨૯ સુધી જે વ્યાખ્યાઓ યાકોબ્સતે' અને ત્રુખેત્કાયે આપી તે બધીમાં મનાવૈજ્ઞાનિક વલણુ છે. આ વલણું કાર્તુની અને શ્રેબાના વિચારાને આભારી છે. કાર્તુનીએ ધ્વનિઘટકને ' ધ્વનિતા માનસિક વિભાવ ' કહ્યો. આંતરરાષ્ટ્રીય ધ્વનિસ્વરૂપવિજ્ઞાનના સંમેલન વખતે આ જાતના મનાવૈજ્ઞાનિક વલણુથી દૂર રહેવાના આગ્રહ રખાયા. આથી પ્રાગ-ભાષાવિજ્ઞાનીઓએ પાતાની સ્વતંત્ર વિચારસરણી પ્રમાણું 'ધ્વનિધટક'ને સમજાવ્યા. એ લાકોએ ૧૯૩૧માં એક વ્યાખ્યા એવી આપી કે "ધ્વનિસ્વરૂપનું એકમ એટલે એક એવું એકમ, જેનું નાનાં એકમામાં વિભાજન થઈ શકે નહીં. ધ્વનિસ્વરૂપનું એકમ એટલે કાઈ પણ ધ્વનિસ્વરૂપગત વિરાધા બતાવતું એકમ. આ વિરાધ એટલે ધ્વનિખંડા વચ્ચેના એવા બેલ્કે કે જેને લીધે અર્થા જુદા રહી શકે." આવી કહેંગી રીતની વ્યાખ્યાથી એમને સંતાપ થયા નહીં. ૧૯૩૬માં બીજી વ્યાખ્યા અપાઈ. એમાં ધ્વનિઘટકને ધ્વનિસ્વરૂપગત વિરાધાના સંકુલના એક ભાગ ગણવામાં આવ્યા. આ વિરાધા

[ ભાષાવિમર્શ : ૧૯૮૦ : ૨

એ જાતના હાય: સાદા અને સંકુલ. જે વિરોધા માત્ર અર્થ જુદા રાખવામાં મદદરૂપ થાય તે 'સાદા વિરાધા' અને જે ધ્વનિગત વિરાધ ખતાવે તે ' 'સંકુલ વિરાધા'.

૧૯૩૨માં યાકાેમ્સને ધ્વનિઘટકને ધ્વનિની લાક્ષણિકતાએાના ગણ ('સેટ') અથવા તા બેદાત્મક સહગામી લાક્ષણિકતાએાના ગણ કહ્યો. આ બધાંતા નિષ્કર્ષ એવા થયા કે ધ્વનિઘટકનું સહગામી તત્ત્વામાં (લાક્ષણિકતાન ઓમાં) વિભાજન જરૂર કરી શકાય. બધા જ પ્રાગ-ભાષાવિજ્ઞાનીએાએ આ હકીકત એકમતે સ્વીકારી.

પ્રાગ-ભાષાવિજ્ઞાની ધ્વનિધટકના પ્રત્યક્ષ ધ્વનિગત પાસાને મહત્ત્વ આપે છે. જ્યારે પ્લૂમ્ફીલ્ડીય ભાષાવિજ્ઞાની ' ડિસ્ટ્રિપ્યૂશન 'ને ( ઉપસ્થિતિને ) મહત્ત્વ એ, એ છે. આ 'ડિસ્ટ્રિબ્યૂશન'ની ચર્ચા આપણે દુંકામાં કરી જ છે. હ્તુનિયટક ભાષામાં કયા કયા પરિસરમાં આવી શકે, અર્થાત્ ભાષામાં એની • ઉપસ્થિતિ ' કઈ રીતે હોય તે હકીકત ઉપર એ લોકો બહુ ભાર મૂકતા. • પ્રસ્પરપૂરક ઉપસ્થિતિ '( ' કેં મ્પ્લિમેન્ટરી ડિસ્ટ્રિબ્યૂશન ')ની વિભાવનાએ હતુમ્ફીલ્ડીય ભાષાવિત્રાનમાં એવી તેા જડ ધાલી કે એને કારણે ઉદ્દલવેલી જ્યું ર એક ગૂંચે બીજી ગૂંચ ઊભી કરી આપી. એમની એક શરત એવી કે ધ્વનિ-લ્યા કર્યા ઉપલડકા એકખીજા સાથે 'પરસ્પરપૂરક' સંખંધે જોડાયલા હોવા જોઈ એ. અર્થાત, જે સંદર્ભમાં એક ઉપઘટક આવી શકે ત્યાં બીજો ઉપઘટક ન આવી શકે. આ શરત પ્રમાણે પ્રમાણે જેતાં અંગ્રેજી [h] અને [n] ને એક પ્વનિઘટકના ઉપઘટકાે કહેવા પડે! કારણ [h] શબ્દાંતે કચારે ય નથી આવતા અતે [n] શબ્દાર બે ક્યારે ય નથી આવતા. પરંતુ આવી પરિ-સ્થિતિમાં ફસાઈ ન જવાય માટે એ લાકાએ ખીજી શરત એવી મૂકી કે એક પ્વનિઘટકના ઉપઘટક બનવા માટે ઉપઘટકામાં ઉચ્ચારણલક્ષી સામ્ય<sup>ે</sup> ઢાવું જરૂરી છે. અને [h] તથા [n]માં આવું સામ્ય ન હેાવાને કારણે એ ખુનને પરસ્પરપૂરક હાય તા યે એક ધ્વનિઘટકના ઉપઘટકા ખની શકે નહીં. પ્રાત્ર-ભાષાવિજ્ઞાની માટે આવા ' છૂટકારા ' મેળવવાના પ્રયત્ના કરવાના હતા જ નહીં, કારણ પહેલેથી જ એમણે ધ્વનિઘટકને એની લાક્ષણિકતાઓમાં વિભાજિત કર્યા. એ લાેકા 'ફંફશનલિસ્ટ ' હાેવા છતાં 'ધ્વનિની ભાષામાં સંદર્ભાત્મક ઉપસ્થિતિ ' જેવી, ઉપરહલ્લા અવલાકન ઉપર આધારિત વિભાવ-તાઓમાં કસાયા નહીં. ત્યારે ખ્લૂમ્ફીલ્ડીય ભાષાવિજ્ઞાનીઓમાંથી તેા હેરિસ જેવા પણ ' ડિસ્ટ્રિપ્યૂશન 'ને વળગી રહ્યા.

ભાષાવિમર્શ : ૧૯૮૦ : ૨ ]

પ્રાગ-ભાષાવિજ્ઞાનીઓએ કહ્યું: "ધ્વનિઘટક એટલે સ્વક, વિશિષ્ટ લાક્ષાિ ફિકતાઓ ધરાવતું એકમ." યાકાે ખ્રતને આ વ્યાખ્યાની ચર્ચા ૧૯૩૮ની એક સભામાં કરી હતી. યાકાે ખ્રતને કચારે ય ઉચ્ચારણલક્ષી વર્ગી કર્યાને મહત્ત્વ આપ્યું ન હતું. એમણે કહ્યું કે બાલનાર મનુષ્ય હંમેશાં એના મગજમાં રહેલી શ્રવણમૂલક છાપને લક્ષમાં રાખીને બાલતા હાય છે, એની ધન્દ્રિયોના હલનચલનના પ્રકારને લક્ષમાં રાખીને નહીં. જયારે શ્રવણમૂલક ધ્વનિવિજ્ઞાનના વિકાસ થયા ન હતા અને કાે મશીન પણ સુલભ ખન્યું ન હતું તે જમાનાથી યાકાે ખ્રતન શ્રવણમૂલક છાપની વાત કરતા આવ્યા હતા. અને ' ઇલેકટ્રો-એક્સ્ટીક' સંશાધના થતાં શું ફાયદા થશે તે જોઈ શક્યા હતા.

#### ' પ્રત્યક્ષીકરણ ' અને ' અભિવ્યક્તિ '

પ્રાગ-ભાષાવિજ્ઞાનીએાએ 'ધ્વનિધટક 'સમજાવતાં બે શબ્દો વાપર્યા : (૧) 'રિઅલાય્ઝેય્શન ' ( પ્રત્યક્ષીકરણ ) અને (૨) 'મૅનિફેસ્ટેય્**શન** ' (અભિવ્યક્તિ) અથવા ' ઇમ્પ્લિમેન્ટેય્શન ' (અમલી બનવું ). એમણે **શ**ર્ અાતમાં કહ્યું કે ધ્વનિઘટકતું ઉપઘટકોમાં પ્રત્યક્ષીકરણ થાય છે. કેટલાકને એમ લાગ્યું કે આ ઉપઘટકાને 'પ્રત્યક્ષીકરણ ' કહીએ તા જાણે ધ્વનિઘટકને સાચું, પાતાનું અસ્તિત્વ નથી એવા ભાવ નિષ્યન્ન થાય છે. અને તેથી ' અભિવ્યક્તિ ' કે 'અમલી ખનવું ' એ શબ્દો વધુ યાેગ્ય છે. આ શબ્દો**ની** પસંદગીમાં પણ એ લોકોએ એમની વૈજ્ઞાનિક સુદ્ધિ ખતાવી. જો ઉપઘટકાને ' પ્રત્યક્ષીકરણ ' કહીએ તે**ા એના અર્થ એવા થઈ શકે કે પ્**વનિધ્ર**કને** 'પ્રત્યક્ષ ' રીતે અસ્તિત્વ નથી. જ્યારે 'ધ્વનિઘટકની અભિવ્યક્તિ ' અ**થવા** ' ધ્વનિઘટકનું અમલી ખનવું ' એમ કહીએ તે**ા ધ્વનિઘટક-ઉપઘટક વચ્ચેને**! એવા ભેદ ૮ળા જાય છે. એમને મતે ઉપઘટક એટલે ધ્વનિઘટકની **વિવિધ** અભિવ્યક્તિ ('ફાનિમ વેરિઅન્ટ'). જોકે કેટલાકને ડેનિયલ જોન્**ઝને**! 'એલોફોન' શબ્દ વધારે ગમ્યો. પરંતુ પાછળથી એમને 'એલોફોન' શબ્દની ખામી સમજાઈ. 'ઍલોફોન ' એટલે ધ્વનિઘટકનું જે સ્વરૂપ ભાષામાં વધારે દેખાતું હોય તેના કરતાં જુદું સ્વરૂપ – આ જુદું સ્વરૂપ ખીજા સંદર્ભ માં આવે. અંગ્રેજી ધ્વનિઘટક [t] એ સ્ત્રરાની મધ્યમાં સ્પશ ધ્વનિ ન રહેતાં ચડકારી [r] જેવા ખને તા [r] એ [t] ના ઉપઘટક કહેવાય - ' ઍલોફોન ' કહેવાય. પરંતુ પ્રાગ ભાષાવિજ્ઞાનીઓનું કહેવું એમ હતું કે [ા] અને [!] ખંતે એક ધ્વનિધટકના ઉપઘટકા કહેવાય અને એમાંથી [t] તે 'મુખ્ય ધ્વનિ-

ઘટકીય પરિવર્ત – ધ્વનિઘટકની મુખ્ય અભિવ્યક્તિ કહેવાય અને [r̪] ને ' સાંયાજિનક પરિવર્ત ' – ધ્વનિઘટકની સહગામી અભિવ્યક્તિ કહેવાય.

#### અ'કિતતા ('માક્ર<sup>°</sup>ઢનિસં)

એમનું કહેવું એમ હતું કે ધ્વનિઘટકા શાધી લઈએ એટલે આપણું કામ પૂર્યું થતું નથી. ધ્વનિઘટકાના એકબીજા સાથેના સંબંધા તપાસવા પ્રા. યાકાળ્સન, તુખેત્રકાય અને કાર્ગે વ્સ્કૃપીએ કહ્યું કે ધ્વનિના મહત્ત્વના, સૂચક હ્રુચ્ચારહાલક્ષી ભેદોને ધ્વનિસ્વરૂપગત 'પારસ્પરિક સંબંધ ' ('કારિલેયશન') તરીકે ઓળખવા જોઈએ. ધ્વનિઘટકાના 'પારસ્પરિક સંબંધ'એ એક સામાન્ય સિહાંતની મદદથી તારવેલા દિમૂલક વિરાધોના ખતેલા હાય. આ સંબંધ એટલે 'પારસ્પરિક સંબંધ'ની લાક્ષણિકતા ધરાવતા ધ્વનિઘટકાના વિરાધોની વ્યવસ્થા અને આવી લાક્ષણિકતા એટલે ધ્વનિઘટકાના વિરાધોની વ્યવસ્થા અને આવી લાક્ષણિકતા એટલે ધ્વનિઘટકાને વિરાધ. આવા સંબંધ જોડાયેલા એ ધ્વનિઘટકાના યુગ્મમાંથી એકમાં આ લાક્ષણિકતા હાજર હાય અને તે અંકિત ('માર્ક્ટ') સભ્ય બને. બીજમાં આ લાક્ષણિકતા ન હોય તેથી 'અનંકિત' ('અન્માર્ક્ટ') સભ્ય બને. આ યાક્ષણિકતા ન હોય તેથી 'અનંકિત' ('અન્માર્ક્ટ') સભ્ય બને. આ પરસ્પર સંબંધની વિભાવના ઘણી સદ્ભમતાવાળી છે. ત્રુખેતરકારે પોતાના પરસ્પક 'શુન્તસુને દેર ફેનનોલોગી'માં આ વિભાવનાની વિગતવાર ચર્ચા કરી છે.

આ અંકિત—અનંકિત સભ્યની વિભાવનામાંથી એક નવી વિભાવનાએ આકાર લીધો. ૧૯૨૯માં યાકાેંગ્સને પ્રથમ વાર 'આકો ફોનિમ'ના નિર્દેશ રસી ભાષાનું ધ્વનિસ્વરૂપ સમજાવતાં કર્યો. એમણે કહ્યું : '' એ કે વધારે પરસ્પર સંખંધિત ધ્વનિયટકા વચ્ચેની સામાન્ય લાક્ષણિકતા તારવી લેતાં જે લાક્ષણિકતાઓ બાકી રહે તે 'આકી ફોનિમ'.'' આની ચર્ચા આપણે ત્રુખેત્સ્કાયના વિચારા સમજાવતા હફતામાં કરીશું. યાકાેંગ્સને દિમ્લક વિરાધા ઉપર વધારે ભાર મૂકચો. એમના આ વલણના બધા જ પ્રાગ-ભાષાવિત્તાનીઓએ સ્વીકાર કર્યા નથી. પરંતુ યાકાેંગ્સનના અભિગમ અમેરિકામાં એક જુદા ચીલા સ્વતંત્રપણે પાડે છે. તેની ચર્ચા અહીં નહીં કરીએ.

#### ઉપસંહાર

પ્રાગ-ભાષાવિજ્ઞાનીઓના ધ્વનિસ્વરૂપગત અભ્યાસ કેવી રીતે વિકસ્યા એ એક રસપ્રદ વિષય અને છે. આપણે જોઈએ છીએ કે નિરૂપણપહિત સહજ રીતે વિકસતી આવે છે. 'પારસ્પરિક સંગંધ', લાક્ષણિકતાએા ઉપર

ભાષાવિમર્શ: ૧૯૮૦: ર ]

આધારિત વિરોધો વગેરે નિરૂપણપદ્ધતિના જ ભાગ હોવા છતાં જાણે સિદ્ધાંતને હમેશાં વધારે વિશદ ખનાવવાના પ્રયત્ન તરીકે રજૂ થયા હોય એવું જ લાગે છે. એમના આ પ્રયત્ના એક ભગીરથ કાર્ય જેવા આજે આપણતે લાગે છે. પ્રાગ-સંપ્રદાયનું આવું મહત્ત્વ છે એ હું કર્યા હતા તરફ ભાષાવિત્તાનજગતનું ધ્યાન દોરાયું તેને માટે યાકોળ્સનને યશ છે. આવી સુંદર રીતે ફાલેલી પ્રાગ-વિચારસરણીને અમેરિકા લઈ જઈ, ત્યાંના શ્રવણમૂલક ધ્વનિવિત્તાનના વિકાસના લાભ લઈ, અત્યંત વિદબ્ધ એવા બેદાત્મક લાક્ષણિકતાના સિદ્ધાંત રજૂ કરી ચામ્સકી—હેંસના જેનરેયટીવ વ્યાકરણના માળખામાં સરસ રીતે ગાઠવી દઈ યાકાળ્સને તા પ્રાગને અમેરિકા સાથે જોડતા પુલ ખાંધી આપ્યા. આ પ્રાગ-વિચારસરણીને અમેરિકા રજ્ઞે –રજ્ઞે પણ એમણે ત્રું ગેતરકાય સાથે પત્રવ્યવહાર કરી વધુ પુષ્ટ કરી. ત્રું ખેતરકાયનું પુસ્તક આપણે આગળના હફ્તામાં તપાસવાનું રાખ્યું છે, કારણ, એ પુસ્તક એટલે એમના જમાનાના ધ્વનિસ્વરૂપગત વિચારા અને ભાષાવિત્તાનનાં વલણોના સરવાળા. એના સ્વતંત્ર રીતે પરિચય કરવા જરૂરી છે.

#### અત્રતત્ર

#### ક્રિક્ષિણ ઐશિયાની ભાષાએા વચ્ચે સંપર્ક અને સામ્યપ્રવણતા

પ્રભાવ (સીધા અને ભાષાંતર દ્વારા સ્વીકૃત પ્રયોગો) અને તેની અધિકૃતાના પરિણામરૂપ (ર) ભાષામિશ્રણો અને ભાષાસંકર એ અનુક્રમે તપાસવિષય અન્યા. ત્યાર બાદ સમાજવિત્તાની દિષ્ટિભિંદુને અગ્રતા મળતાં, દિભાષિતા, ભાષાદૈત ('ડાયરેલોસિઅ') અને બહુભાષિતા રસના વિષય બન્યા. આથી. ભાષાદૈત ('ડાયરેલોસિઅ') અને બહુભાષિતા રસના વિષય બન્યા. આથી. ભાષાદૈત ('ડાયરેલોસિઅ') અને બહુભાષતા રસના વિષય બન્યા. આથી. ભાષાદૈત ('ડાયરેલોસિઅ') અને બહુભાષતા રસના વિષય બન્યા. આથી. ભાષાદૈત ('ડાયરેલોસિઅ') અને બહુભાષતા રસના વિષય બન્યા. આથી. ભાષાદેત રહેલી ભિન્નભિન્ન પરિવારની ભાષાઓના પારસ્પરિક પ્રભાવ અને ક્રમેક્રમે તેમની વચ્ચે સધાતી ઉચ્ચારણ અને વ્યાકરણના માળખાની સમાનતા ક્રમેક્રમે તેમની વચ્ચે સધાતી ઉચ્ચારણ અને વ્યાકરણના માળખાની સમાનતા પર લક્ષ અપાવા લાગ્યું, અને એમ ક્ષેત્રીય ('એરિઅલ') ભાષાવિત્તાનની પર લક્ષ અપાવા લાગ્યું, અને એમ ક્ષેત્રીય ('એરિઅલ') ભાષાવિત્તાનની

એક ભાષિક ક્ષેત્ર તરીકે ભારતને (એટલે કે શ્રીલં કા સહિત ભરતખંડને) ગણવાની ઉપસ્થાપના પહેલવહેલી 'ઇન્ડિઅ એં એ લિંગ્વિસ્ટિક એરિઅ ' ('લેંગ્લજ', ૩૨, ૩–૧૬) એ લેખ દારા એમેનોએ ૧૯૫૬માં રજૂ કરી. તે પછી તેને વ્યાપકપણે સ્વીકૃતિ મળી છે. આ ભૌગાલિક વિસ્તારમાં ભારતીય આર્ય, દ્રાવિડી, મુણ્ડા અને ભાટ-લા એમ વિભિન્ન કુળના ચાર ભાષાસમૂહા તા પ્રાગૈતિહાસિક સમયથી વપરાશમાં છે જ અને આ ભાષા ભાષીઓના પરસ્પરના પડાશમાં ત્રણેક સહસ્રાબ્દીઓથી સ્થાયા વસવાટ છે. એટલે અહીં સંપર્કમાં રહેલી ભાષાઓની સામ્યપ્રવણતા (કન્વર્જન્સ')નું અન્વેષણ કરવાની ભરપૂર સામશ્રી છે. એ ભાષાઓ વચ્ચે તેમના સમાન મૂળને કારણે નહીં, પણ પરસ્પરના સંપર્કમાં રહ્યાને કારણે જે સમાનતા ભાષા છે – એક ભાષાનું પરંપરાપ્રાપ્ત શબ્દસ્વરૂપ વધતેઓછે અંશે જળવાઈ રહે, પણ તેનાં ધ્વનિતત્ત્વો, વ્યાકરણીય તત્ત્વો અને અર્થતત્ત્વો તે બીજી ભાષામાંથી અપનાવે છે અને એમ એ ભાષા તેના સંપર્કમાં રહેલી અન્ય

ભાષાવિમર્શ: ૧૯૮૦: ર ]

- ભાષાને મળતી થાય છે એ પરિસ્થિતિ અને વલણને 'કન્વર્જન્સ' (સામ્ય-પ્રવાણતા – 'સમીભવન') કહે છે. ૧૯૭૪માં ભરાયેલા આ વિષયને લગતા એક સંમેલનમાં પ્રસ્તુત થયેલા નિખંધા 'કાન્ટેક્ટ એન્ડ કન્વર્જન્સ ઇન સાવ્થ એયશન લેં બિજિઝ' (સંપાદક: એક. સી. સાવ્થવર્થ અને એમ. એલ. આપટે: પ્રથમ 'ઇન્ટને શનલ જર્નલ એંગ દ્રવિડિઅન લિંગ્નિસ્ટિક્સ' પ્રથ ક, અંક ૧–૨, ૧૯૭૪માં અને પછી પુસ્તકાકારે પ્રકાશિત) એ નામે પ્રસિદ્ધ થયા છે. તેમાં અંતે આપેલી સંદર્ભસ્ચિમાં આ વિષયના અદ્યાવધિ પ્રકાશિત મહત્ત્વનાં લખાણોના પણ સમાવેશ થયેલા છે. સંત્રહના થાડાક નિખંધાના અહીં પરિચય કે નિષ્કર્ષ રજૂ કર્યો છે.

#### ભારતીય-આર્યમાં પ્રવર્તાતી રહેલી 'ભાષાદ્વેત 'ની પરિસ્થિતિ

ભારતીય-આર્ય'ના ઇતિહાસમાં 'ડાય્ગ્લોસિઅ' (ભાષાદ્વેત)ની પરિસ્થિતિ આપણે સતત પ્રવર્તી જોઈ શકીએ છીએ. સાહિત્ય વગેરે ' ઉચ્ચ ' વ્યવહારના હેતુઓ માટે એક ' ઉચ્ચ ' ભાષાસ્વરૂપ અને સામાન્ય વ્યવહારના 'નિમ્ન ' હેતુઓ માટે તેનાથી ભિન્ન 'નિમ્ન ' ભાષાસ્વરૂપ હંમેશાં વપરાતું આવ્યું છે; જેમ કે પાણિનીય શિષ્ટભાષા અને તત્કાલીન વ્યવહારભાષા, સંસ્કૃત અને લોકપ્રચલિત પ્રાકૃતો, સાહિત્યિક પ્રાકૃતો અને લોકિક અપભ્ર'શ, સાહિત્યિક અપભ્ર'શ અને તત્કાલીન લોકખાલીઓ, અર્વાચીન સાહિત્યિક હિન્દી, ગુજરાતી વગેરે અને સામાન્ય વ્યવહારમાં વપરાતું તેમનું સ્વરૂપ. મધ્યકાલીન પરિસ્થિતિના સંદર્ભમાં ઉચ્ચ સાહિત્યિક (સંસ્કૃત), સાહિત્યિક (પ્રાકૃત), લોકિક સાહિત્યક (અપભ્રંશ) અને લોકિક (બાલીઓ) એવા ચતુવિધ બેદ કરી શકાય. આનું એક પરિણામ તે બે ભાષાસ્વરૂપના પારસ્પરિક પ્રભાવને કારણે નીપજતા ભાષાસંકર આનાં સંખ્યાળધ ઉદાહરણ ભારતીય-આર્યના ઇતિહાસમાંથી મળે છે. ડી સિલ્લાએ સિંહલીના ઇતિહાસ વિગતે તપાસી વર્તમાન સિંહલીના ધડતરમાં ભાષાદ્વેતની પરિસ્થિતિએ કેવા ભાગ ભજવ્યા છે અને તેથી ઉચ્ચારણ, લેખન તથા વ્યાકરણમાં કેવાકેવા સંકરપ્રયોગો નીપજયા છે તે ખતાવ્યું છે.

ખરેખર તો ભારતીય-આર્યમાં વિભિન્ન હેતુઓ માટે સમયેસમયે પ્રચારમાં રહેલાં વિભિન્ન ભાષાસ્ત્રરૂપોના એકળીજા સાથેતા સંબંધ અને તેમના એક-બીજા પર પડેલા પ્રભાવ એ ઘણી જ સંકુલ પરિસ્થિતિઓ હતી, અને તેનાં અનેકાનેક પાસાં હતાં. અહકાલીન, મૌર્યકાલીન, ક્ષત્રપકાલીન, ગુપ્તકાલીન, અનેકાનુક સાથીન, દસમી શતાબ્દી પછીની, મુસ્લિમકાલીન, પ્રાગ્રાંચીન અને

[ ભાષાવિમશ : ૧૯૮૦ : 3

અર્વાચીન – એમ વિવિધ યુગની ભાષાકીય પરિસ્થિતિ આ દર્ષિએ અલગ--અલગ વિચારણા માગી લે છે. ડી સિલ્વાએ ભાષાસ પર્ક અને ભાષા-સમીભવનનું આ અત્યંત મહત્ત્વનું અને રસપ્રદ અધ્યયનક્ષેત્ર ઉધાડી આપ્યું છે. તેમણે કરેલી અર્વાચીન સિંહલીના ઘડતરની વિચારણા અર્વાચીન ગુજરાતીના સ્વરૂપઘડતરની ચિકિત્સા કરવા માટે ઘણી ઉપયોગી જણાશે.

[એમ. ડબલ્યૂ. સુગથપાલ ડી સિલ્વા : 'કન્વજ'ન્સ ઇન ડાય્ગ્લેસિઅ : ધ સિહલીઝ સિચ્યુએયશન ', પૃ. ૬૦–૯૧ ]

#### ભારત એક ભાષિક ક્ષેત્ર હેાવા અ'ગેના વાક્યતત્ત્વીય અને સમાજવૈજ્ઞાનિક પુરાવા

ભારતને એક ભાષિક ક્ષેત્ર તરીકે જેવાના જ્યાલ પ્રથમ ૧૯૫૬માં એમેતાએ પ્રસ્તુત કર્યા. આ નિખંધમાં તેમની ઉપર્યુક્ત ઉપસ્થાપનાના સમર્થન રૂપે તેમણે એ પ્રકારના પુરાવા રજૂ કર્યા છે. પહેલા પુરાવા તરીકે સંરકૃત સંયાળક अपिना विભिन्न અર્થા અને પ્રયોગાની દ્રાવિડી –उम्ना अर्था અતે પ્રયોગા સાથે સમાન્તરતા હાવાનું તેમણે ખતાવ્યું છે અને એ ખેને કુળની અર્વાચીન ભાષાઓમાં પણ જ્યાં શબ્દસ્વરૂપ બદલાયું છે, જુદા જ શાળદ તે-તે અર્થ દર્શાવવા પ્રચલિત થયા છે, ત્યાં પણ સમગ્રપણે પહેલાંની અર્થાવ્યવસ્થા ખંતે ભાષાપરિવારામાં જળવાઈ રહી છે. આ દર્ષિએ એમેનાએ ભ તે કુળની સંખ્યાય ધ અર્વાચીન ભાષાએ તપાસીને અવિ અને उम्ના 'પણ', 'અને', (ચિંદ સાથે) 'જોકે' અથવા 'છતાં', 'ય' અને ( પ્રશાથ સવલામની સાથે ) 'કાઇક ', 'કાંઇક 'એ અથ માળખું આજ સુધી સપાડી પરનું બ'ધારણ બદલાયા છતાં, માટે ભાગે જળવાઇ રહ્યું છે એમ ભતાવ્યું છે. તેમના નિબંધના **બીજાં ભાગમાં એમેનાએ બં**ને ભાષાકુળની ભાષાઓમાં ભારતીય સમાજનું જ્ઞાતિવ્યવસ્થાનું માળખું કેટલાક શબ્દો અને પ્રયોગામાં સમાનપણે વ્યક્ત થયું હેાવાનું બતાવ્યું છે. આ માટે તેમણે સ્ત્રીલિ'ગી નામાના ત્રાતિભેદમૂલક પ્રયાગાને અને ત્રાતિ-અનુસારી રહેઠાણ-નામાતે બંને ભાષાકુળમાંથી પુરાવા તરીકે ઢાંકચાં છે. [એમ. બી. એમેનો, • ધ ઇન્ડિઅન લિ ગ્વિસ્ટિક એરિઅ રીવિઝિઠિડ', પૃ. ૯ર–૧૩૪ ]

કાેલિન પી. મેસિકાએ ભારતને પારિભાષિક અર્થમાં એક 'ભાષિક ક્ષેત્ર ' ગણવાના પ્રશ્નને નવેસરથી અને વીગતે તપાસ્યા છે અને તે માટેના

ભાષાવિમર્શ: ૧૯૮૦: ૨ ]

"નિર્ણાયક તત્ત્વા તારવવાના પ્રયાસ કર્યા છે. લગાલગ રહેલી ભાષાઓમાં અમુક અંશે જે સમીભવન સહેજે થાય (જેમ કે તેલુગુ અને મરાકી કે મરાકી અને કન્નડા વચ્ચેનું સમીભવન, અથવા તા ભારતખાદ્ય ભાષાઓના પ્રભાવે ભારતીય ભાષાઓમાં નામવર્ગી કારકોના પ્રયાગ વગેરે). ક્ષેત્રના સમગ્ર વિસ્તારની ભાષાઓમાં કશું આંતરિક સામ્ય દર્શાવી શકાય તા જ તેમને એક ભાષિક ક્ષેત્રની ગણી શકાય. આ માટે મેસિકાએ ગ્રીન્ખર્ગે તારવેલા ભાષાઓમાં પ્રવર્તતા શબ્દવિન્યાસના મૂળભૂત પ્રકારતંત્રના આધાર લીધા છે. શબ્દવિન્યાસની લાક્ષણિકતાએ તપાસવા માટે મેસિકાએ ભારતીય આર્ય જૂથમાંથી હિંદી અને ખંગાળીને, દ્રાવિડી જૂથમાંથી તેલુગુ અને મલયાળમને અને મુણ્ડા જૂથમાંથી સનતાલીને પસંદ કરી છે.

ું આ ભાષાએામાં સમાનપણે નીચેની લાક્ષણિકતાએા હેાવાનું તેમણે ત્યતાવ્યું છે :

- (૧) કર્તા-કર્મ-ક્રિયાપદ એવા વ્યાપક પદક્રમ
- (ર) મુખ્ય ક્રિયાપદ પછી સહાયક ક્રિયાપદનું સ્થાન
- (૩) પૂર્વ ગાના નહીં, પણ અનુગાના પ્રયાગ
- (૪) વિશેષણ, સંબંધવિભક્તિના અનુગ, દર્શક વિશેષણ, સંખ્યાવાચક વગેરેનું નામની પહેલાં સ્થાન
- (પ) વિશેષણના વિશેષકા (અતિશ્વયતા કે ન્યૂનતાવાચકા, તુલનાવાચકા ) વિશેષણની પૂર્વે

આ બધાં ડાબી બાજુના વિસ્તરણનાં ઉદાહરણ છે. એટલે કે ઉપાધિ ઉપાધેયની પૂર્વે આવે છે. પણ હંમેશાં એમ જ હોય છે એવું નથી. સંકુલ વાકચમાં ભારતીય-આર્યમાં પહેલાં સાપેક્ષતાવાચક, પછી નામ, તે પછી વાકચના મુખ્યાંશ અને તે પછી મુખ્ય વાકચના સહસંબંધક – એવી રચના છે, જ્યારે દ્રાવિડીમાં ગૌણ કર્મવાકચ ક્રિયાપદ પૂર્વે અને વિશેષણવાકચ નામપૂર્વે આવે છે. ભારતીય-આર્યમાં એ રીતે વચલા માર્ગ કાઢેલા જોઈ શકાય છે.

આ ઉપરાંત ખીજાં કેટલાંક વાકચતત્ત્વીય સમાન લક્ષણા પણ ચી<sup>'ધી</sup> શાકાય તેમ છે.

આસપાસના અન્ય ભાષાવિસ્તારાની સાથે સરખાવતાં આ *લક્ષ*ણો ભારતને એટલે કે દક્ષિણ એશિયાને નિશ્ચિતપણે એક ભાષિક ક્ષેત્ર તરીકે

[ ભાષાવિમર્શ : ૧૯૮٠ : 3

સ્થાપે છે. [કેાલિન પી. મેસિકા : ધ બેઝિક ઍાર્ડર ટાય્પેાલજ ઍઝ ઍ ાડિફાય્નર ઍાવ ઍન ઇન્ડિઅન લિંગ્વિસ્ટિક એરિઅ', પૃ. ૧૫૪–૧૮૦]

પ્રાગૈતિહાસિક કાળમાં ઇરાનમાંથી જે આર્યોએ ભારતમાં પ્રવેશ કર્યો તહેતો તેમનું ક્રમેકમે થયેલું ભારતીયીકરણ તપાસલું જેટલું રસપ્રદ છે, તેટલું જ રસપ્રદ છે તે આર્યોની ભાષા ભારતીય-આર્યનું અહીંની દ્રાવિડી તથા મુણ્ડા-કુળની ભાષાઓના પ્રભાવ નીચે કઈ રીતે પરિવર્તન થયું, અને તે તેમની સાથે કઈકઈ બાબતામાં મળતી થતી રહી તે તપાસલું. ૧૮૭૫માં કાલ્ડવેલે ભારતીય-આર્યના વિકાસમાં આર્યેતર પ્રભાવનું મહત્ત્વ ઓળખ્યું હતું. એક ભાષિક વિસ્તાર લેખે ભારતને સ્વીકારી તેમાં ભિન્ન પરિવારની ભાષાઓનું જે સમીભવન ('કન્વર્જન્સ') થયું છે તે પ્રત્યે પચીશેક વરસથી વિદ્વાનોએ વિશેષ લક્ષ આપવા માંડયું છે. તેમના પ્રસ્તુત લેખમાં કયુપર ભારતીય-આર્ય પરના દ્રાવિડ પ્રભાવ (૧) મૂર્ધન્ય ધ્વનિઓ (૧) સંસ્કૃત इતિના પ્રયોગો અને (૩) સંસ્કૃતનું સંબધક ભૂતકૃદંતનું રૂપ – એમને અનુલક્ષીને તપાસ્યો છે.

વૈદિક સમયથી ભારતીય-આર્યમાં જોવા મળતા મૂર્ધન્ય ધ્વિનિઓ આંતરિક વિકાસનું જ પરિણામ છે કે દ્રાવિડી પ્રભાવનું એ સમસ્યાના દેહિસો વરસના ઇતિહાસ સંક્ષેપમાં આપીને કચુપરે એવા વિચાર રજૂ કર્યો છે કે વૈદિક સમયની દેભાષિકતા આમાં કારણભૂત હોય. અમુકઅમુક સંદર્ભમાં દંત્યાના ધ્વનિપરિવર્તાને (' ઍલોફોન 'ને ) દ્રાવિડીભાષીઓએ પાતાની ભાષાના પ્રભાવ નીચે મૂર્ધન્યા તરીકે ઘટાવ્યા હોય, અને એ રીતે પછી ભારતીય-આર્ધમાં મૂર્ધન્યાના પ્રયાગ ઉત્તરાત્તર વધતા ગયા હોય.

આના સમર્થનમાં કયુપર એવું દર્શાવે છે કે દ્રાવિડી પ્રભાવ સ્પષ્ટ રીતે સંસ્કૃત વાકચરચના પર પણ પડેલો છે. અવેસ્તામાં કદ્દતિ ('એમ') વકતાની ઉક્તિની પૂર્વે વપરાયો છે. 'ઋગ્વેદ'માં દ્દતિ (૧) ઉક્તિની પૂર્વે, કહેવાના અર્થના કિયાપદ સાથે, (૨) ઉક્તિની પછી, કહેવાના અર્થના ક્રિયાપદ સાથે, (૨) ઉક્તિની પછી, કહેવાના અર્થના ક્રિયાપદ સાથે (૩) પૂર્વે કહેવાના અર્થનું ક્રિયાપદ, અને ઉક્તિની પછી- દ્દતિ, (૪) ઉક્તિની પૂર્વે કશું નહીં, અને પછી માત્ર દ્દતિ એમ ચારે ય રીતે વપરાયો છે. દ્રાવિડી ભાષાઓમાં 'કહેવું' અર્થના ધાતુ ઉપરથી ખનેલું ઉક્તિદર્શક શબ્દરૂપ एन, एच्च) ઉક્તિની પછી જ આવે છે. ઉત્તરી અને દક્ષિણી મુણ્ડા ભાષાઓમાં (मेन्ते અને गम्ळे), તથા અર્વાચીન ખંગાળી (बोल्या) અને મરાડી (म्हण्म) ભાષાઓમાં આવી જ રીતે ઉક્તિદર્શક નવું

ભાષાવિમર્શ : ૧૯૮૦ : ૨ ]

શખ્દરૂપ કે જે 'કહેવું ' અર્થના ધાતુ પરથી ખતેલું છે, તે વપરાતું થયું છે. બધું જોતાં इतિના ઉક્તિ પાછળના પ્રયાગને દ્રાવિડી પ્રભાવના સ્પષ્ટ સંકેત ગણી શકાય. રવાનુકારી શખ્દ પછી સંસ્કૃતમાં इतિ મુકાય છે તે પ્રયાગ પણ દ્રાવિડીમાં લાક્ષણિક છે. 'ૠગ્વેદ'માં આવા પ્રયાગ મળતા નથી. ખીજી તરફ ઉપર્યુક્ત મુખ્ડા ભાષાઓમાં તે વિકસ્યા હાવાનું ખતાવી શકાય છે.

તે જ પ્રમાણે कृत्वा જેવા અવ્યયરૂપ સળધક ભૂતકૃદંતનાં રૂપા 'ઋડવેદ'માં નવાસવાં તરીકે સ્વીકાર પ્રામ્યાં હોવાનું જણાય છે. પછી તેમના વપરાશ વધે છે, અને સંસ્કૃત કથાના ગદ્યમાં તા અનેક સંબંધક ભૂતકૃદંતાને અંતે એક ક્રિયાપદવાળી વાકચરચના વિકસે છે. દ્રાવિડી ભાષા- એમાં એક જ ક્રિયાપદ સાથે અનેક સંબંધક ભૂતકૃદંતાવાળી રચના લાક્ષણિક છે. તેમાં ગૌણ વાકચના પ્રયાગ ન થતા હોઈને સંબંધક ભૃતકૃદંત વિનાની વાકચરચના અકલ્પ્ય છે. હિંદી આ कर, ગુજરાતી આર્વાને જેવાં સંબંધક ભૂતકૃદંતાના પ્રયાગ દ્રાવિડી પ્રભાવે વિકસ્યા હાય અને ઋડવેદિક કવિતાના ઉત્તરકાળમાં તે રૂપા કવિતામાં પણ સ્વીકાર પામ્યાં હાય.

આ પુરાવાથી દ્રાવિડીના ભારતીય-આર્ય ઉપર પ્રાગૈતિહાસિક સમયમાં પડેલા વ્યાપક પ્રભાવના કેટલાક ખ્યાલ આવશે. આદિમ ભારતીય-આર્યમાં ત્રણ હજાર વરસ પહેલાં થયેલાં આ પરિવર્તના આંતરિક પરિખળા અને બાલ પરભાષિક અસરનું સંયુક્ત પરિણામ હતાં એ જોતાં ભાષાકીય પરિવર્તન અને સમીભવનની સમસ્યાઓની આપણી સમજ વધારવામાં તેમના ફાળા નાંધપાત્ર લેખાશે. [એક. બી. જે. કચુપર (Kuiper): 'જિનેસિસ ઓવ એ લિંગ્વિસ્ટિક એરિઅ' (૧૯૬૫માં આપેલા કાલિત્સ વ્યાખ્યાનનું પુનર્મુદ્રણ), પૃ. ૧૩૫–૧૫૩]

\*

સદ્ગત હો. પ્રખાધ પંડિતે તામિલનાકુના સૌરાષ્ટ્રીઓની સૌરાષ્ટ્રી ભાષાના સંખ્યાવાચકાના વ્યાકરણની ગુજરાતી અને તમિળ સંખ્યાવાચકાના વ્યાકરણની સાથે તુલના કરી છે. આ સૌરાષ્ટ્રીઓ મૂળે ઇસવી અગિયારમી સદી લગભગ ગુજરાત છાડી, મરાઠીભાષી પ્રદેશમાં કેટલાક સમય રહી, પછી તેલુગુભાષી પ્રદેશમાં થઇ ને સાળમી સદી લગભગ તામિલનાડુમાં આવી સ્થિર થયા હોવાનું જણાય છે. તેઓ શતાઇદીઓથી સૌરાષ્ટ્રી અને તમિળ

[ ભાષાવિમર્શ : ૧૯૮૦ : ૨

ભુન્તે ભાષાએ વિશિષ્ટ પરિસ્થિતિ અને પ્રયોજન પ્રમાણે વાપરતા ર**લ**ા **હો**ાવાથી તેમની મૂળ ભાષા પર " ઉચ્ચ " ભાષા તમિળના ધેરા પ્રભાવ પડેલા છે. ડાે. પંડિતે તેમના આ પૂર્વે નાં વ્યાખ્યાના (' ઇન્ડિઅ ઍઝ ઍ સાશ્યલિ ગ્વિરિટક એરિઅ '–૧૯૬૮નાં ગુણે સ્મારક વ્યાખ્યાના, ૧૯૭૨ )માં અતાવેલું છે કે સૌરાષ્ટ્રી અને તમિળનું વાકચતત્ત્વીય માળખું તેમ જ રૂપરચનાની કાેંદિએ એકસરખાં છે, પણ શળદકાેશમાં વિભિન્નતા છે. પ્રસ્તુત **લેખમાં** ડાં. પંડિતે ગુજરાતી અને તમિળના સંખ્યાવાચકાનું વ્યા**કર**ણ નિરૂપી, ભારતીય-આર્ય અને દ્રાવિડીનાં સંખ્યાવાચક તંત્રા વચ્ચેનું સામ્ય-<del>વૈલમ્ય</del> તારવી ખતાવ્યું છે, અને અંતે તેમણે એવા નિષ્કર્ષ તારવ્યા છે કે સૌરાષ્ટ્રી ભાષાની સંખ્યાવાચકાની વ્યવસ્થા ગુજરાતી કરતાં તમિળને વધુ મળતી છે. બીજા શબ્દોમાં, સૌરાષ્ટ્રી અને તમિળ સંખ્યાવાચકતંત્ર પાયાની સમાન નિયમાવલિથી સાધી શકાય છે. આ અધ્યયન, દ્વિભાષિતાને પરિણામે એક ભાષા ખીજ ભાષાને કઈ રીતે અને કેટલા પ્રમાણમાં મળતી થઇ જાય છે, તેનું ભારતીય ભાષાવિસ્તાર પરત્વે એક મહત્ત્વનું ઉદાહરણ પૂ <u>ર</u> પાંડે છે. [ પ્ર. બે. પંડિત : 'બાય્લિંગ્વલ્ઝ ગ્રામર : એ કેય્સ સ્ટડી ઍાવ તામિલ-સૌરાષ્ટ્રી નંખર તેયુમ્ઝ , પુ. ૧૮૧–૧૯૭]

#### અહેવાલ

#### ' ભારતીય ભાષાએ વચ્ચે સમીભવન-વિષમીભવન અને હિન્દુસ્તાની ' – આ વિષયનાં વ્યાખ્યાના

પ્રયાર સભાને ઉપક્રમે મહાતમા ગાંધી સમારક વ્યાખ્યાનમાળાની આ વર્ષની પ્રચાર સભાને ઉપક્રમે મહાતમા ગાંધી સમારક વ્યાખ્યાનમાળાની આ વર્ષની શ્રેણીમાં ડા એસ. એન. ગજેન્દ્રગડકરે "ભારતીય ભાષાએ વચ્ચે સમીભવન અને 'હિન્દુસ્તાની' ભાષા માટે તેમની પ્રસ્તુતતા" ('કન્વર્જન્સ ઍન્ડ ડાય્વર્જન્સ ઇન ઇન્ડિઅન લૅગ્વિજિઝ ઍન્ડ ઘૅર રેલિ-વન્સ દ્ર હિન્દુસ્તાની') એ વિષય ઉપર ત્રણ વ્યાખ્યાના તા. ૨૦–૨૧–૨૨ માર્ચ, ૧૯૮૦ના રાજ આપ્યાં હતાં.

પહેલા વ્યાખ્યાનના પહેલા વિભાગમાં, શરૂઆતમાં ભારતની ભાષાખુલલાના ખ્યાલ આપી, ભાષાના તત્ત્વ વિશે સમજાવ્યું અને ભાષાકુળની
વિભાવના સમજાવી. ભૌગાલિક સંદર્ભમાં ભાષાસંપર્કને પરિણામે ઉદ્દભવતી
દ્વૈભાષિકતાથી જુદાંજુદાં ભાષાજૂથાની સ્વાભાવિક વાતચીતમાં પણ તેમની
ભાષાનાં વિશિષ્ટ લક્ષણા પર બીજી સંપર્કભાષાનાં લક્ષણોની સ્પષ્ટ છાપ
તરી આવે છે તે મદ્રાસની સૌરાષ્ટ્રી તથા સાંગલી જિલ્લાના કુપવર ગામની
ભાષાના ઉદાહરણથી સમજાવ્યું. ભાષિક સમીભવનની વિભાવના વિગતે
સ્પષ્ટ કરીને સમીભવનની બાયતમાં પિડ્રઝિન અને ક્રીએલ પ્રકારનાં ભાષામિશ્રણોની પણ વ્યાખ્યાતાએ નોંધ લીધી. સાથાસાથ ભાષાસંકર પણ એક
જાતનું સમીભવન જ છે તે તેમણે સ્પષ્ટ કર્યું, તથા સમીભવન કર્યા તત્ત્વા
ઉપર આધાર રાખે છે અને કર્યા કારણાસર ઉદ્દભવે છે તે વિસ્તારથી
સમજાવ્યું.

બીજા વિભાગમાં વ્યાખ્યાતાએ ભારતની ભાષાકીય પરિસ્થિતિનું ચિત્ર દોર્યું અને પ્રાચીન કાળથી ભારતમાં બહારથી આવી વસેલી જાતિઓનો ખ્યાલ આપ્યા. સૌ પ્રથમ આવી વસનાર જૂથ તે નીગ્રાયૂડ. પછી ઓરિદ્રક, પછી દ્રાવિડી, ભાેઠ-બ્રાહ્મી અને છેલ્લે આવનાર આર્ય જાતિના ખ્યાલ આપી દરેક ભાષાકુળનાં વિશિષ્ટ લક્ષણોની વિગતે નાંધ લીધી તથા દરેક કુળની કર્મકર્ષ્ઠ ભાષાઓ ભારતના કયા પ્રદેશમાં બાલાય છે તે દર્શાવ્યું.

[ ભાષાવિમર્શ: ૧૯૮૦: વ

ખીજા વ્યાપ્યાનના પહેલા વિભાગમાં, જુદાંજુદાં કુળની ભાષાઓમાં અરસપરસ આપ-લે થતી જ હાય છે અને એથી ભાષાકીય લક્ષણોનું પ્રસરણ પણ થતું જતું હાય છે એ દર્શાવ્યું. આ માત્ર આધુનિક ઘટના નથી, પ્રાચીન સમયથી જ આવું ચાલતું આવ્યું છે એમ કહી દ્રાવિડી ભાષા ઉપર સંસ્કૃત ભાષાના પ્રભાવ વિગતે સાદાહરણ દર્શાવ્યા.

બીજા વિભાગમાં આ સમીભવનને પરિણામે થતું પ્રસરણ એકતરફી ન હ્ઢાવાથી દ્રાવિડી ભાષાએાના આર્ય ભાષાએા પર કેવા પ્રભાવ પડ્યો તે ઉદાહરણા દ્વારા દર્શાવ્યું. તેમાં પ્રસરણ ભાષાના માત્ર ધ્વનિતત્ત્વ પૂરતું જ તહીં પણ દરેક સ્તરે થતું હેાવાનું દર્શાવ્યું. આર્ય અને દ્રાવિડી ભાષાઓમાં તીપજેલા સમીભવનની આ તપાસ પણ એ દર્શાવી આપે છે કે આ ભાષાએ। જુદાજુદા કુળની હેાવા છતાં તેઓ જેટલી પાતાના મૂળની નજીક હાેય તેના કરતાં, એકખીજીની વધુ નજીક છે. એાલચાલની તમિળ, પ્રાચીન તમિળની જેટલી નજીક છે તે કરતાં ઉડિયા અને બંગાળીની વધુ નજીક છે. ઉડિયા **અને ખ**ંગાળી સંસ્કૃત કરતાં તેલુગુ અને કન્નડાની વધુ નજીક છે. આ નવી એકતા દ્વેભાપિકતાના લાંળા સતત ઇતિહાસને લીધે વિકસી છે. ત્રીજા વ્યાપ્યાનમાં વ્યાપ્યાતાએ દર્શાવ્યું કે ભાષામાં શુદ્ધતા એ માત્ર કપોળ-કલ્પના છે. કાેઈ પણ ભાષા બીજી ભાષાની અસર હેઢળ આવ્યા વગર રહે જ નહીં. વળી, કાેઈ પણ ભાષા પૂર્ણપણે એકમૂલક હાેઈ શકે નહીં. ત્યાર-ભાદ ' હિન્દુસ્તાની ' ભાષાનું સ્વરૂપ સમજાવી કડી-ભાષાનાં લક્ષણો ગણાવી **બ્યા**પ્યાતાએ 'હિન્દુસ્તાની'ના ઉદ્દેશવ જરૂરિયાતને કારણે થયા હાેવાના મત રજૂ કર્યો હતા, તથા વાસ્તવિક પરિસ્થિતિને સમજીને તેના પ્રત્યે પૂર્વ-મહરહિત વલણ અપનાવવું ઉચિત ગણાવ્યું હતું. \* લિમ દેસાઇ

<sup>\*</sup> આ સંદર્ભમાં એક. સી. સાવ્યુવર્થ અને એમ. એલ. આપટ સંપાદિત 'કોન્ટેક્ટ ઍન્ડ કન્વર્જન્સ ઇન સાવ્ય એયશન લેંગ્વિજિઝ' (૧૯૭૪) એ પુસ્તક ઉપયાગી જણાશે. એમાંના થાડાક મહત્ત્વના નિર્ભાધાના પરિચય આ અંકમાં અન્યત્ર આપેલા છે. વ્યાખ્યાતાએ હિન્દુસ્તાની અંગે જે વક્તવ્ય રજૂ કર્યું છે તે સંબંધમાં ઉપર્યુક્ત સંગ્રહમાંના આપટેના નિર્ભાધ 'પિડ્ઝિઅનાય્ઝેય્શન આવ્ એ લિંગ્વા માન્કા : એ લિંગ્વિસ્ટિક અનલિસિસ આવ હિન્દી-હર્દૂ સ્પાકન ઇન બારબે 'પણ વિચારપ્રેરક છે. કુપવારમાં પ્રાપ્ત કન્નડા, મરાઠી અને હર્દૂના સમીભવન માટે જુઓ ડેલ હાય્ર્ઝ સંપાદિત 'પિડ્ઝિઅનાય્ઝેય્શન એન્ડ ક્રીઓલાય્ઝેય્શન આવ લેંગ્વિજિઝ' (૧૯૭૧)ન્ માંના ગમ્પત્સ અને વિલ્સનના લેખ. સૌરાષ્ટ્રી વિશેના ડા. પંડિતના કામના આ અંકમાં અન્યત્ર નિર્દેશ કરેલા છે.

#### India's only complete weekly

#### COMMERCE

An authoritative source of facts, figures and comments on India's industry, agriculture, trade, banking, commodities and the economy as a whole, with an appropriate focus on international affairs.

All the facts of current development in the Indian economy are continuously and closely studied by the staff of the Commerce Research Bureau on the basis of the latest available primary data. The results of these studies are made available to the wider public through the pages of Commerce.

This makes Commerce an invaluable source of authentic information for Colleges, Universities and everyone concerned with the academic world.

Annual Subscription: Rs. 125-00

Half yearly: Rs. 65-00

Single copy: Rs. 2-50

Editor: VADILAL D'AGLI

#### Commerce Publication Ltd.

Manek Mahal (6th Floor), 90, V. N. Road, Off Churchgate, BOMBAY – 400020. જો શબ્દના જ્યાતિ સર્વત્ર પ્રકાશતા ન **હોય તા** -આપ્યું ય વિ<sup>શ્</sup>ય અ'ધકારમય **બની જા**ય.



શુલેચ્છક

#### કનુભાઈ એન્જિનિયર્સ પા. લિ૦

3, में शे। क्षेत्र, इक्षक्ता-७०० ००१



છ.એમ.ડી.સી. પ્રદાન કરે છે

ક્લાેરસ્પાર મેટાલજિ<sup>૧</sup>કલ અને એસિડગ્રેડ સિલિકાસૅન્દ વિવિધ મેશ સાઇઝમાં

**બાકસાઇ**ટ

અને

**વિવિધ ગ્રેડેના તથા લિ**ગ્નાઇટ

વધુ વિગત તથા ખનીજપ્રાપ્તિ માટે સંપર્ક સાધા:-

ગુજરાત મિનરક્ષ ડેવક્ષપમેન્ટ કાર્પારેશન ક્ષિમિટેડ

ગુજરાત સરકારનું જાહેર સાહસ

ખનીજભવન, નેહરુપુલ સામે, આશ્રમ રોડ, અમદાવાદ–૩૮૦ ૦૦૯-

**GRAM: MINCORP** 

ફાન : ७६૩७૫–७६–७७–७८

ટૈલેશ: જાએમડીસી એએમ-૦૧૨-૩૨૦

#### ALWAYS INSIST ON RUSTOM FABRICS

- \* 100% Polyester Printed Shirting and Dress Materials
- \* Wash & Wear Dyed Poplins & Prints
- \* Fancy Screen Print, Poplins, Cambrics etc.
- \* "SANFORIZED" Poplins, Checks, Dyed Merc.



# RUSTOM MILLS & INDUSTRIES LTD.

R. B. No. 131, AHMEDABAD - 380001



Grame: "Uplift"

Telex: 012-489

Tele.: 24327

& 24428

#### ARROCOL

ARROCOL - SH

: Synthetic Resin Adhesivefor Furniture Industries

ARROCOL - AC-31

: Rubber Adhesive for Footwear Industries

ARROCOL - PLV

: Poly Vinyl Acetate Emulsion for Textile Finishing

ARROCOL - 888

: For Sticker Adhesive



Manufactured by

## Aristo Chemicals Private Limited

814, Parekh Market, 39, Kennedy Bridge, BOMBAY - 400 004

Phone 359758

Cable : Seematit



### पृक्षेती पृद्धि सापग्री सभृद्धि

गाभेगाम ग्रामवन छिलां उरी तेनुं छवन उरीभे



માહિતી-ગુજરાત-૭૭

લોક્કલા શ્રેણ –૪ – માતાના પછેડી ,

ચુજરાતમાં સાખરમતીને કાંઠે પહાત કોમના લોકો વધાથી માતાની પછેડી રંગતા આવ્યા છે. પછેડીના રેખાંકનમાં કપડાના મધ્યમાં હતગણી, અંબામાતા, બહુચરા, ભદ્રકાલી, કાળકા,ચામું ગ્ર અને ખાડિયાર , એમ સાત માતાજીમાંથી કાંઈ પણ એકની આકૃતિ આલેખી હોય છે. માતાજી તેના વાહન પર વિરાજમાન હોય છે અને તેની આજીબાજી દેવા અને બક્તજનોનાં ચિત્રા હોય છે. મૃળે પૂત્ર વળાએ માતાની મૃતિના પાર્ધ ભૂમાં રાખવામાં આવતી પછેડી હવે તો ઘર ઘરે બેઠકખંડમાં બીત-રાણગાર માટે વપરાતી થઈ ગઈ હ

પેલ્કેડી ચિત્રકોરાલ્ય તેના લોહી જેવો ઘટ લાલ, મેરા જેવો કાળો અને સફેદ રંગો થકા એક નાખી અને અનેરી બાત ધાડે છે. દેશી હાથવણાટ અથવા મિલનું શ્રે કાપડ પછેડા ખનાવવા વપરાય છે, કારણું કે રંગ ચડાવવામાં સરળ બને છે. કાટ ખાઘેલા લોખંડને ખૂબ તપાવી ગોળના પાણામાં આઠ દિવસ સુધી ખુલ્લામાં તડકા નીચે રાખવામાં આવે છે લોખંડ ધીરે ધીરે પીગળા જતાં તેમાં કચુકાનો લોટ નાખી મિશ્રણ બનાવાય છે, જે રંગ તરીકે વપરાય છે.

આજે અતુલમાં – તરેહ તરેહનાં રંગ દ્રવ્યો હ્ટાઇઝ) રાસાયિણિક રીતે તૈયાર થાય છે. આ ડાઇઝની મદદથી સુતરાઉ, શાગૃના, ગ્રેનના, રેશામી, આર્ટિસિલ્કના તેમન્ટ્ર માનવ સર્જિત સિન્થેટિક કાપડથી માંડાને ચામ કુ તથા કામળ પર પણ સુંદર રંગકામ કરી શકાય છે.

આ ઉપરાંત અતુલ ડાઈ ઈન્ટરમીડિએટસનું ઉત્પાદન કરે છે, જેની મદદથી ડાઈઝ તથા સફેદને અધિક ઉન્જવળ કરી દેનાર ઓપ્ટિક્લ ગ્હાઈટનીંગ એજંટ બનાવી શકાય છે. "રંગે રાસાયણિક, આધુનિક સૌ ચાજે સોહાય, 'અતુલ'ના સર્વોત્તમ રંગે સૌ કોઈ મોહાય."



અતુલ-વિરાટ રાસાયણિક સંકુલ પો. ઑ. અતુલ, જિલ્લો : વલસાડ–૩૯૬૦૨૦ ગુજરાત (ભારત) રોન : ૬૧ તાર : "TULA" અતુલ ટેલેક્સ : "૯૧૭૩–૨૩૨ અતુલ ઇન"

